
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 7

Artikel: Die Schweizerische Evangelische Akademikertagung in Zürich : der
fünfte Vortrag : "Die Kirche Christi an den Fronten unserer Zeit" [Bischof
Otto Dibelius]

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410770

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410770
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Schweizerische Evangelische Akademikertagung
in Zürich*

Der fünfte Vortrag :

Bischof Otto Dibelius (Berlin): «Die Kirche Christi an den Fronten
unserer Zeit»

I.

Hier vernehmen wir etwas andere Töne als in den vier
vorhergehenden und von uns bereits besprochenen Vorträgen.* Hier hat es
die protestantische Kirche nicht nur mit so abstrakten Größen und
mit so schwer faßbaren Gegnern wie Verweltlichung, Vermassung
und Vertechnisierung zu tun. Handfest, hart und massiv steht hier
der Kirche ein lebendiger Gegner gegenüber — der deutsche Osten,
die kommunistische DDR. Dibelius trägt als der Vorsitzende des

Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland nicht nur die
schwere Last der Verantwortung für die Gesamtkirche, er ist auch
Bischof von Berlin, steht also an der Front. Daher auch der Titel
seines Vortrages. Von den Kämpfen an dieser Front will er berichten.

H.

An dieser Front wachsen mit jedem Tag Bedrohung und Bedrängnis

der Kirche. Hier muß die Kirche für ihren extensiven
Mitgliederbestand, aber auch für ihren dogmatisch-intensiven Glaubensbestand

kämpfen; hier muß sie sich tatsächlich ihrer Haut wehren.
Uebertreiben wir? Gewiß nicht — denn wir berufen uns auf zwei
Zeugen aus dem kirchlichen Lager selbst, die Bescheid wissen imd
uns auch Bescheid sagen. Da ist einmal unser Vortragender selbst,
und da ist zum andern sein Amtsbruder in Hannover, Bischof Hanns

* Siehe Freidenker Nr. 3, 4, 5, 6.



194 Freidenker Nr. 7

Lilje. Zuerst also Bischof Dihelius. Vor der kürzlich stattgefundenen
und etwas tumultuös verlaufenen gesamtkirchlichen Synode in
Ostberlin legte er zu Beginn der Verhandlungen einen Rechenschaftsbericht

über die heutige Lage der ihm anvertrauten Kirche im
Kampf gegen den Osten ab. Seinem instruktiven Bericht entnehmen
wir folgende Feststellungen:

Die zuständigen Instanzen in der DDR verlangen heute die
Erziehung des ganzen Volkes zum Atheismus. Jeder Glaube an ein
übernatürliches Wesen müsse überwunden werden; denn er hindere
die Menschen daran, ihre ganze Kraft für den kommunistischen Aufbau

einzusetzen. Die Schriften von Ernst Haeckel, von Joseph Dietz-

gen, die Schriften der französischen Aufklärer und anderer Atheisten
vergangener Tage sollen als Volksausgaben herausgebracht werden.
Unter dieser Parole ist in den letzten Monaten ein groß angelegter
neuer Feldzug gegen das Christentum und gegen die Kirche geführt
worden. Erich Honecker, jetzt in die oberste Leitung der Partei
berufen, hat im 35. Plenum des Zentralkomitees der SED erklärt:
«Die Stärke der marxistisch-leninistischen Partei der Arbeiterklasse
beruht darauf, daß sich die Partei von einer einheitßchen und
geschlossen wissenschaftlichen Weltanschauung leiten läßt, die keinen
Glauben an Gott, an übernatürliche Kräfte, keinen Aberglauben und
keine Reaktion zuläßt.» Die kommunistische Herrschaft radikalisiert
sich wieder einmal. So kann die Folge davon nichts anderes sein, als
daß der christliche Glaube vom Staat mit neuer Entschlossenheit
bekämpft wird und daß die Kirche ihre Existenz nur so lange fristen
kann, als der Staat aus innenpolitischen und außenpolitischen Gründen

noch nicht zum letzten Schlag ausholen mag. Die Kirche sieht
das alles mit an. Irgendwelche Machtmittel hat sie nicht und will
sie auch nicht haben.

Der zweite Zeuge ist uns also Bischof Hanns Lilje. In seinem
«Sonntagsblatt» Nr. 19 vom 11. Mai 1958 sagt er folgendes zur
momentanen Frontlage:

Der propagandistische Großeinsatz güt offenbar der Kirche, jener
Kirche, die der Intellektuelle des Westens verachtet und die der
Atheist des Ostens olmehin für eine sterbende Angelegenheit hält.
— Der Kampf um die Konfirmation ist zahlenmäßig immer weniger
ein Erfolg für die Kirche. — Neben der äußern Bedrohung der Einheit
der Kirche steht die schwere Frage der Selbstbehauptung im
geistlichen Sinne. Was an offiziellem Druck auf dem Gebiet der Er-



Nr. 7 Freidenker 195

ziehung in Familie, Schule und öffentlichem Leben geschieht, das

ist für westliche Begriffe unvorstellbar. — Die Frage, wie es möglich

sein wird, sich gegenüber diesem Druck zu behaupten, ist eine
echte Frage. — Wir haben mit Bekümmernis beobachtet, wie manche

unserer Brüder, die wir als unerschrockene Zeugen Jesu Christi
und auch als kampfgewohnte Männer kennen, von der Härte des

Kampfes sichtlich mitgenommen werden. — Daß die Gefahr ernst
ist, sollte nicht geleugnet werden. Es gehört nur ein Federstrich auf
Seiten der Machthaber dazu, um die kirchliche Verbindung zwischen
Ost und West zu lösen. Die Folgen würden schwer sein.

So weit unsere beiden kirchlichen Zeugen. Ihre Berichte bestätigen

und ergänzen sich gegenseitig. Sie lassen uns aufhorchen und
mahnen uns, jene bedeutsame Front weltanschaulicher Kämpfe, die
sich so ziemlich durch die Mitte unseres Nachbarlandes hinzieht,
inskünftig aufmerksam im Auge zu behalten.

LH.

Von dieser Bedrängnis her muß zunächst der Zürcher Kanzelvortrag

des Bischofs Dibelius gehört und verstanden werden, dann
natürlich auch von des Redners theologischen Voraussetzungen her.
Der Theologe Dibelius vertritt, wie sem theologischer Vorredner
Brunner, eine totalitäre Gotteswahrheit, die der Menschenwahrheit
keine Konzessionen macht und die sich deshalb, wie bei Brunner
auch, recht weltfremd und überholt präsentiert. Wir greifen aus
dem Vortrag für unsere Kritik folgende Punkte heraus :

1. Der Abschuß der russischen Satelliten hat es Dibelius angetan.

Weitet sich der russische Atheismus in kosmische Dimensionen
aus, so darf da natürlich die protestantische Theologie nicht
zurückbleiben. Als totalitär-christliche Gotteswahrheit muß sie sich nun
ebenfalls in total-kosmische Dimensionen und Aspekte ausdehnen.
Und so schafft Dibelius ein magisch-zauberhaftes Weltbild, das uns
stark an die primitiv-kindhchen Holzschnitte aus der Zeit der
Reformation erinnert. Man höre:

An der Geburt Christi hat schheßlich nicht nur der Planet Erde,
sondern der Kosmos als solcher seinen schuldigen Anteil genommen.
Warum kommen die Weisen aus dem Morgenlande zur Krippe?
Weil sie Christi Stern gesehen haben. Und bei Christi Tod verliert
die Sonne ihren Schein. «Was will das anderes andeuten, als daß



196 Freidenker Nr. 7

diese Menschwerdung Christi ein kosmisches Ereignis ist, das nicht
nur die Menschen auf dieser Erde, sondern das Weltall in
Mitleidenschaft zieht?» Jesus lehrt, daß vor dem Weltuntergang und vor
dem Jüngsten Gericht Zeichen geschehen werden am Himmel und
an allen Himmelskörpern, an Sonne, Mond und Sternen. Das
Zeichen des Menschensohnes wird am Himmel erscheinen. Jesus betet
ja ausdrücklich zum «Vater, Herr Himmels und der Erden». Nicht
zufällig beginnt sein großes Gebet, das er die Menschen lehrt, mit
den Worten: «Unser Vater, der Du bist im Himmel!» Gott ist eben
der Vater, der alles, was uns irdischen Menschen also als Himmel
erscheint, «also dieses ganze planetarische Weltall», in seinen Willen

mit hineinzieht. Und deutlich spricht der Auferstandene, beim
Abschied von seinen Jüngern, die königlichen Worte : «Mir ist gegeben

alle Gewalt im Himmel und auf Erden.» Wir leben in einer
Welt, in der unser Heiland sich dessen bewußt gewesen ist, daß er
getragen und gehalten war von einem Vater, dem dieses ganze Weltall

zu Gebote stand.

So wird die moderne Astronomie zerschlagen und zurückgeworfen
auf die Magie längst überholter und weit zurückliegender Jahrhunderte.

Hätte Dibelius so gesprochen vor einem konfessionell geschlossenen

kirchlichen Gemeinde-Verein — es wäre erträglich gewesen.
Aber er entwickelte sein magisch-anthropozentrisches Weltbild vor
schweizerischen Akademikern — notabene mit dem Anspruch auf
Wahrheit. Was sagen eigentlich misere Astronomen, die als
evangelische Akademiker Dibelius zugehört haben, zu dieser christlichen
Astronomie? Was sagen sie nur schon zum Unsinn eines «planetarischen

Weltalls»? Dibelius gibt uns einen recht bitteren
Vorgeschmack dessen, was uns noch blühen könnte, wenn diese totale
Gotteswahrheit sich über Kanzel und Kirche hinaus in unserer
Kultur durchsetzen könnte. Die evangelischen Akademiker in Zürich
haben weder widersprochen noch protestiert, haben das alles offenbar

geschluckt und hingenommen — eine recht blamable Angelegenheit!

Ist das der Sinn von Universität und ETH, solche Rückfälle
in die mittelalterliche Magie zu betreuen? Ist das die Aufgabe un-
unserer Hochschulen, eine solch primitiv-anthropozentrische Bemühung

vor schweizerischen Akademikern zu patronisieren? Wir zweifeln

sehr daran.

Hartnäckig erhält sich in Zürich die Legende, daß dort früher
einmal an Zürichs angesehenen Hochschulen ein Mann mit Namen



Nr. 7 Freidenker 197

Albert Einstein als Student gelernt und später als Dozent gelehrt
habe. Zürich ist mit Recht stolz auf diese Legende. Der Weg zurück
von Einsteins genial konzipierter Astrophysik zu des Dibelius
primitiver Sterndeuterei ist weit und schmerzlich, und auf diesen Rückweg

dürfen die Zürcher nicht ebenso stolz sein. Uns erfüllt das alles
mit tiefer Trauer. Der Rückschlag erfüllt uns mit Scham darüber,
daß es in Zürich unter immerhin noch wissenschaftlich-akademischem

Patronat schon so weit hat kommen können; der Rückschlag
erfüllt uns mit ernster Sorge, wenn wir uns vorstellen, wie weit imd
wie tief diese «Synthese» von Wissenschaft und Christenglaube auf
dem nun bereits eingeschlagenen Weg die evangelischen Akademiker
der Schweiz noch führen wird.

2. Gegen den Schluß des Vortrages hin häufen sich die ethischen
Ermahnungen und Zielsetzungen. Sie hinterlassen einen recht
zwiespältigen Eindruck. Nicht daß sie an sich untauglich wären, das

gar nicht. Aber die Art, wie der Redner sie zusammensucht, muß
befremden. Es sind Ziele, die durchaus nicht genuin christlich sind.
Sie sind alle schon längst vor dem späten Auftauchen des Christentums

und sind alle immer auch schon außerhalb des Christentums
vertreten und erkämpft worden. Der Redner horcht nicht gegen die
christliche Offenbarung hin, um das dort vernommene und ursprünglich

christliche Offenbarungsgut nun an seine Mitmenschen
heranzutragen. Ohr und Aufmerksamkeit richtet er gespannt auf unsere
bedrückende Gegenwart, auf die Nöte unserer Zeit hin. Wo er einen
Notstand entdeckt, weiß er sofort ein Heilmittel dagegen und
empfiehlt es uns mit beredten Worten. Soweit gut. Aber alle diese
Heilmittel werden nun mit größter Unverfrorenheit als genuin und
ausschließlich christlich ausgegeben, gerühmt und anempfohlen.

Unsere Zeit leidet an der Vermassung der Menschen. Nun — der
Gott der Christen kämpft mit uns gegen die Vermassung an ; Gott 1

will ja den Einzelnen, und er hat seinen Sohn Jesus Christus auf die
Erde geschickt, damit er dem Einzelnen helfe. Auch Jesus will nicht
die Masse, er will dich und mich. Auch der Weltraumfahrer, der
in seiner Rakete hin und her fährt im unermeßlichen Kosmos, ist
Einzelner, und Gottes Blick ruht auch auf ihm. Unsere Zeit
befürchtet, daß die Menschenwürde in der Masse untergehe. Nun —
das ja eben ist die Aufgabe von Christentum und Kirche, dafür zu
sorgen, daß der Mensch Mensch bleibe und seine Menschenwürde
bewahren könne. Nur der Christenglaube bewahrt dem Einzelmen-



198 Freidenker Nr. 7

sehen seine Seele, und es ist eben doch die Seele, die den Menschen
von der übrigen Kreatur unterscheidet. Diese Seele aber ist
dasjenige, was den Menschen mit dem lebendigen Gott verbindet. Die
Seele ist das Organ, mit dem der Mensch auf die Stimme Gottes
hört.

Unsere Zeit leidet unter der Furcht vor neuen kriegerischen
Entwicklungen. Nun — der Christenglaube bekennt sich ja eben zu der
großen Aufgabe, eine einzige große, den ganzen Planeten umfassende

Völkerfamilie zu schaffen, in der die Völker im Frieden
nebeneinander wohnen.

Wir sehen ab von der Groteske, daß der Blick Gottes auch auf
dem Raketenfahrer, der einsam durch die Welträume saust, ruht.
Wir sehen ab von der engstirnig christlichen Definition von Seele,
die allen gegenwärtigen Einsichten der Psychologie ins Gesicht
schlägt. Wir sehen ab von der Tatsache, daß gerade das Christentum

in der Zeit der Glaubenskriege sich als den denkbar schlechtesten

Garanten für Menschenwürde und Frieden offenbarte. Von all
dem wollen wir absehen — von diesen ethischen Zielsetzungen bleibt
doch ein unangenehmer Nachgeschmack auf der Zunge zurück. Der
Christenglaube wird uns da in seinen praktischen Vorteilen in einer
Art angepriesen, die peinlich an die Geschäftstüchtigkeit, aber auch
an die Zudringlichkeit eines Geschäftsreisenden mahnt; genau das,

was der Kunde zur Zeit vermißt, genau das wird ihm aus dem
großen Warenkoffer christlicher Werte als sofort greifbar zur Verfügung

gestellt. Man spürt deutlich, daß mit derselben Geschäftstüchtigkeit

und Aufdringlichkeit auch das Gegenteil aller dieser Werte
zu besonderen christlichen Tugenden aufgeblasen und angepriesen
werden könnte, nämlich: Preisgabe des lästerlichen Ichs, des Einzelnen

und Individuellen und Iiingabe bis zur Selbstauflösung an die
Gemeinschaft! Ueberwindung des faulen Friedens; Christus ist der
Kämpfer und Held, er will auch deinen Totaleinsatz im Kampf
gegen die bösen Feinde! Es gibt ja auch eine Kriegstheologie, nicht
wahr?

Im ganzen: Wie bei Prof. Brunner, so hat sich uns während der
Darlegungen des Bischofs Dibelius die Ueberzeugung bestätigt: Mit
der Totalität des Christenglaubens geht es heute nicht mehr, so

wenig wie mit der «Synthese» der drei ersten Vorträge. Der
Gegenwartsmensch stößt sich zu sehr am inneren Gegensatz, er kann da

nicht mehr mitgehen.



Nr. 7 Freidenker 199

Unsere Schlußbemerkungen zur ganzen Tagung

1. Unsere Kritik hat gezeigt, daß die Stimme der Wissenschaft
sich uriüberhörbar durchsetzt in den Vorträgen Hadom und Kaegi;
bei Prof. Hadorn fast zur Gänze, bei Prof. Kaegi fast zur Hälfte.
Das gibt aber der Schriftleitung der «Reformatio» in keiner Weise
das Recht, nun schon eine Synthese von Wissenschaft und Christenglauben

zu proklamieren. In den beiden genannten Vorträgen handelt

es sich um eigentliche Einbrüche der Wissenschaft in das

Gefüge des Christenglaubens. Früher wären alle diese Einbrüche schwer
bestraft worden. Zu einer solchen Bestrafung fehlt der Kirche heute
die Macht, im modernen Rechtsstaat auch das Recht. Im christlichen

Glaubensgewebe bleiben die wissenschaftlichen Elemente
Fremdkörper, ohne innere Assimilation oder Harmonisierung. Der
innere Gegensatz in der Wahrheitsfrage wird in keiner Weise
aufgehoben.

Diese wissenschaftlichen Einbrüche sind uns ein erfreulicher
Beweis dafür, daß der heute im Raum der Wissenschaft arbeitende
Christ um eine wenn auch nur partielle Anerkennung der Menschenwahrheit

einfach nicht mehr herumkommt. Zu einer totalen
Gotteswahrheit kann sich wohl noch der Theologe bekennen — nicht zu
seinem Vorteil, wie wir gesehen haben — nicht mehr aber der für
seine Wissenschaft verantwortliche Forscher. Nein, von einer
Synthese zwischen Evangelium und wissenschaftlicher Forschung kann
nun wirklich keine Rede sein. Eine wirkliche Synthese müßte ganz
anders aussehen.

2. In den beiden theologischen Vorträgen zeigte sich aufs neue die
unvornehme Taktik der Kirche, zuerst eine falsche Alternative zu
schaffen und nachher aus dieser Fehlkonstruktion möghchst viel
Kapital herauszuschlagen. Die Kirche will ihren Gegner nur in den
Zerrformen des Nihilismus und des Materialismus, des übertrieben
subjektivistischen Idealismus oder Existentialismus sehen; von ihrem
eigentlichen Gegner, der kritisch realistischen Philosophie, will sie,
aus taktischen Gründen, nicht wissen. Dieselbe Taktik der falschen
Alternative setzt sich auch auf dem Gebiet der Werte durch. Die
Gegenseite wird aller Werte beraubt ; die Gesamtheit der Werte wird
herübergerissen und aufgehäuft im Christenglauben.

3. Dieses eine hat die Zürcher Tagung auf alle Fälle als besonders

dringlich herausgestellt: Die Notwendigkeit persönlicher Auseinan-



200 Freidenker Nr. 7

dersetzung zwischen der realistischen Philosophie und dem Christenglauben.

Zuerst wohl besser im kleinen und geschlossenen Kreise,
erst nachher im größeren Rahmen vor der Oeffentlichkeit. Die
Entwicklung der letzten Jahrzehnte hat beide Gesprächspartner in neue,
interessante Positionen hineingestoßen, hat aber noch wenig
Gelegenheit geschaffen, die beiden neuen Positionen zu konfrontieren,
sich gegenseitig auf neuer Grundlage kennen zu lernen, sich gegenseitig

in offener Aussprache zu überprüfen, zu messen. Genauer:
Die realistische Philosophie interessiert sich natürlich stark für den
Realitäts- und Wahrheitsanspruch der christlichen Grundlehren;
dagegen bringt der Christenglaube den neuen Positionen der realistischen

Philosophie leider nur wenig Interesse entgegen. Auf keinen
Fall sollen diese Auseinandersetzungen auf Bekehrung ausgehen.
Eine solche Intention müßte sie im Keime schon vergiften. Sie könnten

aber doch die Kirche endlich dazu bringen, ihre vielen falschen
durch eine richtige und wahre Alternative zu ersetzen. Damit wäre
für das öffentlich-gegenseitige Gespräch schon recht viel gewonnen.

4. Diese Auseinandersetzungen könnten vielleicht auch die Kirche
zu der Einsicht bringen, daß der Entscheid in der Seinsfrage allem
Wunschdenken vorausgeht. Mit den Seinsfragen darf nicht gespielt
werden. Dies willkürliche Spiel mit dem Sein tritt besonders deutlich

hervor bei Brunner in der Sinnfrage. Brunner ist überzeugt,
daß ein vom Menschen selbst geschaffener Weltsinn etwas Untaugliches

sei, daß der Weltsinn von außen, also von Gott her festgelegt
werden müsse; nur ein solcher Sinn vermöge den Menschen zu
tragen und zu führen. Das führt notwendig zu der kühnen
Schlußfolgerung: Weil dem Christen und weil dem Theologen Brunner
eine von außen her kommende Sinngebung vorteilhafter erscheint,
so hat sich diesem christlichen Wollen und Wünschen das gesamte
real-kosmische Sein zu fügen und hat ein solches «Außen» zu schaffen.

Flugs muß eine zweite reale Welt, eine Gotteswelt, her, und
flugs wird der philosophische Begriff der Realität überdehnt und
ausgedehnt auf die Vorstellung einer solchen Gotteswelt, nur damit
Brunners dringlicher Wunsch nach einer von außen her kommenden

Sinngebung in Erfüllung gehe.

Die realistische Ontologie unserer Tage geht hier andere Wege. Sie
läßt dem Sein den ihm zukommenden Primat und schließt : Weil wir,
ontologisch gesehen, nicht den geringsten Anlaß haben, neben oder
hinter oder über dem real-kosmischen Sein noch eine ebenso reale



Nr. 7 Freidenker 201

Gotteswelt zu statuieren, so hat sich auch die Sinnfrage dieser
ontologischen Tatsache und Einsicht zu fügen. Soll denn das Weltganze
außer seinem Sein noch einen Sinn haben, wie es einige Menschen
wünschen, so müssen sie diesen Weltsinn schon von sich aus dazu
geben. Die realistische Ontologie ist überzeugt, daß der Mensch sich
mit seinen Wünschen und Sehnsüchten nach den Möglichkeiten des

realen Seins zu richten hat, daß sich aber niemals das reale Sein
nach den Wünschen des Menschen, auch nicht nach den Wünschen
eines angesehenen Theologieprofessors, richten wird.

5. Das Thema der Tagung lautete also: «Die Bedrohung des
Menschen heute.» Viele echte und falsche Bedrohungen sind zur Sprache
gekommen, eine aber ist vergessen worden. Wir holen sie, mit wenigen

Worten und Andeutungen nur, nach :

Bedrohlich ist die Tatsache, daß unsere Oeffentlichkeit der großen

Wahrheitsfrage ängstlich aus dem Wege geht. Die christliche
Gotteswahrheit bringt die Kraft nicht mehr auf, sich wie in
früheren Jahrhunderten voll durchzusetzen. Andererseits hat die auf
dem real-kosmischen Sein sich aufbauende Menschenwahrheit die
Kraft noch nicht, die nur noch halb wirksame Gotteswahrheit im
vollen Ausmaß zu ersetzen. In den entscheidenden Wahrheits- und
Wertfragen bleibt heute alles in der Schwebe, in der Unsicherheit.
Genauer: Der ganze kulturelle Aufbau wird heute geschaffen von
der Menschenwahrheit und nicht mehr, wie in früheren Jahrhunderten,

von der Gotteswahrheit. Diese aber will das Feld nicht räumen.
Erbittert kämpft sie um ihre Positionen. So behauptet sie, daß nur
sie von ihrer biblischen Schöpfungslehre her das Seinsfundament
für den kulturellen Aufbau hergeben könne. So behauptet sie, daß

nur sie dem kulturellen Aufbau Sinn und Ziel geben könne, da

ja nur sie über die höchsten Werte, über die Wahrheit und über
die Möglichkeiten einer Sinngebung verfüge. Nichts wird von der '

Gotteswahrheit so streng verurteilt als der Trieb des Kulturschaffens
nach Eigenständigkeit, nach Eigengesetzlichkeit, nach Selbsterlösung
und nach Unabhängigkeit vom Christenglauben.

Die tragenden Kräfte des kulturellen Aufbaus weichen den schwierigen

Auseinandersetzungen mit der Gotteswahrheit heute noch aus.
Sie können zwar die christlichen Geltungs- und Herrschaftsansprüche
nicht mehr annehmen, wollen sie aber, um des lieben Friedens willen,

auch nicht widerlegen und zurückweisen. Der Kulturwille zieht



202 Freidenker Nr. 7

sich aus diesen grundlegenden und zielsetzenden Erörterungen gerne
auf sich selbst zurück. So haben wir heute eine Schule ohne be-
stinunten oder doch ohne bestimmt ausgesprochenen Wahrheitsbegriff

— und das ist ungefähr das Schlimmste, was man einer Schule
antun kann. So haben wir eine Erziehung, ein öffentliches Leben,
ein Kulturschaffen ohne feste Seinsgrundlage und ohne klare
Zielsetzung. So bleiben unserem abendländischen Kulturschaffen der
letzte Ernst, die letzte Tiefendimension, der freudige Einsatz versagt.
Die Werte der Kultur sind ja da, sie werden anerkannt, aber weithin
fehlt doch das positive, das innerlich verpfhchtende Verhältnis zu
diesen Werten, es fehlt das Gefühl letzter Verbindlichkeit und
Verantwortlichkeit für sie. Dabei hätte die Kultur ihren eigenen Grund,
hätte ihre eigenen Werte und Ziele — aber sie bleiben unausgesprochen.

Es fehlen hier heute noch Kraft und Wille, den unvermeidhchen
Kampf mit dem Christenglauben um diese letzten Positionen aus-
zufechten. Heute noch! Vielleicht schon morgen wird das
Kulturschaffen Kraft und Mut zu diesem Kampf finden. Ein Zurück ist
hier nicht mehr möghch.

Andererseits fehlt dem Christenglauben heute die Kraft, das ganze
Kulturschaffen, wie früher, in eigene Hände zu übernehmen und
ganz der Gotteswahrheit zu unterstehen. Es ist auch nicht abzusehen,
wie der Christenglaube das Verlorene je wieder zurückzuholen
vermöchte.

Hüben und drüben eine halbseitige Lähmung — das ist die
Konsequenz dieser unglückseligen Sachlage. Die beiden Partner des

Gegensatzes können sich gegenseitig nicht helfen, nicht ergänzen,
da sie sich in ihren grundlegenden Seinskonzeptionen und
Wahrheitsauffassungen widersprechen. So hemmen sie sich gegenseitig.
Vor allem hemmt die Gotteswahrheit das Kulturschaffen an seiner
letzten Erfüllung, an seiner Fundierung und Sinngebung. Die
Gotteswahrheit hemmt weniger durch die Kraft und Wucht ihres Glaubens,

vielmehr durch den Glauben an diesen Glauben, vielmehr
durch den schweren und gewaltigen Apparat, den sie sich im
weltlichen Sein zu ihrem eigenen Schutz als Kirche aufgebaut hat.

In alldem sehen wir eine Bedrohung des heutigen Menschen, die
tiefer geht als manche der an der Zürcher Tagung besprochenen
anderen Bedrohungen. Wer weiß, vielleicht kommt sie auf der nächsten

Tagung der Schweizerischen Evangelischen Akademiker auf die
Tagesordnung. Wh würden das begrüßen. Omikron


	Die Schweizerische Evangelische Akademikertagung in Zürich : der fünfte Vortrag : "Die Kirche Christi an den Fronten unserer Zeit" [Bischof Otto Dibelius]

