
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 5

Artikel: Religion und Wissenschaft

Autor: Tramer, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410755

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


140 Freidenker Nr. 5

Religion und Wissensehaft
Von Prof. Friedrich Tramer, Brno (Tschechoslowakei)

Die Aneignung und Beachtung der Erkenntnisse der Wissenschaften,

besonders der Naturwissenschaften und ihrer Forschungsergebnisse,

gewähren dem Menschen in persönlicher und gesellschaftlicher
Beziehung die einzig wahre und richtige Orientierung im Leben.
Es bleibt das große Verdienst der Naturwissenschafter unserer Zeit,
besonders aber der Atomphysiker und in jüngster Zeit der
Weltraumforscher, viele Rätsel im kosmischen Geschehen entschleiert
oder doch einer Lösung näher gebracht zu haben. Wenn ihre
erstaunlichen Leistungen in einem dialektischen Prozeß — wie alles
Gute und Schöne in der Welt — durch eine jedem Ding innewohnende

Bipolarität (Gegensätzlichkeit) zum Schaden der Menschheit
mißbraucht werden können, so trifft der Vorwurf jene, die vom
geistigen Mißbrauch und der Irreführung der Menschen leben. Der
geistigen Befreiung des Menschen und der ihm damit überbundenen
und übernommenen Verantwortung steht die ewig Gestrige, die Kirche,

gegenüber, die die Massen in der religiösen Ideologie gefangen
halten will, in einer Welt- und Lebensanschauung, die für sie das

geeignete Instrument ist, die Gläubigen in ihrer Unwissenheit zu belassen

und sie von der Entschleierung der kosmischen Probleme
fernzuhalten.

Die Religion, die uns nur ein legendäres, von Mythen entstelltes
Bild der Welt und jenen Kräften, die ihren Entwicklungsprozeß
bestimmen, gibt, ist nie imstande, dem frei und wissenschaftlich
denkenden Menschen eine sachlich fundierte Auffassung vom Wesen
des Weltalls und seiner Entwicklung zu vermitteln. Denn sie setzt
ihren Dogmen und Lehren entsprechend eine übernatürliche Macht
(Gott) voraus, der sie das natürliche und gesellschaftliche Werden
und Handeln unterordnet. So macht sich die Kirche durch ihr
Postulat, der Mensch habe sich in allen seinen Handlungen vom Willen
und von den Geboten Gottes leiten zu lassen, zum Despoten einer
außerweltlichen, von niemandem gesehenen oder erkennbaren Macht,
auf die die Menschheit keinerlei Einfluß besitzt und der sie daher
auf Gedeih und Verderb ausgeliefert ist. Denn dem Menschen wird
durch die Lehren der Kirche die Fähigkeit abgesprochen, ja, es



Nr. 5 Freidenker 141

ist ihm geradezu verboten, ein selbständiger Former und bewußter
Gestalter seines persönlichen Lebens und seiner Weltanschauung zu
sein. Wie der Gang der Weltgeschichte, so ist auch der Ablauf seines

persönlichen Lebens nach theologischer Auffassung von Gott
vorgezeichnet.

Wie sieht aber das prästabilierte, d. h. im voraus festgesetzte
Leben in theologischer Sicht aus? Was verheißt die Kirche gemäß dem
göttlichen Willen den arbeitenden Menschen? Nach den Worten der
Päpste Leo XIII. und Pius XL ist die heutige Gesellschaftsordnung
eine in ihrem Wesen unveränderliche soziale Ordnung, die «sittlich
indifferent» und «nicht in sich schlecht» ist. Diese beiden Vertreter
Gottes auf Erden bezeichnen es als eine Träumerei, wenn die
sozialistische Weltordnung erhofft, die soziale Frage, in der Hauptsache
den Gegensatz zwischen arm und reich, durch eine Umgestaltung
der wirtschaftlichen Verhältnisse und eine Verbesserung der Arbeitsund

Eigentumsbedingungen lösen zu können. Leo XIH. dekretierte
ex cathedra:

«Eine Gleichmachung von hoch und niedrig, von arm und reich,
ist schlechterdings unmöglich Es werden stets in der Menschheit
die größten und tiefgreifendsten Ungleichheiten bestehen .»

Auch Rainer Maria Rilke, der bekanntlich die letzten Jahre seines
Lebens in der Schweiz verbrachte, zuletzt auf dem ihm von einem
seiner Gönner überlassenen Schloß Muzöt im Wallis, hat auf die
Frage des bekannten Literaturhistorikers Hermann Pongs, wie er
sich zu dem sozialen Problem stelle, in derselben Weise geantwortet
und die Konsequenzen hieraus gezogen. In seinem umfangreichen
Antwortschreiben vom 21. Oktober 1924 heißt es u. a. :

«Niemandes Lage ist in der Welt so, daß sie seiner Seele nicht
eigentümlich zustatten kommen könnte Und ich muß
gestehen, mir ist, wo ich an anderem Schicksal teilzunehmen genötigt
war, immer vor allem dieses wichtig gewesen: Dem Bedrückten die
eigentümlichen und besonderen Bedingungen seiner Not erkennen
zu helfen was jedesmal nicht so sehr ein Trost, als eine
zunächst unscheinbare Bereicherung ist ...»

Schließlich versteigt sich Rilke zu folgender Lebensmaxime:
«Die Lage eines Menschen ändern, bessern wollen, heißt, ihm für

Schwierigkeiten, in denen er geübt und erfahren ist andere
Schwierigkeiten anbieten, die ihn vielleicht noch ratloser finden.»

Rilke verficht im folgenden 'die unhaltbare, geradezu asoziale



142 Freidenker Nr. 5

und antiliumane Ansicht, daß im Tiergarten Gottes eben alle sozialen

Spielarten vertreten sind und wir Menschen, als Geschöpfe Gottes,

nicht berechtigt sind, die gottgewollte Gesellschaftsordnung zu
stören oder auch nur zu ändern; denn

«der Gott der Vollzähligkeit sorgt dafür, daß diese Varietäten
nicht aufhören, und es wäre die oberflächlichste Einstellung, wollte
man die Freude des Dichters an dieser leidenden Vielfalt für
eine ästhetische Ausrede halten ...»

Rilke nimmt also zur sozialen Frage dieselbe Haltung ein wie
Papst Leo XIH. Für ihn ist das soziale Problem ein religiöses, in das

sich der Laie nicht einzumengen habe. Nach Rilke muß alles in der
Welt seinen Weg selber gehen, die göttliche Ordnung soll und darf
nicht gestört werden .; denn die Armen, die an ihre Armut schon
gewöhnt sind, würden sich in einer geänderten sozialen Situation
unglücklich fühlen und etwaige Fehlschläge dem anlasten, der diese

Aenderung bewirkt hat Also lassen wir es beim alten
So wie für den primitiven Menschen, für die Völker der Vorzeit

und des Altertums aus der Dämonenfurcht, aus gewaltigen
Naturerscheinungen (Donner, Blitz, Vulkanausbrüche, Erdbeben, Ebbe
und Flut usw.) der Götterglaube entstand, wie die eigenartigen
Naturphänomene, für die er keine Erklärung finden konnte, die ihm
also ein Rätsel und dann ein «Wunder» blieben, Gott oder die Götter

die Ursache alles Geschehens im kosmischen wie im persönlichen
Ablauf waren, so haben auch die monotheistischen Religionen in
ihrem Gott die Ursache alles Geschehens erkannt und, wenn auch
nie der wissenschaftlich exakte Beweis von der Existenz Gottes
erbracht wurde — der ontologische, der psychologische, der kosmologische,

der teleologische, der moralische und der historische Gottesbeweis

sind als Beweise in exakt naturwissenschaftlichem Sinne
nicht als zutreffend zu bewerten* — so sieht der Gläubige heute in
einer unbewußten oder bewußten Gedankenkonstruktion sein
sehnsüchtiges Wollen nach einer befriedigenden Lösung dadurch erfüllt,

* Selbst Kant hat das Dasein Gottes für unbeweisbar erklärt, womit er
jedoch nicht behaupten will, daß es keinen Gott gäbe. Er bezeichnet Gott in seiner

«Kritik der reinen Vernunft» als eine bloße Vorstellung, die in den
gedachten persönlichen Gott mündet, und kommt in seiner Untersuchung zu dem

Ergebnis, daß, wenn man mit dem Begriff Gott die Naturphänomene, auch
diejenigen geistiger Art, erklären wolle, man einen Trugschluß begehe. — In seiner
tiefschürfenden Abhandlung «Psychologie und Religion» kommt der bekannte
Schweizer Philosoph und Tiefenpsychologe C. G. Jung (iS. 108) auch auf die Ent-



Nr. 5 Freidenker 143

daß er als Urheber des für ihn unfaßbaren Naturgeschehens ein
überirdisches Wesen ansieht, dem seine ganze Verehrung und
Hingabe gelten und das der Gegenstand seines tief empfundenen Glaubens

wird.
In ihrer sozialen Funktion und gemäß ihrer abstrakten

Weltanschauung ist die Kirche der Gegenpol der Wissenschaft. Mit ihren
Glaubensdogmen ist sie eine den Erkenntnissen der Wissenschaft
von Natur und Gesellschaft entgegengesetzte Geistesrichtung.

Da die Kirche heute im allgemeinen nicht mehr die Macht besitzt
wie im Mittelalter und zu Beginn der Neuzeit, um Männer wie Giordano

Bruno, Vanini, Galileo Galilei und zahlreiche andere in den
Kerker zu werfen oder auf dem Scheiterhaufen sterben zu lassen,
Männer, die wissenschaftliche Erkenntnisse, die der kirchlichen
Lehre widersprachen, mit ungebeugter Ueberzeugungskraft verkündeten

und als Märtyrer ihrer Gesinnung der denkenden Menschheit
ein leuchtendes Vorbild sind, richtet sich das gesamte Bemühen der
Theologen darauf, die religiösen Dogmen der Wissenschaft anzugleichen

und die Wissenschaft der Religion unterzuordnen, sie zur
Magd der Kirche (ancilla ecclesiae) zu machen. Angesichts der
überwältigenden Forschungsergebnisse unserer Tage und des grandiosen
Siegeszuges, den vor allem die Naturwissenschaften und die Technik
angetreten haben, Erfolge, die die Kirche nicht leugnen kann, stellt
die Kirche an die Vertreter der exakten Wissenschaften die Forderung,

die Existenz Gottes dadurch nachzuweisen, daß sie immer tiefer

in das Werk seiner Schöpfung eindringen, «um auf diese Weise
den Menschen eine annähernde Vorstellung von der Größe des
göttlichen Werkes» zu vermitteln.

Was die Kirche hier von der Wissenschaft verlangt, ist nichts
anderes als durch einen circulus vitiosus, einen Zirkelschluß, einen
Beweis mit Voraussetzungen zu liefern, in denen das zu Beweisende
schon enthalten ist.

Stellung; des Gottesbegriffes zu sprechen. Vom Archetypus, dem Ur-Bild besonderer

Art ausgehend, das den «inneren Gott» versinnbildlichen soll, sagt Jung:
«Es wäre ein bedauerlicher Irrtum, wenn jemand meine Beobachtungen als eine
Art Beweis für die Existenz Gottes auffassen wollte. Sie beweisen nur das
Vorhandensein eines archetypischen Bildes der Gottheit, und das ist alles, was wir,
meines Erachtens, psychologisch über Gott aussagen können. Aber da es ein
Archetypus von großer Bedeutung und starkem Einfluß ist, scheint sein relativ
häufiges Vorkommen eine beachtenswerte Tatsache für jede Theologia naturalis
zu sein.»



144 Freidenker Nr. 5

Da aber die Physiker, die Astrophysiker, die Atomphysiker, die
Biologen und die Vertreter der meisten anderen naturwissenschaftlichen

Fachdisziplinen die «Größe des göttlichen Werkes» (zum
Beispiel die Erkenntnisse der Weltraumschiffahrt, der kosmischen
Strahlungen, das Wesen der Stemenwelt usw.) nur durch ihre
intensive Forscherarbeit kennen lernen, da für sie der Kosmos, seine
Phänomene und Gesetzlichkeiten nur durch menschliche Arbeit und
Kraft enträtselt werden können und zum Teil enträtselt wurden,
gibt es für die Forscher dieser Wissenszweige kein überirdisches Wesen,

keinen Gott, in dessen Werk und Schöpfung sie eindringen sollten.

Zu einem solchen Trugschluß werden sie sich niemals hergeben,
um etwas mit einer Prämisse (Voraussetzung) beweisen zu wollen,
die selbst unbewiesen ist.

Niemals kann daher der Gedanke der Vereinbarkeit von Religion
und Wissenschaft, der von kirchlicher Seite so oft als einzige Lösung
ernster wissenschaftlicher Probleme gefordert wird, die Zustimmung
jener Gelehrten finden, die oft genug selbst unter dem Druck und
der Verfolgung klerikaler Kreise zu leiden hatten, und die, wie die
Geschichte lehrt, ihre epochemachenden Entdeckungen und
Erfindungen nur als Märtyrer ihrer Ueberzeugung der Menschheit
übergeben konnten, bisweilen bei Lebzeiten, manchmal aber post-
hum, nachdem die Wellen des Hasses sich geglättet hatten und die
Wahrheit durchgedrungen war. Darum kann es keine Verbrüderung
zwischen Wissenschaft und kirchlicher Lehre geben, die einer Ver-
wässerung mühsam erarbeiteter Erkenntnisse, langjähriger Forschungen

und Experimente gleichkäme.
Man kann es ganz gut verstehen, daß der Dualismus und vor allem

der Idealismus sich so viele Freunde und Anhänger gewinnen konnten.

Eine Philosophie, die dem Gemütsbedürfnis der Menschen so nahe
kommt, daß sie seine in den Tiefen des Bewußtseins schlummernden
Wunschträume wenigstens in einem «Jenseits» zur Wirklichkeit werden

läßt, eine Weltanschauung, die den Menschen mit jener
«göttlichen Seele» erfüllt darstellt, die nach dem leiblichen Tode eine
unbeschwerte, von aller Körperlichkeit losgelöste Existenz in
paradiesischen Freuden führt, mußte natürlich auf das nach Erlösung
aus diesem Jammertal schmachtende Herz einen tieferen Eindruck
machen als der auf den kalten, rauhen und unumstößlichen Gesetzen

der Naturwissenschaften aufgebaute Monismus1. In seinem Welt-

Vergleiche Wilhelm Ostwald. Religion und Monismus. S. 26.



Nr. 5 Freidenker 145

gebäude gibt es wahrlich keine gotischen Kirchen und keine Choräle,

keine Symphonien und keine Mystik. Er hält sich nur an die
sieht- und erfaßbaren Größen der Welt, die für ihn Objekt seiner
Forschung ist. — Jede übersinnliche Deutung der Lebensvorgänge
ist für den Monismus wertlos; Leben und Tod erkennt er als das,

was sie wirklich sind: als Erscheinung eines natürlichen Vorganges,
der jeder Mystik oder Symbolik entbehrt. Daher ist auch der Mensch,
der für den Menschen stirbt, zum Beispiel eine Frau, die dem Tod
ins Antlitz blickt, wenn sie ein neues Leben zur Welt bringt, nichts
anderes als das Werkzeug eines unerbittlichen Naturgeschehens, dem
jeder ethische Maßstab fremd ist.

Mögen dem Vertreter der idealistischen Weltanschauung oder der
Mystik, wie es Bavink am Schlüsse seines bekannten Werkes «Ergebnisse

und Probleme der Naturwissenschaften» (S.588) ausspricht, die
Jubelchöre der Schöpfung in Beethovens Neunter, mag ihm Schuberts

«Allmacht», Haydns Sternensymphonie, mag ihm die Matthäuspassion

des großen Kantors am Karfreitag die Welt, die Natur und
alle ihre Rätsel erschließen und ihre Geheimnisse offenbaren, dem
Monisten können diese wundervollen Schöpfungen menschlichen
Geistes die Rätsel der Welt nicht erklären2. Er fühlt sich lediglich
in dem monistischen, beziehungsweise positivistischen Weltgebäude
zu Hause, an dessen kahlen Wänden keine Heiligenbilder hängen,
in dessen Räumen keine Messen abgehalten oder Jubelchöre
angestimmt werden (höchstens ein lautes, aufrichtiges Freudenlied, ein
«Heureka» nach einer gelungenen Erfindung oder Entdeckung),
denn dieses Weltgebäude ist ein großer Seziersaal, ein Laboratorium,
ein Forschungsinstitut, in dem mit kalter Berechnung und kritischer
Vernunft, mit strenger Logik und einer zähen Konsequenz Probleme
gelöst werden, bei denen das Gefühl und der Glaube zu schweigen,
Vernunft und Wissen zu reden haben3, eine Forderung, die bereits
Spinoza in seinem «Theologisch-politischen Traktat» in den Kapiteln

8—12 erhoben hat, wenn er sagt: «In der Bibel wird keine

2 Vergleiche Fritz Mauthner. Der Atheismus und seine Geschichte im Abendlande.

Bd. IV, S. 237, der dem religiösen Menschen seine «Glücksstimmungen, für
welche der Monismus keinen Ersatz bieten kann», nicht rauben will.

3 Vergleiche was der bekannte oberösterreichische Bauernphilosoph Konrad
Deubler, ein Freund Ludwig Feuerbachs und Ernst Häckels, darüber sagt: «Der
schönste Tempel ist der Sternenhimmel über uns und die lebendige Natur in
uns.» Vergleiche Arnold Dodel-Port. Konrad Deubler. Tagebücher, Biographie
und Briefwechsel des oberösterreichischen Bauernphilosophen. 1. Band, S. 90.



146 Freidenker Nr. 5

Philosophie gelehrt, in der Philosophie keine Religion.» Eine
reinliche Scheidung zwischen Glaube und Wissen ist die Hauptaufgabe
jedes wissenschaftlich denkenden Menschen. Diese Forderung hat
schon der Baron Paul Thery <£Holbach hundert Jahre später in
seinem «Système de la nature» erhoben und Heinrich Heine hat am
Schluß des ersten Buches seiner «Geschichte der Religion und
Philosophie» den Standpunkt vertreten : «.Nur die Vernunft ist des
Menschen einzige Lampe und sein Gewissen ist der einzige Stab in den
dunkeln Irrgärten dieses Lebens.»

Die gleiche Ansicht wie Heine vermittelte auch Vaihingers Lehrer,
der Ordinarius für Philosophie an der Universität in Tübingen, Prof.
Reiff, seinen Schülern. «Es könne nicht», sagte er, «als Zeichen der
Wahrheit eines philosophischen Systems betrachtet werden, daß es
das Gemüt befriedige; wer das letztere suche, dürfe nicht zum
Philosophen gehen. Philosophie müsse Licht, brauche aber nicht Wärme
zu geben.» Ebenso verkündet auch der große dänische Philosoph
Harald Hoffding (1843—1931) die Unvereinbarkeit von Religion
und Wissenschaft, wenn er sagt: «Die Fragen der Religion können
von der Wissenschaft weder gestellt noch beantwortet werden, und
die Antworten der Religion beantworten nicht die Fragen der
Wissenschaft4.»

Denn «die Menschenwahrheit (zum Unterschied von der ,Gottes-
wahrheit') sucht weder das Heil noch die Erlösung der Menschheit,
sie sucht ganz schlicht und ausschließlich die sachliche
Uebereinstimmung mit ihrem Seinsgrund. Was die Menschen daraus machen,
das ist das Anliegen der Menschen und nicht das Anliegen der Wahrheit.

— Die Menschenwahrheit fragt nicht nach unserer
Trostbedürftigkeit; sie sagt uns gelegentlich Dinge, die uns bitter schmerzen
und keineswegs trösten; sie sind aber doch wahr, weil sie mit ihrem
Seinsgrund übereinstimmen. Darum schmeichelt sie uns aber auch
nicht Was sie hier sicherstellt, das spricht sie aus, mag es den
Menschen verdrießen oder erfreuen; was die Menschen dazu sagen
und wie sie die Wahrheit aufnehmen, ist ihr vollständig gleichgültig5».

4 Vergleiche Philosophie der Gegenwart in Einzeldarstellungen, 4. Band, S. 83.

5 Ernst Hänßler. Menschenwahrheit und Gotteswahrheit. Sammlung Wissen
und Wahrheit, Heft 5. Bern 1952. S. 25.


	Religion und Wissenschaft

