Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 5

Artikel: Religion und Wissenschaft

Autor: Tramer, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410755

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410755
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

140 Freidenker Nr.5

Religion und Wissenschaft

Von Prof. Friedrich Tramer, Brno (Tschechoslowakei)

Die Aneignung und Beachtung der Erkenntnisse der Wissenschaf-
ten, besonders der Naturwissenschaften und ihrer Forschungsergeb-
nisse, gewidhren dem Menschen in personlicher und gesellschaftlicher
Beziehung die einzig wahre und richtige Orientierung im Leben.
Es bleibt das groBle Verdienst der Naturwissenschafter unserer Zeit,
besonders aber der Atomphysiker und in jiingster Zeit der Welt-
raumforscher, viele Ritsel im kosmischen Geschehen entschleiert
oder doch einer Losung niher gebracht zu haben. Wenn ihre er-
staunlichen Leistungen in einem dialektischen Prozel3 — wie alles
Gute und Schone in der Welt — durch eine jedem Ding innewoh-
nende Bipolaritit (Gegensitzlichkeit) zum Schaden der Menschheit
miflbraucht werden konnen, so trifft der Vorwurf jene, die vom
geistigen MilBbrauch und der Irrefithrung der Menschen leben. Der
geistigen Befreiung des Menschen und der ihm damit iiberbundenen
und iibernommenen Verantwortung steht die ewig Gestrige, die Kir-
che, gegeniiber, die die Massen in der religiosen Ideologie gefangen
halten will, in einer Welt- und Lebensanschauung, die fiir sie das ge-
eignete Instrument ist, die Gliaubigen in ihrer Unwissenheit zu belas-
sen und sie von der Entschleierung der kosmischen Probleme fern-
zuhalten.

Die Religion, die uns nur ein legendires, von Mythen entstelltes
Bild der Welt und jenen Kriften, die ihren Entwicklungsprozel3 be-
stimmen, gibt, ist nie imstande, dem frei und wissenschaftlich den-
kenden Menschen eine sachlich fundierte Auffassung vom Wesen
des Weltalls und seiner Entwicklung zu vermitteln. Denn sie setzt
ihren Dogmen und Lehren entsprechend eine iibernatiirliche Macht
(Gott) voraus, der sie das natiirliche und gesellschaftliche Werden
und Handeln unterordnet. So macht sich die Kirche durch ihr Po-
stulat, der Mensch habe sich in allen seinen Handlungen vom Willen
und von den Geboten Gottes leiten zu lassen, zum Despoten einer
auBerweltlichen, von niemandem gesehenen oder erkennbaren Macht,
auf die die Menschheit keinerlei Einfluf3 besitzt und der sie daher
auf Gedeih und Verderb ausgeliefert ist. Denn dem Menschen wird
durch die Lehren der Kirche die Fihigkeit abgesprochen, ja, es



Nr. 5 Freidenker 141

ist ihm geradezu verboten, ein selbstindiger Former und bewuBter
Gestalter seines personlichen Lebens und seiner Weltanschauung zu
sein. Wie der Gang der Weltgeschichte, so ist auch der Ablauf seines
personlichen Lebens nach theologischer Auffassung von Gott vorge-
zeichnet.

Wie sieht aber das pristabilierte, d. h. im voraus festgesetzte Le-
ben in theologischer Sicht aus? Was verheillt die Kirche gemil3 dem
gottlichen Willen den arbeitenden Menschen? Nach den Worten der
Pipste Leo XIII. und Pius XI. ist die heutige Gesellschaftsordnung
eine in ihrem Wesen unverinderliche soziale Ordnung, die «sittlich
indifferent» und «nicht in sich schlecht» ist. Diese beiden Vertreter
Gottes auf Erden bezeichnen es als eine Tridumerei, wenn die sozia-
listische Weltordnung erhofft, die soziale Frage, in der Hauptsache
den Gegensatz zwischen arm und reich, durch eine Uingestaltung
der wirtschaftlichen Verhiltnisse und eine Verbesserung der Arbeits-
und Eigentumsbedingungen l6sen zu konnen. Leo XIII. dekretierte
ex cathedra:

«Eine Gleichmachung von hoch und niedrig, von arm und reich,
ist schlechterdings unmaéglich ... Es werden stets in der Menschheit
die grof3ten und tiefgreifendsten Ungleichheiten bestehen. . .»

Auch Rainer Maria Rilke, der bekanntlich die letzten Jahre seines
Lebens in der Schweiz verbrachte, zuletzt auf dem ihm von einem
seiner Gonner iiberlassenen Schlo3 Muzét im Wallis, hat auf die
Frage des bekannten Literaturhistorikers Hermann Pongs, wie er
sich zu dem sozialen Problem stelle, in derselben Weise geantwortet
und die Konsequenzen hieraus gezogen. In seinem umfangreichen
Antwortschreiben vom 21. Oktober 1924 heillt es u. a.:

«Niemandes Lage ist in der Welt so, dal} sie seiner Seele nicht ei-
gentiimlich zustatten kommen kénnte...(?!) ... Und ich mul} ge-
stehen, mir ist, wo ich an anderem Schicksal teilzunehmen genétigt
war, immer vor allem dieses wichtig gewesen: Dem Bedriickten die
eigentiimlichen und besonderen Bedingungen seiner Not erkennen
zu helfen (!!), was jedesmal nicht so sehr ein Trost, als eine zu-
nichst unscheinbare Bereicherung ist .. .»

Schliefllich versteigt sich Rilke zu folgender Lebensmaxime:

«Die Lage eines Menschen dndern, bessern wollen, heiflt, ihm fiir
Schwierigkeiten, in denen er geiibt (!) und erfahren ist (!), andere
Schwierigkeiten anbieten, die ihn vielleicht noch ratloser finden.»

Rilke verficht im folgenden die unhaltbare, geradezu asoziale



142 Freidenker Nr.5

und antihumane Ansicht, dal im Tiergarten Gottes eben alle sozia-
len Spielarten vertreten sind und wir Menschen, als Geschopfe Got-
tes, nicht berechtigt sind, die gottgewollte Gesellschaftsordnung zu
storen oder auch nur zu dndern; denn

«der Gott der Vollzdhligkeit sorgt dafiir, daB3 diese Varietiten
nicht aufhoren, und es wire die oberfldchlichste Einstellung, wollte
man die Freude des Dichters an dieser leidenden Vielfalt (!!) fiir
eine #dsthetische Ausrede halten .. .»

Rilke nimmt also zur sozialen Frage dieselbe Haltung ein wie
Papst Leo XIIL Fiir ihn ist das soziale Problem ein religioses, in das
sich der Laie nicht einzumengen habe. Nach Rilke muf} alles in der
Welt seinen Weg selber gehen, die gottliche Ordnung soll und darf
nicht gestort werden .. .; denn die Armen, die an ihre Armut schon
gewohnt sind, wiirden sich in einer geiinderten sozialen Situation
ungliicklich fithlen und etwaige Fehlschlige dem anlasten, der diese
Aenderung bewirkt hat! Also lassen wir es beim alten . ..

So wie fiir den primitiven Menschen, fiir die Vélker der Vorzeit
und des Altertums aus der Ddmonenfurcht, aus gewaltigen Natur-
erscheinungen (Donner, Blitz, Vulkanausbriiche, Erdbeben, Ebbe
und Flut usw.) der Gotterglaube entstand, wie die eigenartigen Na-
turphdnomene, fiir die er keine Erkldrung finden konnte, die ihm
also ein Ritsel und dann ein «Wunder» blieben, Gott oder die Go6t-
ter die Ursache alles Geschehens im kosmischen wie im personlichen
Ablauf waren, so haben auch die monotheistischen Religionen in
ihrem Gott die Ursache alles Geschehens erkannt und, wenn auch
nie der wissenschaftlich exakte Beweis von der Existenz Gottes er-
bracht wurde — der ontologische, der psychologische, der kosmolo-
gische, der teleologische, der moralische und der historische Gottes-
beweis sind als Beweise in exakt naturwissenschaftlichem Sinne
nicht als zutreffend zu bewerten* —, so sieht der Gldubige heute in
einer unbewuBten oder bewullten Gedankenkonstruktion sein sehn-
siichtiges Wollen nach einer befriedigenden Losung dadurch erfiillt,

* Selbst Kant hat das Dasein Gottes fiir unbeweisbar erkliart, womit er je-
doch nicht behaupten will, dal es keinen Gott gibe. Er bezeichnet Gott in sei-
ner «Kritik der reinen Vernunft» als eine bloBe Vorstellung, die in den ge-
dachten personlichen Gott miindet, und kommt in seiner Untersuchung zu dem
Ergebnis, daB, wenn man mit dem Begriff Gott die Naturphinomene, auch die-
jenigen geistiger Art, erkliren wolle, man einen Trugschlul begehe. — In seiner
tiefschiirfenden Abhandlung «Psychologie und Religion» kommt der bekannte
Schweizer Philosoph und Tiefenpsychologe C. G. Jung (S. 108) auch auf die Ent-



Nr.5 Freidenker 143

da3 er als Urheber des fiir ihn unfaBBbaren Naturgeschehens ein
iiberirdisches Wesen ansieht, dem seine ganze Verehrung und Hin-
gabe gelten und das der Gegenstand seines tief empfundenen Glau-
bens wird.

In ihrer sozialen Funktion und gemil} ihrer abstrakten Weltan-
schauung ist die Kirche der Gegenpol der Wissenschaft. Mit ihren
Glaubensdogmen ist sie eine den Erkenntnissen der Wissenschaft
von Natur und Gesellschaft entgegengesetzte Geistesrichtung.

Da die Kirche heute im allgemeinen nicht mehr die Macht besitzt
wie im Mittelalter und zu Beginn der Neuzeit, um Minner wie Gior-
dano Bruno, Vanini, Galileo Galilei und zahlreiche andere in den
Kerker zu werfen oder auf dem Scheiterhaufen sterben zu lassen,
Minner, die wissenschaftliche Erkenntnisse, die der kirchlichen
Lehre widersprachen, mit ungebeugter Ueberzeugungskraft verkiin-
deten und als Mértyrer ihrer Gesinnung der denkenden Menschheit
ein leuchtendes Vorbild sind, richtet sich das gesamte Bemiihen der
Theologen darauf, die religiosen Dogmen der Wissenschaft anzuglei-
chen und die Wissenschaft der Religion unterzuordnen, sie zur
Magd der Kirche (ancilla ecclesiae) zu machen. Angesichts der iiber-
wiltigenden Forschungsergebnisse unserer Tage und des grandiosen
Siegeszuges, den vor allem die Naturwissenschaften und die Technik
angetreten haben, Erfolge, die die Kirche nicht leugnen kann, stellt
die Kirche an die Vertreter der exakten Wissenschaften die Forde-
rung, die Existenz Gottes dadurch nachzuweisen, dal} sie immer tie-
fer in das Werk seiner Schopfung eindringen, «um auf diese Weise
den Menschen eine annihernde Vorstellung von der Grofle des gott-
lichen Werkes» zu vermitteln.

Was die Kirche hier von der Wissenschaft verlangt, ist nichts an-
deres als durch einen circulus vitiosus, einen Zirkelschluf}, einen
Beweis mit Voraussetzungen zu liefern, in denen das zu Beweisende
schon enthalten ist.

stehung des Gottesbegriffes zu sprechen. Vom Archetypus, dem Ur-Bild beson-
derer Art ausgehend, das den «inneren Gott» versinnbildlichen soll, sagt Jung:
«Es wire ein bedauerlicher Irrtum, wenn jemand meine Beobachtungen als eine
Art Beweis fiir die Existenz Gottes auffassen wollte. Sie beweisen nur das Vor-
handensein eines archetypischen Bildes der Gottheit, und das ist alles, was wir,
meines Erachtens, psychologisch iiber Gott aussagen kénnen. Aber da es ein
Archetypus von grofler Bedeutung und starkem EinfluBl ist, scheint sein relativ
hiufiges Vorkommen eine beachtenswerte Tatsache fiir jede Theologia naturalis
zu sein.»



144 Freidenker Nr.5

Da aber die Physiker, die Astrophysiker, die Atomphysiker, die
Biologen und die Vertreter der meisten anderen naturwissenschaft-
lichen Fachdisziplinen die «GroBe des gottlichen Werkes» (zum Bei-
spiel die Erkenntnisse der Weltraumschiffahrt, der kosmischen
Strahlungen, das Wesen der Sternenwelt usw.) nur durch ihre in-
tensive Forscherarbeit kennen lernen, da fiir sie der Kosmos, seine
Phénomene und Gesetzlichkeiten nur durch menschliche Arbeit und
Kraft entridtselt werden konnen und zum Teil entritselt wurden,
gibt es fiir die Forscher dieser Wissenszweige kein iiberirdisches We-
sen, keinen Gott, in dessen Werk und Schopfung sie eindringen soll-
ten. Zu einem solchen Trugschlufl werden sie sich niemals hergeben,
um etwas mit einer Pridmisse (Voraussetzung) beweisen zu wollen,
die selbst unbewiesen ist.

Niemals kann daher der Gedanke der Vereinbarkeit von Religion
und Wissenschaft, der von kirchlicher Seite so oft als einzige Losung
ernster wissenschaftlicher Probleme gefordert wird, die Zustimmung
jener Gelehrten finden, die oft genug selbst unter dem Druck und
der Verfolgung klerikaler Kreise zu leiden hatten, und die, wie die
Geschichte lehrt, ihre epochemachenden Entdeckungen und Er-
findungen nur als Martyrer ihrer Ueberzeugung der Menschheit
iibergeben konnten, bisweilen bei Lebzeiten, manchmal aber post-
hum, nachdem die Wellen des Hasses sich gegléttet hatten und die
Wahrheit durchgedrungen war. Darum kann es keine Verbriiderung
zwischen Wissenschaft und kirchlicher Lehre geben, die einer Ver-
wisserung miithsam erarbeiteter Erkenntnisse, langjihriger Forschun-
gen und Experimente gleichkidme.

Man kann es ganz gut verstehen, dal3 der Dualismus und vor allem
der Idealismus sich so viele Freunde und Anhidnger gewinnen konn-
ten. Eine Philosophie, die dem Gemiitsbediirfnis der Menschen so nahe
kommt, daB sie seine in den Tiefen des BewulBtseins schlummernden
Wunschtriume wenigstens in einem «Jenseits» zur Wirklichkeit wer-
den 1dBt, eine Weltanschauung, die den Menschen mit jener «gott-
lichen Seele» erfiillt darstellt, die nach dem leiblichen Tode eine
unbeschwerte, von aller Korperlichkeit losgeloste Existenz in para-
diesischen Freuden fiihrt, muflte natiirlich auf das nach Erl6sung
aus diesem Jammertal schmachtende Herz einen tieferen Eindruck
machen als der auf den kalten, rauhen und unumstoBlichen Geset-
zen der Naturwissenschaften aufgebaute Monismus'. In seinem Welt-

1 Vergleiche Wilkelm Ostwald. Religion und Monismus. S. 26.



Nr.5 Freidenker 145

gebdude gibt es wahrlich keine gotischen Kirchen und keine Cho-
rile, keine Symphonien und keine Mystik. Er hilt sich nur an die
sicht- und erfaBbaren Groflen der Welt, die fiir ihn Objekt seiner
Forschung ist. — Jede iibersinnliche Deutung der Lebensvorginge
ist fiir den Monismus wertlos; Leben und Tod erkennt er als das,
was sie wirklich sind: als Erscheinung eines natiirlichen Vorganges,
der jeder Mystik oder Symbolik entbehrt. Daher ist auch der Mensch,
der fiir den Menschen stirbt, zum Beispiel eine Frau, die dem Tod
ins Antlitz blickt, wenn sie ein neues Leben zur Welt bringt, nichts
anderes als das Werkzeug eines unerbittlichen Naturgeschehens, dem
jeder ethische Mal3stab fremd ist.

Mogen dem Vertreter der idealistischen Weltanschauung oder der
Mystik, wie es Bavink am Schlusse seines bekannten Werkes «Ergeb-
nisse und Probleme der Naturwissenschaften» (S.588) ausspricht, die
Jubelchére der Schopfung in Beethovens Neunter, mag ihm Schu-
berts «Allmacht», Haydns Sternensymphonie, mag ihm die Matthius-
passion des grolen Kantors am Karfreitag die Welt, die Natur und
alle ihre Ritsel erschliefen und ihre Geheimnisse offenbaren, dem
Monisten konnen diese wundervollen Schopfungen menschlichen
Geistes die Ritsel der Welt nicht erkldren® Er fiithlt sich lediglich
in dem monistischen, beziehungsweise positivistischen Weltgebédude
zu Hause, an dessen kahlen Winden keine Heiligenbilder hingen,
in dessen Rdumen keine Messen abgehalten oder Jubelchére ange-
stimmt werden (hochstens ein lautes, aufrichtiges Freudenlied, ein
«Heureka» nach einer gelungenen Erfindung oder Entdeckung),
denn dieses Weltgebdude ist ein groBler Seziersaal, ein Laboratorium,
ein Forschungsinstitut, in dem mit kalter Berechnung und kritischer
Vernunft, mit strenger Logik und einer zihen Konsequenz Probleme
gel6st werden, bei denen das Gefiihl und der Glaube zu schweigen,
Vernunft und Wissen zu reden haben®, eine Forderung, die bereits
Spinoza in seinem «Theologisch-politischen Traktats in den Kapi-
teln 8—12 erhoben hat, wenn er sagt: «In der Bibel wird keine

2 Vergleiche Fritz Mauthner. Der Atheismus und seine Geschichte im Abend-
lande. Bd. IV, S. 237, der dem religiosen Menschen seine «Gliicksstimmungen, fiir
welche der Monismus keinen Ersatz bieten kann», nicht rauben will.

3 Vergleiche was der bekannte oberosterreichische Bauernphilosoph Konrad
Deubler, ein Freund Ludwig Feuerbachs und Ernst Hickels, dariiber sagt: «Der
schonste Tempel ist der Sternenhimmel iiber uns und die lebendige Natur in
uns.» Vergleiche Arnold Dodel-Port. Konrad Deubler. Tagebiicher, Biographie
und Bricfwechsel des oberasterreichischen Bauernphilosophen. 1. Band, S. 90.



146 Freidenker Nr.5

Philosophie gelehrt, in der Philosophie keine Religion.» Eine rein-
liche Scheidung zwischen Glaube und Wissen ist die Hauptaufgabe
jedes wissenschaftlich denkenden Menschen. Diese Forderung hat
schon der Baron Paul Thery d Holbach hundert Jahre spiter in sei-
nem «Systéme de la nature» erhoben und Heinrich Heine hat am
Schluf} des ersten Buches seiner «Geschichte der Religion und Phi-
losophie» den Standpunkt vertreten: «Nur die Vernunft ist des Men-
schen einzige Lampe und sein Gewissen ist der einzige Stab in den
dunkeln Irrgirten dieses Lebens.» . ..

Die gleiche Ansicht wie Heine vermittelte auch Vaihingers Lehrer,
der Ordinarius fiir Philosophie an der Universitit in Tiibingen, Prof.
Reiff, seinen Schiilern. «Es kénne nicht», sagte er, «als Zeichen der
Wahrheit eines philosophischen Systems betrachtet werden, dall es
das Gemiit befriedige; wer das letztere suche, diirfe nicht zum Phi-
losophen gehen. Philosophie miisse Licht, brauche aber nicht Wirme
zu geben.» Ebenso verkiindet auch der groBe dénische Philosoph
Harald Hoffding (1843—1931) die Unvereinbarkeit von Religion
und Wissenschaft, wenn er sagt: «Die Fragen der Religion kénnen
von der Wissenschaft weder gestellt noch beantwortet werden, und
die Antworten der Religion beantworten nicht die Fragen der Wis-
senschaft®.»

Denn «die Menschenwahrheit (zum Unterschied von der ,Gottes-
wahrheit’) sucht weder das Heil noch die Erlosung der Menschheit,
sie sucht ganz schlicht und ausschlieBlich die sachliche Ueberein-
stimmung mit ihrem Seinsgrund. Was die Menschen daraus machen,
das ist das Anliegen der Menschen und nicht das Anliegen der Wahr-
heit. — Die Menschenwahrheit fragt nicht nach unserer Trostbe-
diirftigkeit ; sie sagt uns gelegentlich Dinge, die uns bitter schmerzen
und keineswegs trosten; sie sind aber doch wahr, weil sie mit ihrem
Seinsgrund iibereinstimmen. Darum schmeichelt sie uns aber auch
nicht... Was sie hier sicherstellt, das spricht sie aus, mag es den
Menschen verdrieBen oder erfreuen; was die Menschen dazu sagen
und wie sie die Wahrheit aufnehmen, ist ihr vollstindig gleichgiil-
tigh».

4 Vergleiche Philosophie der Gegenwart in Einzeldarstellungen, 4. Band, S. 83.

5 Ernst HinBler. Menschenwahrheit und Gotteswahrheit. Sammlung Wissen
und Wahrheit, Heft 5. Bern 1952. S. 25.



	Religion und Wissenschaft

