
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 3

Artikel: Die Schweizerische Evangelische Akademikertagung in Zürich :
Einleitendes

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


70 Freidenker Nr. 3

Die Schweizerische

Evangelische Akademikertagung in Zürich

Einleitendes

Am 9. November 1957 fanden sich in der Eidgenössischen
Technischen Hochschule (ETH) in Zürich die christlichen Akademiker
des evangelischen Glaubensbekenntnisses zu ihrem ersten Meeting
ein — für uns wahrlich Anlaß genug, genau dorthin zu hören und
das dort über «Die Bedrohung des Menschen heute» Vorgetragene
gründlich zu bedenken. Die Einleitungs- und Hauptvorträge sind
unterdessen mitsamt den bestellten Hauptvoten im Sonderheft 11/12
der «Reformatio» 1957 erschienen. Auf Grund dieser Texte eröffnen
wir hier unsere eigene Auseinandersetzung mit dieser ersten evangelischen

Akademikertagung.
Unsere ersten Eindrücke und Deutungen waren zunächst für beide

Teile nicht eben erfreulich, nämlich :

1. Da will nun also die protestantische Kirche wieder einmal
ausbrechen aus ihrem Ghetto der Nichtbeachtung, aus ihrem Schmollwinkel

der Verlassenheit, der Verlorenheit und der Vergessenheit.
Hatten frühere Ausbruchsversuche nicht zu einem vollen Erfolg
geführt — nun, so geht es heute vielleicht auf diesem neuen Weg. Es
soll nun eben «etwas Tapferes getan» und organisiert werden — ut
aliquid fieri videatur, zu deutsch: Damit der Eindruck entstehe, als

tue sich da wirklich und endlich einmal etwas Rechtes.
2. Mit kluger Berechnung wird da wieder einmal ein guter Teil

christlichen Glaubensgutes in den Hintergrund gerückt —
herausgestrichen und auf Hochglanz poliert wird dagegen die ethische
Forderung christlicher Nächstenliebe als die eigentliche Substanz, als
das eigentliche Grundanliegen und Monopol des christlichen Glaubens.

Wer dieser Forderung sich entgegenstellt, kompromittiert und
gefährdet sich selbst. Ist einmal diese ethische Forderung als spezifisch

christliches Grundanliegen imd Monopol zugestanden, so können

unter der Decke und auf dem Umweg über dieses Zugeständnis
die so paradox sich gebenden und so schwer zu tragenden christlichen

Seinsvoraussetzungen behutsam auch wieder an den modernen

Menschen herangetragen und in das Zugeständnis eingeschmuggelt

werden. Wer die Forderung nach Nächstenliebe annimmt —



Nr. 3 Freidenker 71

und wer wollte sich ihr widersetzen? — nimmt damit die grundlegende

Forderung des Christentums an; wer diese christliche
Grundforderung annimmt, anerkennt das Christentum als solches und als

Ganzes; wer das Christentum als Ganzes annimmt, anerkennt implicite

damit auch die christlich-dualistische Seinslehre, d. h. die Lehre
von der Realität und Wirklichkeit einer zweiten Welt, einer real
seienden Gotteswelt mit dem darin thronenden und real seienden
Gott und allem, was dazu gehört.

Man spürt diese christliche Absicht — und man wird auch hier
verstimmt

3. Da ist zum andern die bekannte Alternative: Entweder volles
Bekenntnis zum Christentum — oder aber Nihilismus, Materialismus,

Bolschewismus, zusammen mit völliger Sinnlosigkeit und dem
Selbstmord als der letzten und unausweichlichen Konsequenz dieser
Sinnentleerung. Tertium non datur — eine dritte Möglichkeit ist
ausgeschlossen. Mag diese Alternative noch so verkehrt, noch so

falsch und unwahr und mag daher das Spiel mit ihr noch so
unsittlich sein — sie stellt sich nun einmal dem Schwung
christlichapologetischer Beredsamkeit bequem zur Verfügung und tut bei
naiven Gemütern die willkommene Wirkung. Warum sie also nicht
verwenden, da doch diese Verwendung im Dienste christlicher
Verkündigung und damit im Dienste des Menschenheiles geschieht?

Nachträglich durften dann einige der Vorträge und Voten
erfreulicherwiese von diesen unseren ersten Deutungen ausgenommen werden,

weil in ihnen echte Besorgnis um die Bedrohung des Menschen
und ein tiefer sittlicher Ernst spürbar wurde. Doch will es uns nicht
gelingen, diese Deutungen gegenüber dem Ganzen der Veranstaltung
und gegenüber einigen Grundintentionen restlos zurückzuziehen; da
und dort waren die Aussagen in dieser Hinsicht denn doch zu deutlich.

In seiner Einführung zu der genannten Sondernummer schreibt
Chefredaktor Pfarrer Peter Vogelsartger: «Zunächst kann ein
Vorurteil endgültig begraben werden: dasjenige vom unversöhnlichen
Gegensatz zwischen Glaube und Wissenschaft. — Die letzte Koinzidenz

von echter Wissenschaft und echter Glaubenswahrheit wird
wieder sichtbar.» Mit dieser Feststellung will Vogelsanger V.)
den innern Erfolg und Ertrag der Tagung vorwegnehmen. Gestatten
wir uns dasselbe, nehmen wir den Ertrag der Tagung, wie ivir ihn
sehen, voraus, so müssen wir, im bestimmten Gegensatz zu V., fest-



72 Freidenker Nr. 3

stellen: Eine solche Uebereinstimmung von Glaube und Wissenschaft

ist nun tatsächlich das Allerletzte, was wir als Ertrag der
Tagung feststellen können. In keinem einzigen der Vorträge oder Voten

kommt es zu einer Synthese in der Sache. Es sprechen ja durchwegs

christlich geprägte, christlich stark ausgeprägte Gelehrte, die
nun ganz einfach von außen her, von ihrer Glaubenszugehörigkeit
her, ihren persönlichen Christenglauben in den Stoff hereintragen
oder gar von vorneherein ihren Stoff dem Christenglauben angepaßt
haben. Ueberall handelt es sich nur um eine Personal-Union, tun
eine Synthese also, die nur in der Person des Vortragenden begründet

liegt. Nirgends aber wird eine Real-Union sichtbar, die in der
Sache selber, in der sachlichen Uebereinstimmung von Wissenschaft
hier und Christenglauben dort, begründet läge. Wenn V. eine solche
Synthese in der Sache selbst glaubt festhalten zu können, so fällt er
seinem Wunschdenken zu Opfer.

Ist überhaupt die protestantische Theologie außerhalb des

Liberalismus an einer Synthese mit der Wissenschaft interessiert? Die
Frage stellt sich dringlich angesichts des Hagels von Verdächtigungen

und Anschuldigungen, der sich gerade an dieser Tagung auf die
Wissenschaft, auf die Forschung und Erkenntnis, auf die Menschenwahrheit

überhaupt niedergeschlagen hat. Ueberraschend ist immer
wieder die innere Unsicherheit des Christenglaubens gegenüber der
Wissenschaft. Einerseits braucht man und will man diese Synthese;
die Theologie arbeitet ja mit der Wissenschaft zusammen an der
Universität. Diese Zusammenarbeit an der Hochschule macht einen

guten Teil des Kredites aus, den die Theologie in den breiten
Volksschichten noch genießt; diesen Kredit will man doch nicht leichtfertig

aufs Spiel setzen. Darum wird hier an der Synthese festgehalten.

Sobald aber Wissenschaft und Forschung sich als Menschenwahrheit

auf ihren eigenen Boden stellen und der Kirche gegenüber
auf ihrer Autonomie bestehen, da werden sie von der Kirche mit
Verwünschungen zugedeckt und in die Verdammnis hinausgestoßen;
da will man von Synthese nichts mehr wissen. Die bestellten Voten
sind im allgemeinen Bestätigungen oder Ergänzungen zum
sachlichen Gehalt des Vortrages — bis auf zwei Ausnahmen :

Pfarrer Gottfried W. Locher malmt gegenüber den bedenklichen
Affektentladungen des Theologen Emil Brunner zur Mäßigung und
Beherrschung. Der junge Philosophie-Ordinarius der ETH, Professor

Gerliard Huber, bemüht sich ehrlich, den Ausführungen seines



Nr. 3 Freidenker 73

Lehrers H. B. gerecht zu werden. Er tritt aber doch tapfer für die
Eigenrechte und für die in schwerer Arbeit errungenen Möglichkeiten

des philosophierenden Menschen gegenüber dem christlich
glaubenden Menschen ein. Effektvolle, schlagartig wirkende «Integral-
lösungen» lehnt er ab. Offenkundig richtet er sich damit nicht nur
gegen Integrallösungen in der Philosophie, sondern auch gegen den

Christenglauben mit seinem Angebot, eine integrale Lösung aus
allen Existenzschwierigkeiten zu sein. Wir werden auf beide Voten
noch zurückkommen.

Um den Leser nicht mit schwerer Gedankenarbeit zu überlasten,
verteilen wir unsere Würdigung der einzelnen Vorträge auf die sich
folgenden Nummern unseres Organs. Heute also steht, neben unserer
Einführung, Professor Dr. Heinrich Barth zur Diskussion. Die nächsten

Nummern bringen sukzessive die Würdigung der Vorträge von
Professor Ernst Hadorn, Professor Werner Kaegi, Professor Emil
Brunner und schließlich Bischof Otto Dibelius (Berlin) nebst
unserem Schlußwort.

Wir schließen unsere Einführung mit dem Wunsch, es möchten
unsere kritischen Würdigungen von der Gegenseite mit demselben
sachlichen Interesse und mit derselben Aufmerksamkeit zur Kenntnis

genommen und überdacht werden, mit denen wir die Vorträge
der christlichen Akademiker zur Kenntnis genommen und überdacht
haben.

Der erste Vortrag:
Professor Dr. Heinrich Barth: «Die Krisis der Vernunft.»

Professor Dr. Heinrich Barth H. B.), Ordinarius der
Philosophie an der Universität Basel, wird nie in Gefahr kommen, sich
von den Grundlehren des Christentums trennen zu müssen. Er wird
aber auch nie erfahren, was es bedeutet: Philosophie auf ihren eigenen

Boden zu stellen, in voller Unabhängigkeit vom Wahrheitsanspruch

des Christenglaubens zu philosophieren. Zwei Hemmungen
verlegen ihm den Weg: Einmal ist er durch Familientradition und
wohl auch durch die persönliche Veranlagung von Grund aus dem
christlichen Glauben verbunden. Zum andern: Er hat sich nun
einmal dem Idealismus der deutschen Universitätsphilosophie verschrieben;

er kennt sehr wohl die Position eines vom erkennenden Subjekt

unabhängigen Seins — er kann sie aber nicht annehmen, nicht
auswerten. Transzendiert er irgendwo die Erscheinung, so stößt er



71 Freidenker Nr. 3

nicht, wie die heutige Philosophie, auf ein jenseits der Erkenntnis
liegendes real-kosmisches Sein — er stößt jenseits der Erkenntnis
sofort auf den Bereich des christlichen Gottes. Darüber ist heute
und hier mit ihm nicht zu rechten, und im Chor der Gegenwartsphilosophie

soll auch diese Stimme vernehmbar sein. Diese Stimme
spricht übrigens bei H. B. eine in ihrer Art schöne, eindringliche
und philosophisch wohl geschulte Sprache. Nötigt uns das Schicksal
zu einer Auseinandersetzung, so lohnt sich gewiß eine Auseinandersetzung

mit H. B.

In Zürich spricht er also über die «Krisis der Vernunft». Wir
versuchen, das Wesentliche herauszuholen :

Der Mensch ist heute fasziniert vom Begriff der Gegebenheit. Er
hat sich an die Allmacht der Gegebenheit verloren. So sind ihm
auch Technik und Verkehr übermächtige Gegebenheiten, gegen die
jeder Aufstand, aber auch schon jeder Widerstand sinnlos geworden
ist. Darum sind wir vom Verlust aller höheren Kulturwerte, von
einem Höllensturz ins absolut Sinnlose, in Verderben und Tod
bedroht. Wie ist diese Bedrohung möglich geworden? Ist der Mensch
doch ein mit Vernunft begabtes Lebewesen, Vernunft macht doch
das Wesen des Menschen aus.

Hier schiebt H. B. ein interessantes Zwischenspiel in seine
Argumentation ein. Er protestiert, wenn auch nur sanft, gegen gewisse
Auswüchse der zeitgenössischen, d. h. hier der dialektischen Theologie

seines Bruders Karl Barth, dem die menschliche Vernunft an
sich schon der Abfall von Gott bedeutet, der so die menschliche
Vernunft zu einem Kinderschreck entwertet. «Weiten Kreisen der
theologisch-kirchlichen Sphäre möchten wir gegenüber der Vernunft und
allem, was von ihr ausstrahlt, eine freiere, ruhigere, gelöstere
Haltung wünschen.» Wir dürfen natürlich nicht erwarten, daß sich dieser

Protest im Kleinen zu einem allgemeinen und grundsätzlichen
Protest des Philosophen gegen die Theologie auswachse. H. B. kehrt
sofort, wie sich nun zeigen wird, zu seinen christlichen Positionen
zurück.

Er will also die Vernunft nicht, wie die dialektische Theologie
das tut, diskreditieren, wohl aber die große Krisis, in welche die
Vernunft heute hineingeraten ist, aufdecken und seinen Hörern aufs
Herz binden. Worin besteht sie denn, diese Krisis? Sie zeigt sich
darin, daß der Mensch die Gottesgabe der Vernunft mißbraucht;
daß er sich aus der Vernunft ein Gehäuse, einen Tempelbereich



Nr. 3 Freidenker 75

schafft, daß für ihn die Vernunft unversehens eine sakrale Bedeutung

bekommt. Die Vernunft wird dem Menschen zu einer
übermächtigen Gegebenheit, die er nun, wie die anderen Gegebenheiten
auch, verabsolutiert. So entsteht die kalte, zum Betrieb erstarrte
Vernunft, die teilnahmslos über den Menschen hinwegschreitet, als
ob sie mit ihm nichts mehr zu tun hätte.

Wie soll da Abhilfe geschaffen werden? Nun, der Mensch muß
das harte Vernunftsgehäuse zerschlagen, muß sich so den Blick
wieder frei machen zu der letzten Voraussetzung, die hinter allen
Bildungen der Vernunft zurückliegt. Alle Vernunft steht in der
Frage nach der Wahrheit, aber nicht nur nach der Wahrheit der
W issenschaft, sondern auch nach derjenigen, mit der wir stehen und
fallen, in der Frage also nach der Gotteswahrheit. Diese Gotteswahrheit

ruft nun auch die menschliche Vernunft in die Verantwortung,
denn der Ursprung der Vernunft liegt nicht im Menschen, er liegt in
Gott. Vernunft ist nicht Gegebenheit, sie ist eine Gabe Gottes.
Vernunft leitet sich ja vom Verb «vernehmen» ab, und was da
vernommen wird, was die Vernunft sich da schenken läßt, kommt von
Gott, nicht aus der Welt. Es ist der christliche Glaube, der die
Vernunft in ihre ureigene Krisis hineinruft und sie zum Vernehmen des

Wortes Gottes empfänglich macht. Eine solche Vernunft verhärtet
sich nicht mehr, denn sie bewahrt sich die Freiheit zu einem tiefen
\ ernennten von Gott her. Das Wahrzeichen dieser Vernunft ist
Aufgeschlossenheit, aber nicht nur zugunsten wissenschaftlicher
Entdeckungen, sondern besonders nach der Wahrheit Gottes hin.
Wissenschaft kommt an die Existenzfrage und erst recht an die Möglichkeit

christlicher Existenz überhaupt nicht heran. Philosophie weiß
wohl um die Seins- und Existenzfrage, bleibt aber in der Eintretensdebatte

stecken. Von emer frontalen Begegnung mit der Existenzfrage

weiß nur die Heilige Schrift. Die Botschaft Gottes führt aber
nicht nur in die Auseinandersetzung mit der Existenzfrage hinein,
sie führt aus der Wirrnis dieser Auseinandersetzung auch wieder
hinaus. «Denn was uns in dieser Urkunde mitgeteilt wird, ist die
integrale Lösung des den Menschen belastenden Existenzproblems.»
Im Tiefsten wird die Vernunft aufgeweckt, wenn ihr das Licht der
Offenbarung aufleuchtet in einer Glaubenserkenntnis, die wahrhaftig

in einer ganz anderen Dimension liegt als alle Ausstrahlungen
menschlicher Kultur. In der Krisis der Vernunft werden Abgründe
sichtbar, die nur im Christenglauben überbrückt werden können.



76 Freidenker Nr. 3

So weit H. B. Unsere Kritik fassen wir in folgenden Sätzen zusammen:

1. Die ganze Argumentation, die H. B. uns da vorlegt, kann nur
den überzeugen und hat Geltung nur für den, der mit H. B. im voraus

und vorbehaltlos sich auf den Boden des Christenglaubens
gestellt hat. Die Krise der Vernunft und deren Ueberwindung sieht
H. B. ausschließlich vom christlichen Gottesglauben aus. Von dort
her werden auch alle hier wesentlichen Begriffe wie Vernunft,
Vernehmen und Krisis, wie Sein, Existenz und Säkularisation mit
christlichen Begriffselementen ausgefüllt. Diese Begriffe werden zu
Funktionen des christlichen Gottesglaubens transformiert. Von
außen her trägt H. B. seinen Christenglauben an Vernunft und
Vernunftskrise heran, von da her meint er auch die Krisis überwinden
zu können. Der ganze Vortrag hat seine Geltung nur von diesem
christlichen Apriori, von dieser christlichen Voraussetzung her. Wer
diese Voraussetzung nicht mitbringt oder von anderen Voraussetzungen

ausgeht, wird auch zu ganz anderen Schlüssen und Lösungen
kommen als H. B.

2. H. B. tadelt den Vernunftgläubigen vor allem darum, daß er
sich Gott und Gottes Zuspruch nicht offen halten will; daß er ein
Gehäuse, einen Tempel um seine Vernunft herum baut; daß er die
Vernunft verabsolutiert. Aber H. B. sieht nur den Splitter in seines
Gegners Auge, des Balkens in seinem eigenen Auge wird er nicht
gewahr. Denn das, was er da um seinen Gottesglauben herumbaut,
das ist allerdings kein Gehäuse und auch kein Tempel mehr — das
ist ein richtiger Betonbunker von Absolutheit, von dogmatischer
Erstarrung und Versteinerung. Dieser Glaubensbunker versperrt nun
erst recht nach allen Seiten hin die Sicht. Von Offenheit und
Aufgeschlossenheit ist hier wirklich keine Rede mehr. H. B. hütet sich
sehr, auch nur einen Schritt aus diesem Glaubensbunker hinauszugehen.

Mißverständnisse und Fehlschlüsse nach allen Seiten hin sind
die unvermeidlichen Folgen. Der Bunkerinsasse H. B. übersieht nicht
nur, er verbaut sich auch rüstig jede Verstehensmöglichkeit für die
folgenden durchaus offenkundigen Tatsachen:

a) Es ist gar nicht wahr, daß die Diesseitsphilosophie die Vernunft
oder die Wissenschaft verabsolutiert; wohl aber verabsolutiert sie
das real-kosmische Sein, auf dem alle Vernunft aufruht.

b) Die Diesseitsphilosophie befolgt H. Bs. berechtigte Forderung
nach Offenheit und Aufgeschlossenheit viel besser als H.B. selbst;



Nr. 3 Freidenker 77

sie hält sich und ihr Vernehmen durchaus offen, aber offen ihrem
eigenen Eschaton, nämlich dem immer bewegten und immer
unruhigen Seienden im alles umfassenden Sein. Sie hält sich offen
auch dem, was Religionswissenschaft und Religionsphilosophie über
die Grundlagen des Christentums berichten. Dem Zuspruch Gottes
und er Offenbarung kann sie sich natürlich nicht offen halten; ist
sie doch überzeugt, daß diesem Gott außerhalb des gläubigen
Subjekts keine Realität und kein vom Subjekt unabhängiges Sein
zukommen kann.

c) Diesseitsphilosophie und Wissenschaft verfügen auch über
Wahrheit. Aber diese Wahrheit baut sich auf dem Grunde des
realkosmischen Seins, als Menschenwahrheit wird sie vom Menschen
selbst mit unendlicher Mühe geschaffen. Sie ist Weg und Ziel, ist
aber nie fertig und nie absolute Wahrheit. Den Wahrheitsabsolutismus

überläßt die Menschenwahrheit gerne H. B. und seiner aus der
Bibel geschöpften Gotteswahrheit.

d) Der Begriff der Säkularisation wird von H. B. völlig falsch
verstanden und auch falsch verwendet. Säkularisation will doch
nicht mehr sagen, als daß etwas, wie hier zum Beispiel die Vernunft,
nicht mehr auf den christlich-jenseitigen, sondern auf den
diesseitigkosmischen Seinsgrund gestellt wird. Mehr nicht! Vor allem liegt im
Begriff der Säkularisation nicht schon Verhärtung und Verabsolutierung.

Die können eventuell noch dazu kommen, können von
außen her in den Begriff hineingetragen werden; sie werden denn
auch zusätzlich von H. B. noch hineingetragen, in der Grundkonzeption

des Begriffes aber sind sie nicht enthalten. Hier ist H. B. und
seinem apologetischen Eifer ganz einfach ein Lapsus passiert.

e) In seinem Glaubensbunker sieht H. B. keine andere Seinsmöglichkeit

als das Sein des christlichen Gottes und alles dessen, was
von ihm ausgeht. Allem anderen kann er wirkliches Sein nicht
zuerkennen; das Sein einer von seinem Gott und vom menschlichen
Erkenntnisakt unabhängigen, an sich bestehenden Realität will und
darf er nicht erkennen. Darum steht er auch den tiefen und weiten
Bemühungen der heutigen Seinsphilosophie (Jaspers, Nicolai
Hartmann, Heidegger u.a.) um eine Theorie des real-kosmischen Seins
und Seienden ablehnend gegenüber. Er will ihnen wohl als einer
«Eintretensdebatte» einen gewissen Wert zuerkennen, behauptet
aber, um ein wirkliches «Hineintreten» in die wirkliche Problemlage

könne es sich da nicht handeln; dieses Hineintreten habe über-



78 Freidenker Nr. 3

haupt im akademischen Raum keine Stätte und sei nur der frontalen

Begegnung des Christen mit Christus und der Heiligen Schrift
möglich. So philosophiert sich H. B. aus allen zeitgenössischen und
weltweiten Zusammenhängen der Philosophie hinaus, er philosophiert

sich zurück und hinein in das Dunkel seines Glaubensbunkers.
Im Besitz des christlichen Glaubensgutes glaubt er, diese Zusammenhänge

mit der modernen Philosophie preisgeben zu dürfen. Er
übersieht, daß er damit auch Geltung und Verbindlichkeit seiner
Bunkerphilosophie preisgibt.

Haben wir mit unserer Kritik übertrieben? Doch wohl nicht! Aus
der Mitte des Auditoriums, vor dem H. B. sprach, ist ihm von
philosophisch sehr kompetenter Seite, vom neuen Philosophie-Dozenten
der ETH, bestimmt und offen notifiziert worden, wie heute die
Philosophie über eine solche Glaubens-Bunker-Philosophie urteilen
muß. In zwei Sätzen treten sich die beiden grundverschiedenen
Auffassungen in schärfster, aber durchaus ehrlicher Antithetik gegenüber.

Vergegenwärtigen wir uns zum Schluß noch einmal diese beiden

Sätze:
H. B. faßt die Quintessenz seiner Glaubensphilosophie zusammen

in die Behauptung: «Aus der Wirrnis dieser Auseinandersetzung
führt sie die Offenbarungsurkunde. 0) vielmehr hinaus. Denn
was uns in dieser Urkunde mitgeteilt wird, ist die integrale Lösimg
des den Menschen belastenden Existenzproblems.» Zielsicher und
scharf formuliert Professor Gerhard Huber die Antithese mit dem
Satz: «Aber das Reden von ,integraler Lösung' ist ja im besten Fall
nur eine ungeheure Antizipation.»

Dieser offene und ehrliche Widerspruch hat sicher nicht nur H. B.,
er hat auch dem Plenum der christlichen Akademikertagung doch
dies und jenes zu denken aufgegeben. Omikron.

Unsere Universitätsphilosophie ist in eine Sackgasse hineingeraten,
in der sie vorläufig nicht mehr aus noch ein weiß. Sie schlägt sich
noch mit akademisclier Gründlichkeit mit den Gespenstern der Ver-

gangenheit herum, möchte wohl gern einen Schritt vorwärts tun und

neue Bahnen wandeln, aber wagt es nicht, sich dabei in einen
Widerspruch zu gewissen herrschenden Mächten zu setzen, die ihr ein allzu

kühnes Vorgehen verbieten. Prof. Dr. Arthur Drews.


	Die Schweizerische Evangelische Akademikertagung in Zürich : Einleitendes

