
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 2

Artikel: Ein Theologe über Theologen und deren Lehren

Autor: Overbeck, Franz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410712

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 2 Freidenker 39

Ein Theologe über Theologen und deren Lehren
Aufzeichnungen von Franz Overbeck*

1. Wir können die Dinge lieben und deshalb uns darüber hinwegsetzen,

daß wir sie nicht verteidigen können. Aber allerdings Liebe
ist da nötig, und gibt es unter Menschen keine Weltliebe mehr,
dann ist es freilich mit der Welt unter ihnen vorbei. Pfaffen werden
vielleicht statt Liebe hier Religion zu setzen vorziehen. Wogegen
ich sage, es ist einfach nicht wahr, daß unter Menschen die Liebe
zu den Dingen aus der Religion stamme. Sie hat ganz andere und
vielfachere Grundlagen.

2. Theologie ist der zu Gunsten der Religion geführte, aussichtslose

Ringkampf mit gewissen Urwahrheiten, welche die letzten
Probleme unseres Daseins, die Schwierigkeiten der Bedingungen, unter
denen wir Menschen leben, uns gar zu rücksichtslos aufdecken. Die
möglichste Niederhaltung dieser Urwahrheiten ist der Zweck der
Theologie, dazu sind die Theologen von Religionen angestellt.

3. Denn hat die Menschheit an irgend etwas unveräußerliche und
ausschließliche Eigentumsrechte, so ist es an ihrer Geschichte. Sie

mag in dieser ihre Lehrerin verehren, aber doch nur so weit dies
nicht Miene macht, ihr von einem der Menschheit fremden, außerhalb

ihrer Grenzen gelegenen Himmel zu kommen, nicht anfängt
in anderen Zungen zu reden. Alle Wissenschaft kommt der Theologie

von Menschen, sie sitzt nur als Parasit an der Tafel, die diese

ihr daraus decken, in der Historie zumal, die man von allen
Wissenschaften die unzweideutigst menschliche nennen kann.

4. Es mag ja wahr sein, daß anders als mit Verwegenheit eine
Theologie nicht wieder zu gründen ist. Aber was hilft das demjenigen,

der schon in der Geschichte der alten Kirche seinen Glauben
an die Künste der Theologie verloren hat? Was hat Alexandria der
alten Kirche geholfen? Was Paris der mittelalterlichen? Was wird
Berlin der modernen helfen? Die Apologie des Christentums segelt
von jeher und heute mehr als jemals früher unter der Flagge der
Bildung. Beschäftigung mit Religionsgeschichte, allgemeiner oder
vergleichender, sollte aber der Theologie verboten werden — sie
kann auf diesem Gebiete nur Unheil anrichten, wenn nicht für die
Religionsgeschichte, so doch für sich selbst.

* Franz Overbeck war von 1870—1897 Professor der Theologie an der
Universität Zürich



40 Freidenker Nr. 2

5. Mich hat die Wissenschaft von allem Konfessionalismus befreit.
Ich habe mit dem Katholizismus nichts zu tun, aber auch nichts mit
dem Protestantismus, der in jenem das Reich des Antichristen
erblickt. Dem einen und dem anderen gerecht zu werden ist der höchste

Wunsch, den ich in meinem Verhältnis zu beiden kenne; in
diesem Sinne will ich Kirchenhistoriker sein.

6. Die Jesuiten haben zwar nicht die Herrschaft des Satans erst
inauguriert, aber so ganz schuldlos sind sie nicht daran, daß solche
Meinung von ihnen entstehen konnte. Ihre beste Entschuldigung
bleibt, daß sie das Erzeugnis einer Notlage der Kirche sind, wie sie

in allen analogen Notlagen menschlicher Gemeinschaften entstehen.

7. Der Jesuitismus ist weltklug gewordenes Christentum. Er tritt
in einer gewissen Epoche von dessen Entwicklung in jeder Konfession

auf. Er ist eine Frucht der ursprünglichen, leidenschaftlichen
Kriegserklärung des Christentums an die Welt und ihrer Unklarheiten.

Unter einer Maske erfolgte diese Erklärung von vornherein:
das Christentum trat als bewußter und auch erklärter Feind der
Welt, doch mit der Miene ihres Freundes auf, mit der Verheißung,
sie von sich selbst zu erlösen. Unter dieser Maske gelang ihm so zu
sagen unbemerkt die Eroberung der Welt als Katholizismus, bis die
Welt rebellisch wurde und es galt, sich in der eroberten Welt zu
behaupten. Dazu mußte der Katholizimus sich sublimieren und
raffinieren, das leistete ihm, als die Not am größten war, der Jesuitismus

gegen den Protestantismus. Dieser aber war selbst bald und
leicht begreiflicher Weise viel rascher als der Katholizismus eben so

weit.
8. Der Jesuitismus ist nichts weiter als die kryptoasketische

Vertretung des Christentums in der Welt und eben darum die Konsequenz

jeder christlichen Theologie. Ein idealer Jesuitismus sublimster

Form ist insbesondere die moderne Theologie und zwar des

Protestantismus. In ihr wird der absurde Gedanke verfolgt, das

Christentum unter der ausdrücklich heilig gesprochenen Hülle der
modernen Kultur der Welt aufzudrängen.

9. Wer wirklich uninteressiert Bismarcks Christentum betrachtet,
nichts dagegen, aber auch nichts dafür hat, kann nichts anderes daran

sehen, als ein Ding, das er auf die Dimensionen eines Privatspielzeugs

reduziert hat. Daß er damit noch spielen konnte, macht ihn
bei Advokaten des Christentums modernen Schlages zum Christen.



Nr. 2 Freidenker 41

10. Mit dem Christentum geht es zu Ende, es hat keine Macht
über die Menschen mehr und wird gegenwärtig von manchem seiner
öffentlichen Bekenner offen verworfen, von unzähligen sanfter und
gewissermaßen still abgelehnt. Diese Tatsache scheint mir so
augenscheinlich wie das Leuchten der Gestirne. Man kann sich nun
anheischig machen, das Wesen des Christentums, d. h. das, was das

Recht des Christentums auf Leben und Wirken begründet,
festzustellen und, wo es irgendwie noch verhüllt ist, vollends an den Tag
zu bringen. Dann kann es sich aber weisen, daß es sich um kein
lebensfähiges Wesen mehr handelt, weil es dem unbefangenen Blick
nur noch die Züge eines absterbenden Wesens darbietet. Es scheint
in der Gegenwart Harnacks Beruf zu sein, dies unverkennbar zu
machen.

11. Unser Christentum ist längst unter uns Kultur geworden, aber
unsere Kultur fängt an, das Christentum zu verlassen, zum Beweis
dafür, daß wir Menschen unsere Kultur sicherer verteidigen als
unsere Religionen. Was wir zuletzt verlassen, ist nicht, was uns Hlusion
so lange als Geschenk eines Gottes oder überhaupt einer Außenwelt
vorgestellt hat, sondern was wir uns in der Welt selbst erworben zu
haben bewußt sind.

12. Die beste Schule, um an dem Dasein eines Gottes als
Weltlenkers zu zweifeln, ist die Kirchengeschichte, vorausgesetzt diese sei
die Geschichte der von Gott in die Welt gesetzten Religion des

Christentums, und es werde demnach angenommen, er habe ihre
Geschichte gelenkt. Augenscheinlich hat er dies nicht getan, in der
Kirchengeschichte ist nichts wunderbar, in ihr erscheint das
Christentum der Welt so unbedingt preisgegeben wie nur irgend ein
anderes Ding, das in ihr lebt. Sofern dem Christentum auf dem Gebiet
des geschichtlichen Lebens auch nicht eine der Korruptionen und
Verirrungen erspart geblieben ist, denen die Dinge unterworfen
sind, hält die Kirchengeschichte keine Vorstellung ferner als die
eines besonderen, über der Kirche waltenden Schutzes.

13. Der Gott des Christentums ist der Gott des Alten Testaments.
In seiner reifen Jugend verkündeten Himmel und Erde die Ehre
dieses Gottes. Kein Wunder, daß er sich allmählich zu einem Sultan
auswuchs, der sich im Alter die Zeit damit vertrieb, eine
Vasensammlung anzulegen und die ihm zusagenden Töpfe durch
Aufnahme in die Sammlung zu «ehren», die andern, die meisten, denn
es gefielen ihm wenige, zu zerschlagen. Diese Geschichte hat dieser



42 Freidenker Nr. 2

Gott, wie alle seines gleichen die ihrige, nur in den Köpfen seiner
Verehrer erlebt. Man denke aber bei dieser Geschichte an die der
vielen kleinen Götter, die in den Köpfen der Menschen groß werden,

und was aus ihnen schließlich im Dunste des ihnen gespendeten
Weihrauchs werden mag.

14. Gott und Seele — zwei Dinge, mit welchen die Theologen,
moderne namentlich, wie Kinder mit ihren Puppen, mit derselben
Sicherheit in Hinsicht auf ihr Eigentums- und Verfügungsrecht
darüber, spielen. So werden denn diese Theologen am besten über diese

Dinge befragt werden, um zu erfahren, daß sie darüber nichts wissen
und auch nichts wissen können, aus dem einfachen Grunde, weil
kein Mensch etwas davon weiß, Begriff und Ding in diesem Fall
lediglich menschliche Erfindungen sind.

15. Der Glaube, es lasse sich für Menschen mit Gott und in
seinem Namen alles machen, mit ihm finde man sich vollkommen in
der Welt zurecht, man fahre damit am besten, ist unter Menschen,
welche der Welt Nachdenken gewidmet haben, nur der Glaube der
Theologen gewesen. Sonst haben gerader Menschenverstand und
höchste Weltweisheit stets entgegengesetzt gedacht. Diese haben in
dem Rat an die Menschen überemgestimmt, mit Gott zu machen,
was sie wollen, auch an ihn zu glauben, nur in der Welt, die ihn
nichts angeht, aus dem Spiel zu lassen.

16. Bildungsphilister sind Menschen, die für Bildung wohl passioniert

sind, aber keinen Beruf dazu haben, wohl gebildet sein möchten,

der Bildung indessen nur mit halbem Herzen und gewissermaßen

nur anstandshalber anhängen. Und eben darum sind Theologen

die geborenen Bildungsphilister aller Zeiten, nicht nur des

heutigen Tages. Am Christentum, mit dem sie geboren sind oder
das ihnen anerzogen ist, schleppen sie beständig den Dämpfer mit
sich, der sich auf alle ihre Bildungsaspirationen legt. Ihre Bildung
ist daher die Bildung mit schlechtem Gewissen.

17. Wozu sind Theologen überhaupt gut? Zu Lehrern der Moral
taugen sie auf jeden Fall nicht. Zu Lehrern der Rehgion freilich
nicht mehr. Offenbar dazu, um zwischen Moral und Religion zu
vermitteln. Zu dieser Vermittlung drängen sie sich, was denn noch
ihr bester Titel auf ein Bürgerrecht im Zwischenreich zwischen
Rehgion und Moral sein mag, so zweifelhaft er ist. Die Theologen
gelten für unentbehrlich, und das ist nun einmal nahezu gleichviel,
als ob sie es auch wären.



Nr. 2 Freidenker 43

18. Die Theologen sind freilich der Regel nach Christen, doch
auf keinen Fall einfache Christen, Menschen, deren Verhältnis zum
Christentum ein einfaches und unzweideutiges ist, sondern Diener
des Christentums, deren bloße Existenz die Existenz einer Welt
neben und außer dem Christentum zur Voraussetzung hat. Sie sind
im günstigsten Fall Unterhändler des Christentums mit dieser Welt,
und eben darum traut ihnen auch niemand recht über den Weg,
wenn auch die Dinge wohl so liegen können, daß ein großes Interesse

besteht, ihnen darüber zu trauen, wie das in diesem Augenblick
der Fall sein mag. Aber immer bleibt es dabei, daß sie selbst
Unterhändler sind — eine Menschensorte, die ein begründetes Vorurteil
gegen sich hat — dann aber auch dabei, daß das Christentum selbst
Unterhändler verschmäht, und, da es in seinen Ansprüchen absolut
ist, keine Welt neben sich anerkennt.

19. Am Christentum ist das Interessanteste seine Ohnmacht, die
Tatsache, daß es die Welt nicht beherrschen kann.

Das Christentum will uns Menschen helfen und verdient schon
darum unseren Haß nicht, auch wenn es das Vermögen, uns zu helfen,

nicht hätte. Dieses Vermögen aber hat es ohne Zweifel nicht,
und wäre es auch nur aus dem Grunde, weil es uns allen Ernstes
auf die letzten Dinge, d. h. über uns selbst hinaus verweist und
damit nur Todesweisheit ist.

Um an das Christentum zu glauben, wissen wir zuviel davon, und
um im Sinne der Kirche davon zu wissen, beruht zuviel davon nur
auf Glauben.

20. Ernste Lebenserfahrungen habe ich für mich in der Frage der
Entbehrlichkeit der Religion nur im Gebiete der Wissenschaft
gemacht. Halte ich mich aber streng innerhalb der Grenzen dieser
Erfahrung, so kann ich vollends über die Entbehrlichkeit der Religion
nicht im Zweifel sein. Ich wüßte nicht, wo ich bei meiner
wissenschaftlichen Arbeit im Genuß, den sie mir verschafft und im Glauben

an ihren Erfolg, jemals durch die Religion mich gefördert
gefühlt hätte und nicht vielmehr gehemmt und gehindert. Ich
verlange aber auch von keinem Theologen, daß er mir das nachempfinde.

Ich danke der Wissenschaft, daß sie mir als eines der
mächtigsten Friedensinstrumente unter Menschen gelten kann, viel mächtiger

als alle Kirchen, obwohl die gemeine Schätzung der Sache
meist umgekehrt lautet.



44 Freidenker Nr. 2

21. Auf jeden Fall ziehe ich Montaignes und Spinozas Art den
Tod zu betrachten der christlichen sehr vor. Sie affektiert viel weniger

als diese uns über den Tod trösten zu wollen, hat aber überdies
mit dem Trost, den sie dennoch gewähren mag, nicht den desperaten

Charakter des christlichen. Suchen wir uns lieber, statt uns um
jeden Preis über den Tod trösten zu wollen, in möglichster Ehrlichkeit

in ihn zu finden, indem wir mehr auf das sehen, was er uns in
unserer Sphäre sein kann, als auf das, was er darin zerstört. Besser

er schützt uns vor Illusionen, denen wir ohnehin so anhaltend
ausgesetzt sind, als er läßt uns mit einer neuen und der größten von
dannen gehen. — Der Tod kann uns als das Ende unseres Lebens
über dieses aufklären, nie über das, was darauf folgt. Darüber kann
ihm Aufklärung nur abgepreßt werden. Wir haben vielleicht zu tief
in den Grund der Dinge geblickt, sind darum zu einem Moment des

Menschenlebens gelangt, in dem wir zu viel von allen Dingen wissen,

auch von den verborgensten und unzugänglichsten, wie vor
allem von uns selbst und unserem Ende, dem Tod. Von diesem Wissen

ist uns nicht zu helfen und wir haben damit zu leben.

Aus «Christentum und Kultur», Gedanken und Anmerkungen zur
modernen Theologie von Franz Overbeck, aus dem Nachlaß
herausgegeben von Carl Albrecht Bernoulli. Basel 1919. Benno Schwabe
& de., Verlag.

Es spricht Machiavelli:

Jedem ist es klar, daß es lobenswürdig ist, wenn ein Fürst sein

Wort hält, und mit Rechtschaffenheit und ohne Hinterlist seinen

Weg geht. Allein die Erfahrung unserer Tage lehrt uns, daß bloß
jene Fürsten mächtig geworden sind, die es mit Treu und Glauben
leicht nahmen und sich darauf verstanden, andere zu täuschen und
zu betrügen.

Das gegebene Versprechen war ein Bedürfnis der Vergangenheit;
das gebrochene Wort ist ein Bedürfnis der Gegenwart.

Einem Fürsten wird es nie an gesetzlichen Gründen fehlen, den

Wortbruch zu beschönigen.


	Ein Theologe über Theologen und deren Lehren

