Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 2

Artikel: Ein Theologe tUber Theologen und deren Lehren
Autor: Overbeck, Franz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410712

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410712
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 2 Freidenker 39

Ein Theologe iiber Theologen und deren Lehren

Aufzeichnungen von Franz Overbeck*

1. Wir konnen die Dinge lieben und deshalb uns dariiber hinweg-
setzen, dal3 wir sie nicht verteidigen kénnen. Aber allerdings Liebe
ist da notig, und gibt es unter Menschen keine Weltliebe mehr,
dann ist es freilich mit der Welt unter ihnen vorbei. Pfaffen werden
vielleicht statt Liebe hier Religion zu setzen vorziehen. Wogegen
ich sage, es ist einfach nicht wahr, dal} unter Menschen die Liebe
zu den Dingen aus der Religion stamme. Sie hat ganz andere und
vielfachere Grundlagen.

2. Theologie ist der zu Gunsten der Religion gefiihrte, aussichts-
lose Ringkampf mit gewissen Urwahrheiten, welche die letzten Pro-
bleme unseres Daseins, die Schwierigkeiten der Bedingungen, unter
denen wir Menschen leben, uns gar zu riicksichtslos aufdecken. Die
moglichste Niederhaltung dieser Urwahrheiten ist der Zweck der
Theologie, dazu sind die Theologen von Religionen angestellt.

3. Denn hat die Menschheit an irgend etwas unverduflerliche und
ausschlielliche Eigentumsrechte, so ist es an ihrer Geschichte. Sie
mag in dieser ihre Lehrerin verehren, aber doch nur so weit dies
nicht Miene macht, ihr von einem der Menschheit fremden, auller-
halb ihrer Grenzen gelegenen Himmel zu kommen, nicht anfingt
in anderen Zungen zu reden. Alle Wissenschaft kommt der Theolo-
gie von Menschen, sie sitzt nur als Parasit an der Tafel, die diese
ihr daraus decken, in der Historie zumal, die man von allen Wissen-
schaften die unzweideutigst menschliche nennen kann.

4. Es mag ja wahr sein, dafl anders als mit Verwegenheit eine
Theologie nicht wieder zu griinden ist. Aber was hilft das demjeni-
gen, der schon in der Geschichte der alten Kirche seinen Glauben
an die Kiinste der Theologie verloren hat? Was hat Alexandria der
alten Kirche geholfen? Was Paris der mittelalterlichen? Was wird
Berlin der modernen helfen? Die Apologie des Christentums segelt
von jeher und heute mehr als jemals frither unter der Flagge der
Bildung. Beschiftigung mit Religionsgeschichte, allgemeiner oder
vergleichender, sollte aber der Theologie verboten werden — sie
kann auf diesem Gebiete nur Unheil anrichten, wenn nicht fiir die
Religionsgeschichte, so doch fiir sich selbst.

* Franz Overbeck war von 1870—1897 Professor der Theologie an der Uni-
versitat Ziirich



40 Freidenker Nr. 2

5. Mich hat die Wissenschaft von allem Konfessionalismus befreit.
Ich habe mit dem Katholizismus nichts zu tun, aber auch nichts mit
dem Protestantismus, der in jenem das Reich des Antichristen er-
blickt. Dem einen und dem anderen gerecht zu werden ist der hoch-
ste Wunsch, den ich in meinem Verhiltnis zu beiden kenne; in die-
sem Sinne will ich Kirchenhistoriker sein.

6. Die Jesuiten haben zwar nicht die Herrschaft des Satans erst
inauguriert, aber so ganz schuldlos sind sie nicht daran, daf3 solche
Meinung von ihnen entstehen konnte. Thre beste Entschuldigung
bleibt, daB sie das Erzeugnis einer Notlage der Kirche sind, wie sie
in allen analogen Notlagen menschlicher Gemeinschaften entstehen.

7. Der Jesuitismus ist weltklug gewordenes Christentum. Er tritt
in einer gewissen Epoche von dessen Entwicklung in jeder Konfes-
sion auf. Er ist eine Frucht der urspriinglichen, leidenschaftlichen
Kriegserklirung des Christentums an die Welt und ihrer Unklar-
heiten. Unter einer Maske erfolgte diese Erklirung von vornherein:
das Christentum trat als bewuBter und auch erklirter Feind der
Welt, doch mit der Miene ihres Freundes auf, mit der Verheillung,
sie von sich selbst zu erlosen. Unter dieser Maske gelang ihm so zu
sagen unbemerkt die Eroberung der Welt als Katholizismus, bis die
Welt rebellisch wurde und es galt, sich in der eroberten Welt zu
behaupten. Dazu muflte der Katholizimus sich sublimieren und raf-
finieren, das leistete ihm, als die Not am groflten war, der Jesuitis-
mus gegen den Protestantismus. Dieser aber war selbst bald und
leicht begreiflicher Weise viel rascher als der Katholizismus eben so
weit.

8. Der Jesuitismus ist nichts weiter als die kryptoasketische Ver-
tretung des Christentums in der Welt und eben darum die Konse-
quenz jeder christlichen Theologie. Ein idealer Jesuitismus sublim-
ster Form ist inshesondere die moderne Theologie und zwar des Pro-
testantismus. In ihr wird der absurde Gedanke verfolgt, das Chri-
stentum unter der ausdriicklich heilig gesprochenen Hiille der mo-
dernen Kultur der Welt aufzudringen.

9. Wer wirklich uninteressiert Bismarcks Christentum betrachtet,
nichts dagegen, aber auch nichts dafiir hat, kann nichts anderes dar-
an sehen, als ein Ding, das er auf die Dimensionen eines Privatspiel-
zeugs reduziert hat. Dal} er damit noch spielen konnte, macht ihn
bei Advokaten des Christentums modernen Schlages zum Christen.



Nr. 2 Freidenker 41

10. Mit dem Christentum geht es zu Ende, es hat keine Macht
iiber die Menschen mehr und wird gegenwirtig von manchem seiner
offentlichen Bekenner offen verworfen, von unzihligen sanfter und
gewissermallen still abgelehnt. Diese Tatsache scheint mir so augen-
scheinlich wie das Leuchten der Gestirne. Man kann sich nun an-
heischig machen, das Wesen des Christentums, d. h. das, was das
Recht des Christentums auf Leben und Wirken begriindet, festzu-
stellen und, wo es irgendwie noch verhiillt ist, vollends an den Tag
zu bringen. Dann kann es sich aber weisen, daf3 es sich um kein
lebensfihiges Wesen mehr handelt, weil es dem unbefangenen Blick
nur noch die Ziige eines absterbenden Wesens darbietet. Es scheint
in der Gegenwart Harnacks Beruf zu sein, dies unverkennbar zu
machen.

11. Unser Christentum ist lingst unter uns Kultur geworden, aber
unsere Kultur fingt an, das Christentum zu verlassen, zum Beweis
dafiir, daB} wir Menschen unsere Kultur sicherer verteidigen als un-
sere Religionen. Was wir zuletzt verlassen, ist nicht, was uns Illusion
so lange als Geschenk eines Gottes oder iiberhaupt einer Aullenwelt
vorgestellt hat, sondern was wir uns in der Welt selbst erworben zu
haben bewuflt sind.

12. Die beste Schule, um an dem Dasein eines Gottes als Welt-
lenkers zu zweifeln, ist die Kirchengeschichte, vorausgesetzt diese sei
die Geschichte der von Gott in die Welt gesetzten Religion des Chri-
stentums, und es werde demnach angenommen, er habe ihre Ge-
schichte gelenkt. Augenscheinlich hat er dies nicht getan, in der
Kirchengeschichte ist nichts wunderbar, in ihr erscheint das Chri-
stentum der Welt so unbedingt preisgegeben wie nur irgend ein an-
deres Ding, das in ihr lebt. Sofern dem Christentum auf dem Gebiet
des geschichtlichen Lebens auch nicht eine der Korruptionen und
Verirrungen erspart geblieben ist, denen die Dinge unterworfen
sind, hdlt die Kirchengeschichte keine Vorstellung ferner als die
eines besonderen, iiber der Kirche waltenden Schutzes.

13. Der Gott des Christentums ist der Gott des Alten Testaments.
In seiner reifen Jugend verkiindeten Himmel und Erde die Ehre
dieses Gottes. Kein Wunder, dal} er sich allmihlich zu einem Sultan
auswuchs, der sich im Alter die Zeit damit vertrieb, eine Vasen-
sammlung anzulegen und die ihm zusagenden T6pfe durch Auf-
nahme in die Sammlung zu «ehreny, die andern, die meisten, denn
es gefielen ihm wenige, zu zerschlagen. Diese Geschichte hat dieser



42 Freidenker Nr. 2

Gott, wie alle seines gleichen die ihrige, nur in den Kopfen seiner
Verehrer erlebt. Man denke aber bei dieser Geschichte an die der
vielen kleinen Gotter, die in den Ko6pfen der Menschen grof3 wer-
den, und was aus ihnen schlie8lich im Dunste des ihnen gespendeten
Weihrauchs werden mag.

14. Gott und Seele — zwei Dinge, mit welchen die Theologen,
‘moderne namentlich, wie Kinder mit ihren Puppen, mit derselben
Sicherheit in Hinsicht auf ihr Eigentums- und Verfiigungsrecht dar-
iiber, spielen. So werden denn diese Theologen am besten iiber diese
Dinge befragt werden, um zu erfahren, daf} sie dariiber nichts wissen
und auch nichts wissen konnen, aus dem einfachen Grunde, weil
kein Mensch etwas davon weill, Begriff und Ding in diesem Fall
lediglich menschliche Erfindungen sind.

15. Der Glaube, es lasse sich fiir Menschen mit Gott und in sei-
nem Namen alles machen, mit ihm finde man sich vollkommen in
der Welt zurecht, man fahre damit am besten, ist unter Menschen,
welche der Welt Nachdenken gewidmet haben, nur der Glaube der
Theologen gewesen. Sonst haben gerader Menschenverstand und
héchste Weltweisheit stets entgegengesetzt gedacht. Diese haben in
dem Rat an die Menschen iibereingestimmt, mit Gott zu machen,
was sie wollen, auch an ihn zu glauben, nur in der Welt, die ihn
nichts angeht, aus dem Spiel zu lassen.

16. Bildungsphilister sind Menschen, die fiir Bildung wohl passio-
niert sind, aber keinen Beruf dazu haben, wohl gebildet sein moch-
ten, der Bildung indessen nur mit halbem Herzen und gewisser-
maflen nur anstandshalber anhéngen. Und eben darum sind Theo-
logen die geborenen Bildungsphilister aller Zeiten, nicht nur des
heutigen Tages. Am Christentum, mit dem sie geboren sind oder
das ihnen anerzogen ist, schleppen sie bestindig den Dampfer mit
sich, der sich auf alle ihre Bildungsaspirationen legt. Ihre Bildung
ist daher die Bildung mit schlechtem Gewissen.

17. Wozu sind Theologen iiberhaupt gut? Zu Lehrern der Moral
taugen sie auf jeden Fall nicht. Zu Lehrern der Religion freilich
nicht mehr. Offenbar dazu, um zwischen Moral und Religion zu
vermitteln. Zu dieser Vermittlung dridngen sie sich, was denn noch
ihr bester Titel auf ein Biirgerrecht im Zwischenreich zwischen Re-
ligion und Moral sein mag, so zweifelhaft er ist. Die Theologen
gelten fiir unentbehrlich, und das ist nun einmal nahezu gleichviel,
als ob sie es auch wiren.



Nr. 2 IFreidenker 43

18. Die Theologen sind freilich der Regel nach Christen, doch
auf keinen Fall einfache Christen, Menschen, deren Verhiltnis zum
Christentum ein einfaches und unzweideutiges ist, sondern Diener
des Christentums, deren bloBBe Existenz die Existenz einer Welt
neben und aufler dem Christentum zur Voraussetzung hat. Sie sind
im giinstigsten Fall Unterhidndler des Christentums mit dieser Welt,
und eben darum traut ihnen auch niemand recht iiber den Weg,
wenn auch die Dinge wohl so liegen konnen, dal3 ein grofBles Inter-
esse besteht, ihnen dariiber zu trauen, wie das in diesem Augenblick
der Fall sein mag. Aber immer bleibt es dabei, daB sie selbst Unter-
héndler sind — eine Menschensorte, die ein begriindetes Vorurteil
gegen sich hat — dann aber auch dabei, dal3 das Christentum selbst
Unterhindler verschmiht, und, da es in seinen Anspriichen absolut
ist, keine Welt neben sich anerkennt.

19. Am Christentum ist das Interessanteste seine Ohnmacht, die
Tatsache, daB3 es die Welt nicht beherrschen kann.

Das Christentum will uns Menschen helfen und verdient schon
darum unseren Hal} nicht, auch wenn es das Vermogen, uns zu hel-
fen, nicht hétte. Dieses Vermogen aber hat es ohne Zweifel nicht,
und wire es auch nur aus dem Grunde, weil es uns allen Ernstes
auf die letzten Dinge, d. h. iiber uns selbst hinaus verweist und da-
mit nur Todesweisheit ist.

Um an das Christentum zu glauben, wissen wir zuviel davon, und
um im Sinne der Kirche davon zu wissen, beruht zuviel davon nur

auf Glauben.

20. Ernste Lebenserfahrungen habe ich fiir mich in der Frage der
Entbehrlichkeit der Religion nur im Gebiete der Wissenschaft ge-
macht. Halte ich mich aber streng innerhalb der Grenzen dieser Er-
fahrung, so kann ich vollends iiber die Entbehrlichkeit der Religion
nicht im Zweifel sein. Ich wiiBte nicht, wo ich bei meiner wissen-
schaftlichen Arbeit im GenuB3, den sie mir verschafft und im Glau-
ben an ihren Erfolg, jemals durch die Religion mich geférdert ge-
fithlt hitte und nicht vielmehr gehemmt und gehindert. Ich ver-
lange aber auch von keinem Theologen, daBl er mir das nachemp-
finde. Ich danke der Wissenschaft, da3 sie mir als eines der mich-
tigsten Friedensinstrumente unter Menschen gelten kann, viel miich-
tiger als alle Kirchen, obwohl die gemeine Schédtzung der Sache
meist umgekehrt lautet.



44 Freidenker Nr. 2

21. Auf jeden Fall ziehe ich Montaignes und Spinozas Art den
Tod zu betrachten der christlichen sehr vor. Sie affektiert viel weni-
ger als diese uns iiber den Tod trosten zu wollen, hat aber iiberdies
mit dem Trost, den sie dennoch gewidhren mag, nicht den despera-
ten Charakter des christlichen. Suchen wir uns lieber, statt uns um
jeden Preis iiber den Tod tristen zu wollen, in moglichster Ehrlich-
keit in ihn zu finden, indem wir mehr auf das sehen, was er uns in
unserer Sphire sein kann, als auf das, was er darin zerstort. Besser
er schiitzt uns vor Illusionen, denen wir ohnehin so anhaltend aus-
gesetzt sind, als er 1df3t uns mit einer neuen und der grofiten von
dannen gehen. — Der Tod kann uns als das Ende unseres Lebens
iiber dieses aufkldren, nie iiber das, was darauf folgt. Dariiber kann
ihm Aufkldrung nur abgeprel3t werden. Wir haben vielleicht zu tief
in den Grund der Dinge geblickt, sind darum zu einem Moment des
Menschenlebens gelangt, in dem wir zu viel von allen Dingen wis-
sen, auch von den verborgensten und unzuginglichsten, wie vor
allem von uns selbst und unserem Ende, dem Tod. Von diesem Wis-
sen ist uns nicht zu helfen und wir haben damit zu leben.

Aus «Christentum und Kultur», Gedanken und Anmerkungen zur
modernen Theologie von Franz Overbeck, aus dem Nachla3 heraus-
gegeben von Carl Albrecht Bernoulli. Basel 1919. Benno Schwabe

& Cie., Verlag.

Es spricht Machiavelli:

Jedem ist es klar, daBl es lobenswiirdig ist, wenn ein Fiirst sein
Wort hilt, und mit Rechtschaffenheit und ohne Hinterlist seinen
Weg geht. Allein die Erfahrung unserer Tage lehrt uns, daf blof
jene Fiirsten michtig geworden sind, die es mit Treu und Glauben
leicht nahmen und sich darauf verstanden, andere zu tduschen und

zu betriigen.

Das gegebene Versprechen war ein Bediirfnis der Vergangenheit;
das gebrochene Wort ist ein Bediirfnis der Gegenwart.

Einem Fiirsten wird es nie an gesetzlichen Griinden fehlen, den
Wortbruch zu beschénigen.



	Ein Theologe über Theologen und deren Lehren

