Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 41 (1958)

Heft: 12

Artikel: Albert Camus

Autor: Polybios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410847

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

366 Freidenker * Nr. 12

Albert Camus*

Unter den Repridsentanten des franzdsischen Existentialismus
atheistischer Prigung ragt neben Jean-Paul Sartre der Schriftsteller
und Philosoph Albert Camus hervor. Das Problem der menschlichen
Existenz, das Grundmotiv des existentialistischen Philosophierens,
wird von ihm mit hoher Originalitit und eindriicklichem Ernst ab-
gehandelt. Dichtung und Philosophie durchdringen hierbei einander
wechselseitig, indem Camus sich fiir die Darstellung seiner Lehre
der literarischen Formen, des Dramas, des Romans und des philo-
sophischen Essays bedient. Alle diese Gestaltungen sind durch eine
vollendete Sprachkunst und eine leidenschaftliche Diktion ausge-
zeichnet. Camus spricht die Sprache der Leidenschaft, und seine
Leidenschaft ist die der Revolte gegen das Unrecht. Dieselbe Radi-
kalitdt des Denkens, die fiir Sartre charakteristisch ist, gilt auch fiir
den Verfasser von «Die Pest», «Der Fremde», «Der Mythos von
Sisyphos», «Die Gerechten» usw. Diese Werke Camus’ sind im Laufe
weniger Jahre erschienen, und sie bezeugen die auflerordentliche
geistige Produktivitdt, die den noch jungen Autor zu einem der
bedeutendsten Philosophen-Schriftsteller der Gegenwart macht. Der
Erfolg Camus’ ist aber zweifellos nicht nur auf literarische Quali-
taten zuriickzufiithren. Selbst die Gegner — gleichviel ob religioser
oder politischer Observanz — miissen anerkennen, daf3 nur wenige
zeitgenossische Autoren das Ethos der Gerechtigkeit derart entschie-
den verkiinden wie Camus. Es handelt sich hier nicht um die feige
Gerechtigkeit der Abstraktion, die sich im Bereich ideal angesetzter
Normen bewegt — die Gerechtigkeit Camus’ wagt es, sich mit der
ungerechten Welt in den notwendigen Kampf einzulassen. In diesem
Sinne bedeuten Camus’ Biicher eine Schulung im Geiste der Revolte,
jener Geisteshaltung, die die Gerechtigkeit auf dieser Erde, und
nicht erst im Himmel, verwirklichen will. Und bei aller Erkenntnis
der Absurditdt des Weltenlaufes und der Ddmonie der Menschheits-
geschichte ist es eine grofle Liebe zur Welt und zum Menschen, die
die diisteren Schilderungen Camus’ iiberstrahlt. Die tapfere Dies-
seitsbejahung, die in diesem Werk ein und alles bedeutet, 1df3t sich
etwa zusammenfassend durch den Satz Pindars, der der Abhandlung

* Dieser Aufsatz wurde lange vor der Verleihung des Nobelpreises geschrieben.



i

Nr. 12 Freidenker 367

iiber Sisyphos vorangestellt ist: «Liebe Seele, trachte nicht nach dem
ewigen Leben, sondern schopfe das Mégliche aus!»

Die Absurditit der Welt

Die entscheidendste Frage, die sich nach Camus jeglichem Men-
schen stellen muf3, ist die Frage nach dem Sinn des Lebens. Zuerst
mnd vor allem miissen wir wissen, ob wir dieses Dasein riickhaltlos
bejahen kénnen — nachher erst konnen wir uns dazu entschlieBen,
«das Wie unseres Lebens zu bestimmen. Die Regel ist, dafl der Mensch
«diesem Problem wie keinem anderen auszuweichen geneigt ist. Aber
die Schleichwege und Ausfliichte niitzen hier wenig. Es gibt keine
menschliche Grofle, die sich nicht in erster Linie hier bewiihren
miiflte. Hier mufl man ja oder nein sagen und sich der Konse-
quenz dieser Antwort bewuf3t sein. Das Problem, ob das Leben einen
Sinn habe, kann unter Umstinden das Leben kosten. Wenn alles als
;absurd erkannt wiirde, wiirde es sich nicht mehr lohnen zu existie-
ren. In einem sinnlosen Universum scheint es zunichst fiir den
Menschen keine andere Losung zu geben als den Selbstmord. Das
erhebt den Selbstmord in den Rang eines philosophischen Problems.

Von den Selbstmérdern wird gesagt, daB3 sie durch Kummer oder
Sorgen in den Tod getrieben werden. Richtiger wire die Feststel-
lung, daBl der Selbstmord die Verzweiflung voraussetzt. Um sich
selber toten zu kénnen, mull ein Mensch davon iiberzeugt sein, daf3
es fiir ihn keinen Ausweg mehr gibt. Nur die Hoffnungslosigkeit,
in die kein Schimmer von Zuversicht mehr einzudringen vermag,
ermoglicht das Paradox, da3 sich das Leben selber gegen das Le-
ben wendet. Der EntschluB3, der in der Stille einer verzweifelten
Seele heranreift, ist der absurdeste aller Entschliisse und demgemaf
auch derjenige, der am schwersten zu fassen ist. In diesem Sinne ist
der Selbstmord auch ein Bekenntnis. Ihn auszufithren heiflt, ein
Urteil iiber sich selbst und iiber das Leben abgeben. Der Selbst-
morder spricht durch seine Tat das einfache Faktum aus, daf} er mit
dem Leben nicht fertig wird. Er bekennt seine Niederlage. Er tut
damit auch kund, daB3 ihn das Leben seiner Freiheit beraubt hat —
die einzige Freiheit, die ihm noch zu bleiben scheint, ist die zum
Tode. Der Selbstbehauptungswille, der sich in ihm aufbdumt, fordert
die Selbstvernichtung — ein Pyrrhussieg, wie er schlimmer nicht
gedacht werden kann,



368 Freidenker Nr. 12

Es wire verfehlt zu glauben, daB3 das Problem des Selbstmordes
nur in die «Pathologie» gehort und den normalen Menschen nicht
berithrt. Auch der Mensch der Normalitit kennt Lebenssituationen,
in denen im Menschenherzen der Wunsch aufsteigt, Miihseligkeit
und Qual dieses Daseins von sich zu werfen. Man soll weder baga-
tellisieren noch iibertreiben; immerhin mag es sich lohnen, jene
Logik kennenzulernen, die in ihrer letzten Konsequenz auf den
Entschlu3 zum Tode fiihrt. Der Selbstmérder durchstofit die
Mauern, die uns vom Tode trennen; er iiberwindet die Angst, die
den Menschen iiherkommt, wenn er ans Nichtsein denkt; dem Tode,
vor dem alle fliichten, wirft er sich in die Arme. Um all dies voll-
bringen zu kénnen und seinem Entschlull die notwendige Hiirte und
Entschiedenheit zu geben, mul} er iiber das Leben und die Welt
ein endgiiltiges, vernichtendes Urteil gefdllt haben. Er mull postu-
lieren, dafl ihm das Leben nichts mehr zu bieten habe, und daf
die Welt im Grunde absurd sei. Es gibt keine Hilfe mehr — weder
von Gott noch von den Menschen. Jeder Einzelne ist auf sich gestellt
in diesem hoffnungslosen Universum, das keinen Sinn verwirklicht
und den Menschen in die Verzweiflung treibt. Und das Menschen-
leben selbst: das Netz von Gewohnheiten, in dem wir uns Tag fiir
Tag wiederfinden, die Monotonie des Alltags und der Arbeit, der
fremde Mechanismus, der unsern Pulsschlag erstarren 1df3t? Ein
sinnloses Leben ist nur ertrdglich, wenn man sich seiner Sinnlosig-
keit nicht bewullt ist. In dem Augenblick aber, wo die Stunde des
BewuBtseins anbricht, und der Mensch seinem Dasein gegeniiber-
tritt mit der schonungslosen Hellsichtigkeit des Erkennenden, ist
die Wahl unausbleiblich. Hat man die Absurditit des Lebens er-

kannt, dann muf3 man auch dazu Stellung nehmen.

Nach Camus ist der Selbstmérder ein Philosoph, dessen Erkennt-
nishaltung in einem Fehlschlag endet. Der Selbstmorder hiélt die
von ihm erfafite Absurditit der Welt nicht aus und entflieht ihr.
Sieht man von der daraus folgenden Tat ab, so liegt darin durch-
aus nichts Ungewohnliches. Der Einsicht in die Absurditdt der
Welt vermégen nur wenige standzuhalten — die Flucht davon ist die
Regel, im Alltagsleben wie in Philosophie, Religion oder Wissen-
schaft. Der religiose Mensch klammert die Absurditit der Welt
durch die Hoffnung aus, daB} eine gottliche Instanz einen hoheren
Sinn verbiirge. Selbst Naturkatastrophen grof3ten Ausmalles und das
durch menschliche Verblendung in Kriegen heraufbeschworene Mas-



Nr. 12 Freidenker | 569

sensterben hindern den Gldubigen nicht, das Walten einer giitigen,
iiberirdischen Macht anzunehmen. Der Glaubige stellt sich auf den
Boden der Hoffnung, auch wenn sie durch nichts gerechtfertigt ist.
Das ist eine Methode, den Blick vom Absurden abzulenken. Hierin
liegt aber auch ein Quietismus, der den Menschen beschwichtigt
und ihn iiber das Uebel, das weiterbesteht, hinwegtrostet. Mit Camus
wiire zu sagen, dal} sich die Feigheit nicht rithmen soll, wenn sie
ihre Karte auf die Hoffnung setzt. Denn nichts ist leichter als das:
das Wiinschbare fiir wahr zu halten. Der tapfere Mensch will jedoch
nicht Wiinschbarkeiten, sondern Wahrheiten, selbst wenn sie unan-
genehm bis zur Unertriglichkeit sind. So gesehen, ist die Philoso-
phiegeschichte weithin eine Geschichte von Niederlagen des Geistes,
der sich aus der Absurditit in unbegriindete Hoffnungen fliichtete.
Die Philosophen waren religios, das heil3t feige, selbst wenn sie ihre
Philosophie aullerhalb der Religion konzipiert wissen wollten. Wenn
Hegel behauptet, dal3 das Wirkliche verniinftig sei, und daB3 das ge-
schichtliche Werden die Vernunft zwangsldufig realisiere, so predigt
er Religion. Kierkegaard, der aus seinem absurden Leben in das
Paradox des Glaubens fliichtet, opfert den Verstand um einer beru-
higenden GewiBheit willen. Nicht anders Jaspers, der beweist, dal}
die Transzendenz (d. h. Gott) unerkennbar sei, und sich doch vor
dieser Transzendenz demiitigt. Der «hGhere Sinn» hat es diesen
Philosophen angetan, und sie folgen im wesentlichen den Spuren
von Leibniz, dem das Kunststiick gelang, die Uebel in der Welt
auf die «grenzenlose Giite Gottes» zuriickzufiihren.

Sisyphos

Der Selbstmord, faktisch oder im philosophischen Sinne, ist aber
nicht die einzig mogliche Haltung des Menschen gegeniiber dem
Absurden. Wenn das Leben tatsichlich keinen Sinn hat, so bedeutet
das noch keine Notigung, sich umzubringen — auch die Flucht in
irdische oder iiberirdische Hoffnungen kann vermieden werden.
Es handelt sich vor allem darum, das angesichts der Absurditiit
gewonnene Bewulltsein nicht preiszugeben. Im Erlebnis der Absur-
ditdt kldrt sich das Verhiltnis des Menschen zur Welt. Wir wissen
hernach, was wir von der Welt zu erwarten haben. Wir empfinden
das Leben als absurd, weil es unseren Willen verneint. Das bedeutet:
der Lauf der Dinge folgt seinen eigenen Gesetzen (Naturkausalitit



370 Freidenker Nr. 12

oder Zufall), und es besteht nur wenig Chance, daB sich die Ereig-
nisse unseren Hoffnungen fiigen. Diese Einsicht ist schlimm genug,
aber sie besagt nicht, dall unser Handeln aussichtslos sei. Im Gegen-
teil, man kann daraus die Lehre ziehen: Handeln ohne zu hoffen!
Hat man sich diesen Gesichtspunkt zu eigen gemacht, so weill man,
daB3 Leben mit Ueberwindung identisch ist. Der Gemeinplatz, daf3
das Leben ein Kampf sei, enthilt viel Wahrheit. Und die Behaup-
tung, dal3 alles GroBle aus einem «Dennoch!» erwachse, besteht zu
Recht. Die Erkenntnis des Absurden enthilt in sich die Aufforde-
rung, der Absurditdt Herr zu werden.

Camus schildert den Menschen, der die Absurditdt erkannt hat
und sich ldchelnd in einem illusionslosen Universum zu behaupten
versucht. Wie alle Gespenster, so entweicht auch das Gespenst der
Absurditdt, wenn man nur den Mut hat, es zu stellen. Dies ist
jedoch nur méglich, wenn der Mensch nicht zu seinen Gottern fliich-
tet. Er muf} sich daran gewohnen, einen gleichgiiltigen Himmel iiber
sich zu sehen, und eine Sonne, die sowohl auf seine Freuden als
auch seine Leiden unbeteiligt herabscheint. Und der Verzicht auf
die Gotter lehrt den Menschen, den lebenslinglichen Kampf gegen
die Absurditit aufzunehmen, in der Absicht, dieser sinnlosen Welt
doch noch ein Mal} von Sinn aufzuzwingen. Und wenn die Qual
ins Uebermenschliche iiberwichst, ist der Mensch immer noch frei,
gie lachelnd zu ertragen.

Am Mythos von Sisyphos veranschaulicht Camus sein Bild vom
Menschen. Die Sage erzihlt, dal die Gotter Sisyphos verurteilt
hitten, in der Unterwelt einen Stein auf einen Hiigel zu wilzen,
und dies bis in alle Ewigkeit, da der Stein jedesmal, wenn der Gipfel
erreicht wird, den Abhang herunterrollt. Mit einem Wort: Sisyphos,
der Held des Absurden, ist zu ewiger Qual verdammt. Seine An-
strengungen haben keinen Sinn, denn er weil}, dafl der Stein immer
aufs neue rollen wird. Die fortgesetzte Miihsal zeitigt keinen Er-
folg, und die Flucht in die Hoffnung ist Sisyphos versagt. Er hat es
aufgegeben zu hoffen und wilzt dennoch seinen Stein. Man kann
Sisyphos nur verstehen, wenn man ihn auf dem Abstieg zu seinem
Stein betrachtet. Der Abstieg ist die Zeit des BewuBtseins. Sisyphos
itberblickt den nutzlosen Kraftaufwand, an dem er sich verschwen-
det hat, und er denkt an die vergebliche Bemiihung, die seiner
wartet. Trotzdem ist er weit davon entfernt, den Kampf aufzugeben.

Er erkennt, daB das Schicksal vom Menschen abhingt, und daf} das



Nr. 12 Freidenker 3711

Leben nur Sinn hat, wenn man die Steine wilzt. Die schmerzliche
Qual, die solange dauert wie das Menschenleben selbst, bezieht Sisy-
phos in sein Dasein ein, ohne dall er einen Trost zu suchen gewillt
wiire. Er bekennt sich zur Erde und verleugnet den Himmel. Er geht
seinen Weg durch das Land der Hoffnungslosigkeit, ohne zu fragen,
wie weit er sich seinem Ziele genihert habe. Sisyphos gebiihrt Ruhm
dafiir, daB er bereit ist, seine Last bis zum Tode zu tragen. Er jam-
mert nicht, weil er weil3, dafl das Jammern die Steine nicht bewegt.
In seinem frohmiitigen Herzen, das sich keinem Gott unterwirft,
wichst kein Groll gegen diese Welt, in der das Abenteuer eines
Menschenlebens ablduft. Da es nur diese eine Welt gibt, wiire es
widersinnig, sie nicht zu bejahen, selbst dann, wenn sie fiir den
Menschen nur die zu wilzenden Steine bereit hilt. Die Auflehnung
und der endlose Kampf von Sisyphos enthalten keine Bitterkeit;
Camus sagte: «Man mul} sich Sisyphos als einen gliicklichen Men-
schen vorstellen.»

Die Pest

Sisyphos ist nicht nur ein Held der Sage — er ist eine Wirklich-
keit des Alltags, sichtbar werdend in ebensovielen Variationen wie
die Absurditit der Welt, die durch ihn regiert wird. In seinem Ro-
man «Die Pest» hat Camus das Drama von Sisyphos auf die Gegen-
wart iibertragen. Die Stadt Oran wird eines Tages — man befindet
gich in den Jahren um 1940 — von der Pest iiberfallen. Die Ratten,
die den Bazillus in sich tragen, dringen sich massenweise aus den
Kellern auf die Strafle, wo sie verenden. Die Krankheit greift auf
die Menschen iiber. Die Pest hilt ihren Einzug in die Stadt und
macht sich darin heimisch. Von der AuBlenwelt vollstindig isoliert,
ist die Stadt mehr oder weniger hilflos — die spirlichen Impfstoffe,
die die Regierung sendet, erweisen sich als wirkungslos — der rasen-
den Epidemie ausgeliefert. Es bleibt nichts anderes iibrig, als mit
den verfiigbaren Mitteln den Kampf gegen die Seuche aufzunehmen.
Die Spielregeln dieses grausamen Spiels werden vom Tode diktiert.
Die Schilderung Camus’ zeichnet die verschiedensten Charaktere
und folgt mit bewundernswertem psychologischem Feinsinn den Le-
bensdullerungen derer, die nicht mehr auf ihr Leben hoffen diir-
fen — die Chancen des Todes stehen in dieser Wette, an der jeder
Stadtbewohner teilhat, von vornherein zehn zu eins.



372 Freidenker Nr.12

Der Roman eré6ffnet zahlreiche Moglichkeiten zur Deutung. Daf3
er symbolisch gemeint ist, zeigt schon sein Motto: «Es ist ebenso
verniinftig, eine Art Gefangenschaft durch eine andere darzustellen,
wie irgend etwas wirklich Vorhandenes durch etwas, das es nicht
gibt» (Daniel Defoe). Zweifelsohne ist es richtig, darauf hinzuweisen,
dafl die in der Chronik dieser Epidemien berichteten Ereignisse
weitgehende Parallelen mit dem Verlauf des Zweiten Weltkrieges —
Vordringen der Deutschen in Afrika usw. — aufweisen. Das ist
jedoch nicht das Wesentliche. Wenn Camus auch dieses zeitgenos-
sische Geschehen bei der Ausarbeitung seines Romanes vor Augen
gehabt hat, erhebt sich seine Darstellung zu einer Allgemingiiltig-
keit, die sich nur einer Deutung unter weitestem Horizont erschlief3t.
Sowohl die Figuren als auch die Szenerie dieses Schauspiels weisen
iiber sich selbst hinaus. Der eigentliche Schauplatz des Dramas ist
nicht die Stadt Oran, sondern die Welt — und in den verschiedenen
Personen, die Camus in ihrem Leben, Lieben und Sterben schildert,
erblicken wir den lebenden, liebenden und sterbenden Menschen,
der im Grunde den Zeitenlauf iiberdauert.

Der Arzt Bernhard Rieux ist ein Bruder von Sisyphos. Er nimmt
den hartndckigen und hoffnungslosen Kampf gegen die Seuche auf.
Er sieht die Absurditit der Welt und weil3, daf3 es keine Hoffnung
gibt. Epidemien lassen sich nicht durch Hoffnungen bekimpfen, und
wenn selbst die Medikamente versagen, kann der Mensch nichts an-
deres tun, als das aussichtslose Spiel zu Ende zu spielen. Rieux
glaubt nicht an Gott, und seine Religion ist einzig die Gemeinschaft
mit dem leidenden Menschen. Er verzichtet auf den metaphysischen
Trost und hat das Ziel gewdhlt, dem Tode sein Opfer nach Méglich-
keit zu entreillen. In diesem Universum ohne Gotter gibt es fiir den
Menschen nur noch die Pflicht gegeniiber dem Mitmenschen. Sisy-
phos versteht die Qual, die jeder empfindet, der Steine wilzt, und
er weill auch, dafl jeder Mensch seinen Stein zu wilzen hat. Der
Mensch, der um die Absurditdt weil}, kennt nur die Religion der
Briiderlichkeit.

Wenn der Himmel iiber uns stumm geworden ist, und der Mensch
gich auf sich selber zuriickgewor}'en sieht, gibt es nichts Hoheres,
als mit sich selbst und der Welt ins reine zu kommen. Das heilit
mit andern Worten: man mul} sich mit seinem Stein abfinden kon-
nen. Da ist Tarrou, der Freund Rieux’, der aus eigenem Antrieb
einen «Gesundheitsdienst» organisiert. Da ist Castel, der alte Arazt,



Nr. 12 Freidenker 373

der einen Impfstoff herzustellen versucht. Und die vielen anderen,
die sich der Einsicht nicht verschlieBen, dal in der Gemeinschaft
der Leidenden jeder seinen Beitrag zur Linderung des allgemeinen
Uebels zu leisten hat.

Aber es fehlen auch nicht die, die nicht auf der Ebene der Ver-
antwortlichkeit stehen, und denen die Sorge um sich selbst mehr
bedeutet als die Mitmenschlichkeit. Der Journalist Rambert, der
durch Zufall in die allgemeine Quarantine der Stadt einbezogen
wird, versucht lange Zeit, aus der Stadt zu fliichten. Rieux versagt
ihm hierzu keineswegs die Hilfe; der verantwortliche Mensch ent-
schligt sich der Moral, mittels derer die Selbstgerechtigkeit leicht
geneigt ist, zu verurteilen. Camus lehrt eine Ethik des guten Bei-
spiels, nicht einen selbstgerechten Moralismus. Wer die Moral vor-
lebt, hat es nicht nétig, sie durch groBsprecherische Worte zu ver-
kiinden. Auch VerantwortungsbewulBltsein kann ansteckend wirken
— Rambert weist die Moglichkeit der Flucht von sich und gliedert
sich in den «Gesundheitsdienst» ein.

Die Stellung Camus’ zur Religion wird in der «Pest» mit auller-
gewohnlicher Klarheit zum Ausdruck gebracht. Der Jesuitenpater
Paneloux hilt eine Predigt, in der er das Unheil, das iiber die Stadt
hereingebrochen ist, als eine Strafe Gottes erklirt. «<Meine Briider,
ihr seid im Ungliick, meine Briider, ihr habt es verdient.» Das ist
die Moral des Sich-Abfindens mit dem Uebel, die in der Geschichte
der Religionen eine ungeheure Rolle spielt. Die Absurditédt der Welt,
hier als Epidemie in Erscheinung tretend, wird nicht nur kampflos
akzeptiert, sondern auch von menschlicher Schuld hergeleitet. Der
religiose Mensch betrachtet das Millgeschick als eine Priifung, die
ihm sein Gott auferlegt. Er verbindet mit dem Quietismus das
Schuldgefiihl. In diesem Sinne ist er das absolute Gegenteil des
Menschen der Auflehnung und der Empo6rung. Rieux gegen Pane-
loux, Sisyphos gegen die Géotter. Tarrou fragt Rieux, ob er nicht
auch der Meinung sei, dafl die Krankheit ihr Gutes habe, indem
sie die Menschen zum Denken zwinge, wie Paneloux behauptet.
Rieux verneint — das allgemeine Leiden ist zu grol}, als dal} es
sich mit der Hoffnung auf sittliches GroBerwerden Einzelner baga-
tellisieren liele. Und auf die Frage, ob er an Gott glaube, ant-
wortete er — und damit Camus — «Nein». «Sehen Sie, sagte Tar-
rou, «weshalb zeigen Sie selbst so viel Aufopferung, wenn Sie doch



374 Freidenker Nr. 12

nicht an Gott glauben? Ihre Antwort wird mir vielleicht helfen,
die meine zu finden.»

Ohne aus dem Schatten herauszutreten, erwiderte Rieux, dal}3 er
bereits geantwortet habe. Wenn er an einen allmichtigen Gott
glaubte, wiirde er aufhoren, den Menschen zu heilen und die Sorge
ihm iiberlassen. Aber kein Mensch auf der ganzen Welt, nein, nicht
einmal Paneloux, glaube an einen solchen Gott, obwohl er an ihn zu
glauben glaube. Denn es gebe sich ihm ja niemand véllig hin, und
er, Rieux, glaube wenigstens in dieser Beziehung auf dem Weg zur
Wahrheit zu sein, indem er gegen die Schépfung, so wie sie sei, an-
kimpfe. («Die Pest», S.122.) Und zu Paneloux selbst sagt Rieux:
«Nein, Pater ... Ich werde mich bis in den Tod hinein weigern, diese
Schopfung zu lieben, in der Kinder gemartet werden.» Das heil}t:
Selbst wenn Gott existierte, wiire ein Zustand der Verséhnung un-
moglich, denn die Gottheit, die diese Welt geschaffen hiitte, konnte
nur als béswillig und satanisch gedacht werden.

Der hellsichtig gewordene Mensch, der sich als Herr seines Schick-
sals weil}, verschreibt sich dem Geist der Revolte. Die Liebe, die
frithere Generationen an ein eingebildetes, himmlisches Wesen ver-
schwendet haben, richtet er nur noch auf die Erde und die Mit-
menschen. Das ist sein Glaube, seine Leidenschaft und seine Zu-
kunft. Wer die Existenz Gottes negiert, darf nicht auf halbem Wege
stehen bleiben. Sobald man auf den Himmel verzichtet hat, wird
die Vertrautheit mit dem Diesseits zum hochsten Ziel. Der Mensch
kann die Fremdheit in dieser Welt nur dann iiberwinden, wenn er
gich in der mitmenschlichen Gemeinschaft eine Heimstitte schafft,
ein Zuhause, das ihm aus seiner Anteilnahme an den Freuden und
Leiden des Mitmenschen erwichst. Der Roman

«Der Fremde»

zeichnet einen Menschen, der wohl die Illusionen verloren hat, aber
gle nicht durch leidenschaftliches Realitdtsbewulltsein zu ersetzen
vermag; so bleibt der Angestellte Meursault «fremd» in dieser Welt,
die uns nur dann ein Antlitz der Vertrautheit zuwendet, wenn wir
sie durch Fleisch von unserem Fleisch und Blut von unserem Blut zu
beleben gewillt sind. Der «Fremde» ist nicht nur der Welt, sondern
auch sich selbst entfremdet. Er lebt ohne Innerlichkeit, sieht sich
gleichsam nur von auBlen — er hat «zu viel» Distanz von sich. So



Nr. 12 Freidenker 375

nimmt er gleichmiitig den Tod seiner Mutter hin, verliebt sich mit
derselben Gleichmiitigkeit, die kein entschiedenes Gefiihl kennt. An
einem heiflen Sommertag totet Meursault am Strande des Meeres
einen Araber. Der Mann hatte ihm nichts angetan und interessierte
ihn im Grunde nicht. Er war der Bruder einer Frau, die von einem
Bekannten Meursaults beleidigt wurde. Die Sommerhitze und das
Meer, ein Schwindel und eine dumpfe Betdubung und die drohende
Gebirde des anderen haben den Pistolenschul3 ausgel6st, der Meur-
sault selbst am meisten iiberrascht. Er hat gemordet ohne Bewult-
sein. Er wird nie begreifen, was er getan hat.

Da setzt nun die Maschinerie der Justiz ein, die ein Opfer gewon-
nen hat. Mit stiarkster Eindriicklichkeit schildert Camus das Ver-
fahren, in dem die Gesellschaft das Schauspiel der Gerechtigkeit
auffithrt. Der Staatsanwalt entwickelt jene fiir den Angeklagten
grauenhafte Beredsamkeit, die das ganze Vorleben des Morders in
Schuldhaftigkeit zu verwandeln weil. Die Chancen vor den Ge-
schworenen sind durchaus ungleich — Meursault hat Miihe, dem
verwirrenden Gang der Verhandlungen zu folgen, und er weil3 nicht
recht, was mit ihm geschieht. Er vermag sich nicht einmal richtig zu
verteidigen. Als Anwalt hat ihm der Staat einen alten Verteidiger
gestellt, der seinen Schiitzling eher belastet als verteidigt. So ist
denn alles dazu bereit, die Hetzjagd zu ihrem bitteren Ende zu fiih-
ren — das Wild, langst betdaubt vom Larm der Treiber, der von
allen Seiten auf es eindringt, mufl nur noch abgeschlachtet werden.
Das vom Staatsanwalt in eleganter Rede geforderte Todesurteil wird
von den Geschworenen angenommen.

Es ist wahr, da3 Meursault gemordet hat. Aber, so fragt Camus,
ist nicht die Gesellschaft, die sich nun zum Richter aufwirft, selber
auch Morder? Das Wort Gerechtigkeit ist eine Floskel. Man muf}
die Dinge sehen, wie sie wirklich sind. Richter, Staatsanwalt, Ge-
schworene, Priester in den Gefingnissen — und der Gefangene,
der sich unbegreiflichen Michten ausgeliefert sieht. Der Mord, den
er begangen hat, geschah in einem krankhaften Bewulltseinszu-
stand, einer momentanen Verriicktheit, die von ihm Besitz ergriffen
hatte. Die Gesellschaft aber, die ihm den ProzeB3 erklirt, mordet
kalt und bewul3t. Sie wird selbst dann mit dem Pathos der Gerech-
tigkeit morden, wenn sie durch ihre wirtschaftlichen Zustéinde den
Menschen in das Verbrechen treibt. Die gegenwirtige Gesellschafts-
ordnung hat nach Camus keinen Grund, sich iiber den Verbrecher



376 Freidenker Nr.12

erhaben zu fithlen — sie ist die Quelle der Kriminalitit, die Pflanz-
stitte des Verbrechens. Die Absurditidt der Welt ist nirgends so offen-
sichtlich wie im sozialen Bereich.

Der zum BewulBtsein seiner selbst gelangte Mensch kann nichts
anderes tun, als sich gegen die Bedingungen der gegenwirtigen So-
zialordnung aufzulehnen. Die ihm entsprechende Lebensform ist die
der permanenten Emp6rung. Camus’ Buch

«Der Empérers (L’homme révolté),

das 1952 erschienen ist, fiithrt Sisyphos in den Bereich der Sozietit
ein. Es handelt sich um eine philosophische Untersuchung, die das
Problem der Revolte anhand von historischen, politischen, philoso-
phischen und dsthetischen Fragen aufzeigt. Die ganze abendlin-
dische Vergangenheit — Griechenland und Rom, Rousseau, Saint-
Juste, Sade, die Hegelsche Philosophie, Nietzsche, Marx, die russi-
schen Nihilisten, Dostojewskij usw. — wird unter dem Gesichts-
punkt der Emporung behandelt. Wenn der Mensch in seiner Ver-
lassenheit zu sich kommt und sich einer absurden Welt gegeniiber-
sieht, kann er, nach Camus, entweder den Selbstmord wihlen oder
sich entschlossen diesem Dasein zuwenden, das nur durch diese Zu-
wendung Sinn erhilt. Gleichgiiltigkeit ist hier ausgeschlossen. Das
Ich hat die Welt absurd genannt und bekennt sich somit zum Wil-
len, diese Welt zu verdndern. Die Absurditit der Welt zur Kenntnis
zu nehmen heillt: sich gegen sie auflehnen. In diesem Akte der Em-
porung findet der Mensch zu sich selbst — in Abwandlung der For-
mel von Descartes: Ich empore mich — deshalb bin ich! Einmal
auf dem Standpunkt der Revolte stehend, erblickt der Mensch in
seinen Mitmenschen Bedriickte seiner Art, er sieht sich in der Ge-
meinschaft der Leidenden, zu der er sich selbst als zugehorig be-
trachten muf3. Die Auflehnung im Namen von Menschenrecht und
Menschenwiirde kann nie fiir den Einzelnen allein geschehen — sie
geschieht fiir alle Menschen. «Ich empoére mich, deshalb sind wir/»

Emporung und Revolte sind nicht dasselbe wie die Revolution.
Der Revolutiondr will zwar auch im Endergebnis die allgemeine
Freiheit, aber fiir den Augenblick fordert er die Diktatur. Der Em-
porer jedoch will das groBtmogliche Mal3 von Freiheit schon in die-
sem Augenblick, und er ist nicht geneigt, fiir das vage Versprechen
einer Freiheit kiinftiger Generationen die Verwirklichung gegenwir-



Nr. 12 Freidenker 377

tiger Tyrannei zuzulassen. Er behilt das Gleichgewicht dort, wo der
Revolutionir es verliert. Er strebt nicht nach Totalitdt, sondern will
die fortgesetzte Emporung, die die Grenzen der menschlichen Frei-
heit immer weiter hinausschiebt. Er will weder irdische VerheilBun-
gen noch Vertrostungen auf das Jenseits. Die Ankiindigung eines
zukiinftigen Gottesreiches auf Erden oder im Himmel ist ihm gleich-
giiltig. «In beiden Fillen mul3 man warten, und wihrend dieser Zeit
hort der Unschuldige nicht auf zu sterben... Die Arbeitermassen,
miide geworden des Leidens und des Sterbens, sind Menschen ohne
Gott. Unser Platz ist von nun an an ihrer Seite.» Fiir den freien
Menschen gibt es kein héheres Ziel als die Verwirklichung der Frei-
heit aller. Er gibt sich der Leidenschaft der Revolte hin, dieser «un-
begreiflichen GroBziigigkeit, dieser seltsamen Liebe. Ihr Stolz ist,
keine Berechnungen auf die Zukunft anzustellen und alles an das
gegenwirtige Leben und die lebenden Briider zu verschwenden. Ge-
rade das ist die eigentliche Hingabe an die Menschen der Zukunft.
Die wahre GroBziigigkeit gegeniiber der Zukunft besteht darin, alles
der Gegenwart zu geben.»

Camus’ Denken kulminiert in der Aufforderung zur Revolte im
Sinne eines unablédssigen Kampfes um ein héheres Mafl von Frei-
heit. Das Ideal des Menschen ohne Gott ist die Befreiung der
Menschheit; sein Glaubensbekenntnis lautet: «Der Empérer verneint
Gott und hat teil an den Kimpfen und am gemeinsamen Schicksal.
Wir werden Ithaka wihlen, die treue Erde, den einfachen und kiih-
nen Gedanken, die hellsichtige Handlung, die GroBziigigkeit des
Menschen, der weil3. In diesem Lichte bleibt die Erde unsere erste
und letzte Liebe. Unsere Briider atmen unter dem selben Himmel
wie wir, und die Gerechtigkeit ist lebendig... Die Zukunft ist die
einzige Transzendenz der Menschen ohne Gott.» Polybios

Es ist bezeichnend, daf3 die Abstammung des Menschen vom Affen
gerade von denjenigen Gelehrten am eifrigsten bestritten wird, die
sich beziiglich ihrer Gehirnfunktionen am wenigsten von diesem ent-

fernt haben. Ernst Haeckel
Auch Buchdeckel sind zuweilen Sargdeckel, die sich niemals mehr

auftun, obgleich sie nicht eines Mannes sterbliche, sondern seine
unsterblichen Reste umschlieBen. Hieronymus Lorm



	Albert Camus

