
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 12

Artikel: Albert Camus

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


366 Freidenker ' Nr. 12

Albert Camus*

Unter den Repräsentanten des französischen Existentialismus
atheistischer Prägung ragt neben Jean-Paul Sartre der Schriftsteller
und Philosoph Albert Camus hervor. Das Problem der menschlichen
Existenz, das Grundmotiv des existentialistischen Philosophierens,
wird von ihm mit hoher Originalität und eindrücklichem Ernst
abgehandelt. Dichtung und Philosophie durchdringen hierbei einander
wechselseitig, indem Camus sich für die Darstellung seiner Lehre
der literarischen Formen, des Dramas, des Romans und des

philosophischen Essays bedient. Alle diese Gestaltungen sind durch eine
vollendete Sprachkunst und eine leidenschaftliche Diktion
ausgezeichnet. Camus spricht die Sprache der Leidenschaft, und seine
Leidenschaft ist die der Revolte gegen das Unrecht. Dieselbe
Radikalität des Denkens, die für Sartre charakteristisch ist, gilt auch für
den Verfasser von «Die Pest», «Der Fremde», «Der Mythos von
Sisyphos», «Die Gerechten» usw. Diese Werke Camus' sind im Laufe
weniger Jahre erschienen, und sie bezeugen die außerordentliche
geistige Produktivität, die den noch jungen Autor zu einem der
bedeutendsten Philosophen-Schriftsteller der Gegenwart macht. Der
Erfolg Camus' ist aber zweifellos nicht nur auf literarische Qualitäten

zurückzuführen. Selbst die Gegner — gleichviel ob religiöser
oder politischer Observanz — müssen anerkennen, daß nur wenige
zeitgenössische Autoren das Ethos der Gerechtigkeit derart entschieden

verkünden wie Camus. Es handelt sich hier nicht um die feige
Gerechtigkeit der Abstraktion, die sich im Bereich ideal angesetzter
Normen bewegt — die Gerechtigkeit Camus' wagt es, sich mit der
ungerechten Welt in den notwendigen Kampf einzulassen. In diesem
Sinne bedeuten Camus' Bücher eine Schulung im Geiste der Revolte,
jener Geisteshaltung, die die Gerechtigkeit auf dieser Erde, und
nicht erst im Himmel, verwirklichen will. Und bei aller Erkenntnis
der Absurdität des Weltenlaufes und der Dämonie der Menschheitsgeschichte

ist es eine große Liebe zur Welt und zum Menschen, die
die düsteren Schilderungen Camus' überstrahlt. Die tapfere
Diesseitsbejahung, die in diesem Werk ein und alles bedeutet, läßt sich
etwa zusammenfassend durch den Satz Pindars, der der Abhandlung

* Dieser Aufsatz wurde lange vor der Verleihung des Nobelpreises geschrieben.



Wr. 12 Freidenker 367

über Sisypbos vorangestellt ist: «Liebe Seele, trachte nicht nach dem
ewigen Leben, sondern schöpfe das Mögliche aus!»

Die Absurdität der Welt

Die entscheidendste Frage, die sich nach Camus jeglichem
Menschen stellen muß, ist die Frage nach dem Sinn des Lebens. Zuerst
lund vor allem müssen wir wissen, ob wir dieses Dasein rückhaltlos
Ibejähen können — nachher erst können wir uns dazu entschließen,
¦das Wie unseres Lebens zu bestimmen. Die Regel ist, daß der Mensch
diesem Problem wie keinem anderen auszuweichen geneigt ist. Aber
die Schleichwege und Ausflüchte nützen hier wenig. Es gibt keine
menschliche Größe, die sich nicht in erster Linie hier bewähren
müßte. Hier muß man ja oder nein sagen und sich der Konsequenz

dieser Antwort bewußt sein. Das Problem, ob das Leben einen
Sinn habe, kann unter Umständen das Leben kosten. Wenn alles als
¦absurd erkannt würde, würde es sich nicht mehr lohnen zu existieren.

In einem sinnlosen Universum scheint es zunächst für den
Menschen keine andere Lösung zu geben als den Selbstmord. Das
erhebt den Selbstmord in den Rang eines philosophischen Problems.

Von den Selbstmördern wird gesagt, daß sie durch Kummer oder
Sorgen in den Tod getrieben werden. Richtiger wäre die Feststellung,

daß der Selbstmord die Verzweiflung voraussetzt. Um sich
selber töten zu können, muß ein Mensch davon überzeugt sein, daß
es für ihn keinen Ausweg mehr gibt. Nur die Hoffnungslosigkeit,
in die kein Schimmer von Zuversicht mehr einzudringen vermag,
ermöglicht das Paradox, daß sich das Leben selber gegen das
Leben wendet. Der Entschluß, der in der Stille einer verzweifelten
Seele heranreift, ist der absurdeste aller Entschlüsse und demgemäß
auch derjenige, der am schwersten zu fassen ist. In diesem Sinne ist
der Selbstmord auch ein Bekenntnis. Ihn auszuführen heißt, ein
Urteil über sich selbst und über das Leben abgeben. Der
Selbstmörder spricht durch seine Tat das einfache Faktum aus, daß er mit
dem Leben nicht fertig wird. Er bekennt seine Niederlage. Er tut
damit auch kund, daß ihn das Leben seiner Freiheit beraubt hat —
die einzige Freiheit, die ihm noch zu bleiben scheint, ist die zum
Tode. Der Selbstbehauptungswille, der sich in ihm aufbäumt, fordert
die Selbstvernichtung — ein Pyrrhussieg, wie er schlimmer nicht
gedacht werden kann.



368 Freidenker Nr. 12

Es wäre verfehlt zu glauben, daß das Problem des Selbstmordes

nur in die «Pathologie» gehört und den normalen Menschen nicht
berührt. Auch der Mensch der Normalität kennt Lebenssituationen,
in denen im Menschenherzen der Wunsch aufsteigt, Mühseligkeit
und Qual dieses Daseins von sich zu werfen. Man soll weder
bagatellisieren noch übertreiben; immerhin mag es sich lohnen, jene
Logik kennenzulernen, die in ihrer letzten Konsequenz auf den
Entschluß zum Tode führt. Der Selbstmörder durchstößt die
Mauern, die uns vom Tode trennen; er überwindet die Angst, die
den Menschen überkommt, wenn er ans Nichtsein denkt; dem Tode,
vor dem alle flüchten, wirft er sich in die Arme. Um all dies
vollbringen zu können und seinem Entschluß die notwendige Härte und
Entschiedenheit zu geben, muß er über das Leben und die Welt
ein endgültiges, vernichtendes Urteil gefällt haben. Er muß
postulieren, daß ihm das Leben nichts mehr zu bieten habe, und daß
die Welt im Grunde absurd sei. Es gibt kerne Hilfe mehr — weder
von Gott noch von den Menschen. Jeder Einzelne ist auf sich gestellt
in diesem hoffnungslosen Universum, das keinen Sinn verwirklicht
und den Menschen in die Verzweiflung treibt. Und das Menschenleben

selbst: das Netz von Gewohnheiten, in dem wir uns Tag für
Tag wiederfinden, die Monotonie des Alltags und der Arbeit, der
fremde Mechanismus, der unsern Pulsschlag erstarren läßt? Ein
sinnloses Leben ist nur erträglich, wenn man sich seiner Sinnlosigkeit

nicht bewußt ist. In dem Augenblick aber, wo die Stunde des

Bewußtseins anbricht, und der Mensch seinem Dasein gegenübertritt

mit der schonungslosen Hellsichtigkeit des Erkennenden, ist
die Wahl unausbleiblich. Hat man die Absurdität des Lebens
erkannt, dann muß man auch dazu Stellung nehmen.

Nach Camus ist der Selbstmörder ein Philosoph, dessen
Erkenntnishaltung in einem Fehlschlag endet. Der Selbstmörder hält die
von ihm erfaßte Absurdität der Welt nicht aus und entflieht ihr.
Sieht man von der daraus folgenden Tat ab, so liegt darin durchaus

nichts Ungewöhnliches. Der Einsicht in die Absurdität der
Welt vermögen nur wenige standzuhalten — die Flucht davon ist die
Regel, im Alltagsleben wie in Philosophie, Religion oder Wissenschaft.

Der religiöse Mensch klammert die Absurdität der Welt
durch die Hoffnung aus, daß eine göttliche Instanz einen höheren
Sinn verbürge. Selbst Naturkatastrophen größten Ausmaßes und das

durch menschliche Verblendung in Kriegen heraufbeschworene Mas-



Nr. 12 Freidenker 369

sensterben hindern den Gläubigen nicht, das Walten einer gütigen,
überirdischen Macht anzunehmen. Der Gläubige stellt sich auf den
Boden der Hoffnung, auch wenn sie durch nichts gerechtfertigt ist.
Das ist eine Methode, den Blick vom Absurden abzulenken. Hierin
liegt aber auch ein Quietismus, der den Menschen beschwichtigt
und ihn über das Uebel, das weiterbesteht, hinwegtröstet. Mit Camus
wäre zu sagen, daß sich die Feigheit nicht rühmen soll, wenn sie
ihre Karte auf die Hoffnung setzt. Denn nichts ist leichter als das:
das Wünschbare für wahr zu halten. Der tapfere Mensch will jedoch
nicht Wünschbarkeiten, sondern Wahrheiten, selbst wenn sie
unangenehm bis zur Unerträglichkeit sind. So gesehen, ist die
Philosophiegeschichte weithin eine Geschichte von Niederlagen des Geistes,
der sich aus der Absurdität in unbegründete Hoffnungen flüchtete.
Die Philosophen waren religiös, das heißt feige, selbst wenn sie ihre
Philosophie außerhalb der Religion konzipiert wissen wollten. Wenn
Hegel behauptet, daß das Wirkliche vernünftig sei, und daß das
geschichtliche Werden die Vernunft zwangsläufig realisiere, so predigt
er Religion. Kierkegaard, der aus seinem absurden Leben in das

Paradox des Glaubens flüchtet, opfert den Verstand um einer
beruhigenden Gewißheit willen. Nicht anders Jaspers, der beweist, daß
die Transzendenz (d. h. Gott) unerkennbar sei, und sich doch vor
dieser Transzendenz demütigt. Der «höhere Sinn» hat es diesen
Philosophen angetan, und sie folgen im wesentlichen den Spuren
von Leibniz, dem das Kunststück gelang, die Uebel in der Welt
auf die «grenzenlose Güte Gottes» zurückzuführen.

Sisyphos

Der Selbstmord, faktisch oder im philosophischen Sinne, ist aber
nicht die einzig mögliche Haltung des Menschen gegenüber dem
Absurden. Wenn das Leben tatsächlich keinen Sinn hat, so bedeutet
das noch keine Nötigung, sich umzubringen — auch die Flucht in
irdische oder überirdische Hoffnungen kann vermieden werden.
Es handelt sich vor allem darum, das angesichts der Absurdität
gewonnene Bewußtsein nicht preiszugeben. Im Erlebnis der Absurdität

klärt sich das Verhältnis des Menschen zur Welt. Wir wissen
hernach, was wir von der Welt zu erwarten haben. Wir empfinden
das Leben als absurd, weil es unseren Willen verneint. Das bedeutet:
der Lauf der Dinge folgt seinen eigenen Gesetzen (Naturkausalität



370 Freidenker Nr. 12

oder Zufall), und es besteht nur wenig Chance, daß sich die Ereignisse

unseren Hoffnungen fügen. Diese Einsicht ist schlimm genug,
aber sie besagt nicht, daß unser Handeln aussichtslos sei. Im Gegenteil,

man kann daraus die Lehre ziehen: Handeln ohne zu hoffen!
Hat man sich diesen Gesichtspunkt zu eigen gemacht, so weiß man,
daß Leben mit Ueberwindung identisch ist. Der Gemeinplatz, daß
das Leben ein Kampf sei, enthält viel Wahrheit. Und die Behauptung,

daß alles Große aus einem «Dennoch!» erwachse, besteht zu
Recht. Die Erkenntnis des Absurden enthält in sich die Aufforderung,

der Absurdität Herr zu werden.
Camus schildert den Menschen, der die Absurdität erkannt hat

und sich lächelnd in einem illusionslosen Universum zu behaupten
versucht. Wie alle Gespenster, so entweicht auch das Gespenst der
Absurdität, wenn man nur den Mut hat, es zu stellen. Dies ist
jedoch nur möglich, wenn der Mensch nicht zu seinen Göttern flüchtet.

Er muß sich daran gewöhnen, einen gleichgültigen Himmel über
sich zu sehen, und eine Sonne, die sowohl auf seine Freuden als
auch seine Leiden unbeteiligt herabscheint. Und der Verzicht auf
die Götter lehrt den Menschen, den lebenslänglichen Kampf gegen
die Absurdität aufzunehmen, in der Absicht, dieser sinnlosen Welt
doch noch ein Maß von Sinn aufzuzwingen. Und wenn die Qual
ins Uebermenschhche überwächst, ist der Mensch immer noch frei,
sie lächelnd zu ertragen.

Am Mythos von Sisyphos veranschaulicht Camus sein Bild vom
Menschen. Die Sage erzählt, daß die Götter Sisyphos verurteilt
hätten, in der Unterwelt einen Stein auf einen Hügel zu wälzen,
und dies bis in alle Ewigkeit, da der Stein jedesmal, wenn der Gipfel
erreicht wird, den Abhang herunterrollt. Mit einem Wort: Sisyphos,
der Held des Absurden, ist zu ewiger Qual verdammt. Seine

Anstrengungen haben keinen Sinn, denn er weiß, daß der Stein immer
aufs neue rollen wird. Die fortgesetzte Mühsal zeitigt keinen
Erfolg, und die Flucht in die Hoffnung ist Sisyphos versagt. Er hat es

aufgegeben zu hoffen und wälzt dennoch seinen Stein. Man kann
Sisyphos nur verstehen, wenn man ihn auf dem Abstieg zu seinem
Stein betrachtet. Der Abstieg ist die Zeit des Bewußtseins. Sisyphos
überblickt den nutzlosen Kraftaufwand, an dem er sich verschwendet

hat, und er denkt an die vergebliche Bemühung, die seiner
wartet. Trotzdem ist er weit davon entfernt, den Kampf aufzugeben.
Er erkennt, daß das Schicksal vom Menschen abhängt, und daß das



Nr. 12 Freidenker 371

Leben nur Sinn hat, wenn man die Steine wälzt. Die schmerzliche
Qual, die solange dauert wie das Menschenleben selbst, bezieht
Sisyphos in sein Dasein ein, ohne daß er einen Trost zu suchen gewillt
wäre. Er bekennt sich zur Erde und verleugnet den Himmel. Er geht
seinen Weg durch das Land der Hoffnungslosigkeit, ohne zu fragen,
wie weit er sich seinem Ziele genähert habe. Sisyphos gebührt Ruhm
dafür, daß er bereit ist, seine Last bis zum Tode zu tragen. Er
jammert nicht, weil er weiß, daß das Jammern die Steine nicht bewegt.
In seinem frohmütigen Herzen, das sich keinem Gott unterwirft,
wächst kein Groll gegen diese Welt, in der das Abenteuer eines
Menschenlebens abläuft. Da es nur diese eine Welt gibt, wäre es

widersinnig, sie nicht zu bejahen, selbst dann, weim sie für den
Menschen nur die zu wälzenden Steine bereit hält. Die Auflehnung
und der endlose Kampf von Sisyphos enthalten keine Bitterkeit;
Camus sagte: «Man muß sich Sisyphos als einen glücklichen
Menschen vorstellen.»

Die Pest

Sisyphos ist nicht nur ein Held der Sage — er ist eine Wirklichkeit
des Alltags, sichtbar werdend in ebensovielen Variationen wie

die Absurdität der Welt, die durch ihn regiert wird. In seinem
Roman «Die Pest» hat Camus das Drama von Sisyphos auf die Gegenwart

übertragen. Die Stadt Oran wird eines Tages —¦ man befindet
sich in den Jahren um 1940 — von der Pest überfallen. Die Ratten,
die den Bazillus in sich tragen, drängen sich massenweise aus den
Kellern auf die Straße, wo sie verenden. Die Krankheit greift auf
die Menschen über. Die Pest hält ihren Einzug in die Stadt und
macht sich darin heimisch. Von der Außenwelt vollständig isoliert,
ist die Stadt mehr oder weniger hilflos — die spärlichen Impfstoffe,
die die Regierung sendet, erweisen sich als wirkungslos — der rasenden

Epidemie ausgeliefert. Es bleibt nichts anderes übrig, als mit
den verfügbaren Mitteln den Kampf gegen die Seuche aufzunehmen.
Die Spielregeln dieses grausamen Spiels werden vom Tode diktiert.
Die Schilderung Camus' zeichnet die verschiedensten Charaktere
und folgt mit bewundernswertem psychologischem Feinsinn den
Lebensäußerungen derer, die nicht mehr auf ihr Leben hoffen dürfen

— die Chancen des Todes stehen in dieser Wette, an der jeder
Stadtbewohner teilhat, von vornherein zehn zu eins.



372 Freidenker Nr. 12

Der Roman eröffnet zahlreiche Möglichkeiten zur Deutung. Daß
er symbolisch gemeint ist, zeigt schon sein Motto: «Es ist ebenso

vernünftig, eine Art Gefangenschaft durch eine andere darzustellen,
wie irgend etwas wirklich Vorhandenes durch etwas, das es nicht
gibt» (Daniel Defoe). Zweifelsohne ist es richtig, daraufhinzuweisen,
daß die in der Chronik dieser Epidemien berichteten Ereignisse
weitgehende Parallelen mit dem Verlauf des Zweiten Weltkrieges ¦—
Vordringen der Deutschen in Afrika usw. — aufweisen. Das ist
jedoch nicht das Wesentliche. Wenn Camus auch dieses zeitgenössische

Geschehen bei der Ausarbeitung seines Romanes vor Augen
gehabt hat, erhebt sich seine Darstellung zu einer Allgemingültig-
keit, die sich nur einer Deutung unter weitestem Horizont erschließt.
Sowohl die Figuren als auch die Szenerie dieses Schauspiels weisen
über sich selbst hinaus. Der eigentliche Schauplatz des Dramas ist
nicht die Stadt Oran, sondern die Welt — und in den verschiedenen
Personen, die Camus in ihrem Leben, Lieben und Sterben schildert,
erblicken wir den lebenden, liebenden und sterbenden Menschen,
der im Grunde den Zeitenlauf überdauert.

Der Arzt Bernhard Rieux ist ein Bruder von Sisyphos. Er nimmt
den hartnäckigen und hoffnungslosen Kampf gegen die Seuche auf.
Er sieht die Absurdität der Welt und weiß, daß es keine Hoffnung
gibt. Epidemien lassen sich nicht durch Hoffnungen bekämpfen, und
wenn selbst die Medikamente versagen, kann der Mensch nichts
anderes tun, als das aussichtslose Spiel zu Ende zu spielen. Rieux
glaubt nicht an Gott, und seine Religion ist einzig die Gemeinschaft
mit dem leidenden Menschen. Er verzichtet auf den metaphysischen
Trost und hat das Ziel gewählt, dem Tode sein Opfer nach Möglichkeit

zu entreißen. In diesem Universum ohne Götter gibt es für den
Menschen nur noch die Pflicht gegenüber dem Mitmenschen.
Sisyphos versteht die Qual, die jeder empfindet, der Steine wälzt, und
er weiß auch, daß jeder Mensch seinen Stein zu wälzen hat. Der
Mensch, der um die Absurdität weiß, kennt nur die Religion der
Brüderlichkeit.

Wenn der Himmel über uns stumm geworden ist, und der Mensch
sich auf sich selber zurückgeworfen sieht, gibt es nichts Höheres,
als mit sich selbst und der Welt ins reine zu kommen. Das heißt
mit andern Worten: man muß sich mit seinem Stein abfinden können.

Da ist Tarrou, der Freund Rieux', der aus eigenem Antrieb
einen «Gesundheitsdienst» organisiert. Da ist Castel, der alte Arzt,



I

Nr. 12 Freidenker 373

der einen Impfstoff herzustellen versucht. Und die vielen anderen,
die sich der Einsicht nicht verschließen, daß in der Gemeinschaft
der Leidenden jeder seinen Beitrag zur Linderimg des allgemeinen
Uebels zu leisten hat.

Aber es fehlen auch nicht die, die nicht auf der Ebene der
Verantwortlichkeit stehen, und denen die Sorge um sich selbst mehr
bedeutet als die Mitmenschlichkeit. Der Journalist Rambert, der
durch Zufall in die allgemeine Quarantäne der Stadt einbezogen
wird, versucht lange Zeit, aus der Stadt zu flüchten. Rieux versagt
ihm hierzu keineswegs die Hilfe; der verantwortliche Mensch
entschlägt sich der Moral, mittels derer die Selbstgerechtigkeit leicht
geneigt ist, zu verurteilen. Camus lehrt eine Ethik des guten
Beispiels, nicht einen selbstgerechten Moralismus. Wer die Moral
vorlebt, hat es nicht nötig, sie durch großsprecherische Worte zu
verkünden. Auch Verantwortungsbewußtsein kann ansteckend wirken
— Rambert weist die Möglichkeit der Flucht von sich und gliedert
sich in den «Gesundheitsdienst» ein.

Die Stellung Camus' zur Religion wird in der «Pest» mit
außergewöhnlicher Klarheit zum Ausdruck gebracht. Der Jesuitenpater
Paneloux hält eine Predigt, in der er das Unheil, das über die Stadt
hereingebrochen ist, als eine Strafe Gottes erklärt. «Meine Brüder,
ihr seid im Unglück, meine Brüder, ihr habt es verdient.» Das ist
die Moral des Sich-Abfindens mit dem Uebel, die in der Geschichte
der Religionen eine ungeheure Rolle spielt. Die Absurdität der Welt,
hier als Epidemie in Erscheinung tretend, wird nicht nur kampflos
akzeptiert, sondern auch von menschlicher Schuld hergeleitet. Der
religiöse Mensch betrachtet das Mißgeschick als eine Prüfung, die
ihm sein Gott auferlegt. Er verbindet mit dem Quietismus das

Schuldgefühl. In diesem Sinne ist er das absolute Gegenteil des

Menschen der Auflehnung und der Empörung. Rieux gegen Paneloux,

Sisyphos gegen die Götter. Tarrou fragt Rieux, ob er nicht
auch der Meinung sei, daß die Krankheit ihr Gutes habe, indem
sie die Menschen zum Denken zwinge, wie Paneloux behauptet.
Rieux verneint — das allgemeine Leiden ist zu groß, als daß es

sich mit der Hoffnung auf sittliches Größerwerden Einzelner
bagatellisieren ließe. Und auf die Frage, ob er an Gott glaube,
antwortete er — und damit Camus — «Nein». «Sehen Sie, sagte Tarrou,

«weshalb zeigen Sie selbst so viel Aufopferung, wenn Sie doch



374 Freidenker Nr. 12

nicht an Gott glauben? Ihre Antwort wird mir vielleicht helfen,
die meine zu finden.»

Ohne aus dem Schatten herauszutreten, erwiderte Rieux, daß er
bereits geantwortet habe. Wenn er an einen allmächtigen Gott
glaubte, würde er aufhören, den Menschen zu heilen und die Sorge
ihm überlassen. Aber kein Mensch auf der ganzen Welt, nein, nicht
einmal Paneloux, glaube an einen solchen Gott, obwohl er an ihn zu
glauben glaube. Denn es gebe sich ihm ja niemand völlig hin, und
er, Rieux, glaube wenigstens in dieser Beziehung auf dem Weg zur
Wahrheit zu sein, indem er gegen die Schöpfung, so wie sie sei,
ankämpfe. («Die Pest», S. 122.) Und zu Paneloux selbst sagt Rieux:
«Nein, Pater Ich werde mich bis in den Tod hinein weigern, diese

Schöpfung zu lieben, in der Kinder gemartet werden.» Das heißt:
Selbst wenn Gott existierte, wäre ein Zustand der Versöhnung
unmöglich, denn die Gottheit, die diese Welt geschaffen hätte, könnte
nur als böswillig und satanisch gedacht werden.

Der hellsichtig gewordene Mensch, der sich als Herr seines Schicksals

weiß, verschreibt sich dem Geist der Revolte. Die Liebe, die
frühere Generationen an ein eingebildetes, himmlisches Wesen
verschwendet haben, richtet er nur noch auf die Erde und die
Mitmenschen. Das ist sein Glaube, seine Leidenschaft und seine
Zukunft. Wer die Existenz Gottes negiert, darf nicht auf halbem Wege
stehen bleiben. Sobald man auf den Himmel verzichtet hat, wird
die Vertrautheit mit dem Diesseits zum höchsten Ziel. Der Mensch
kann die Fremdheit in dieser Welt nur dann überwinden, wenn er
sich in der mitmenschlichen Gemeinschaft eine Heimstätte schafft,
ein Zuhause, das ihm aus seiner Anteilnahme an den Freuden und
Leiden des Mitmenschen erwächst. Der Roman

«Der Fremde-»

zeichnet einen Menschen, der wohl die Hlusionen verloren hat, aber
sie nicht durch leidenschaftliches Realitätsbewußtsein zu ersetzen

vermag; so bleibt der Angestellte Meursault «fremd» in dieser Welt,
die uns nur dann ein Antlitz der Vertrautheit zuwendet, wenn wir
sie durch Fleisch von unserem Fleisch und Blut von unserem Blut zu
beleben gewillt sind. Der «Fremde» ist nicht nur der Welt, sondern
auch sich selbst entfremdet. Er lebt ohne Innerlichkeit, sieht sich
gleichsam nur von außen — er hat «zu viel» Distanz von sich. So



Nr. 12 Freidenker 375

nimmt er gleichmütig den Tod seiner Mutter hin, verliebt sich mit
derselben Gleichmütigkeit, die kein entschiedenes Gefühl kennt. An
einem heißen Sommertag tötet Meursault am Strande des Meeres
einen Araber. Der Mann hatte ihm nichts angetan und interessierte
ihn im Grunde nicht. Er war der Bruder einer Frau, die von einem
Bekannten Meursaults beleidigt wurde. Die Sommerhitze und das

Meer, ein Schwindel und eine dumpfe Betäubung und die drohende
Gebärde des anderen haben den Pistolenschuß ausgelöst, der Meursault

selbst am meisten überrascht. Er hat gemordet ohne Bewußtsein.

Er wird nie begreifen, was er getan hat.
Da setzt nun die Maschinerie der Justiz ein, die ein Opfer gewonnen

hat. Mit stärkster Eindrücklichkeit schildert Camus das
Verfahren, in dem die Gesellschaft das Schauspiel der Gerechtigkeit
aufführt. Der Staatsanwalt entwickelt jene für den Angeklagten
grauenhafte Beredsamkeit, die das ganze Vorleben des Mörders in
Schuldhaftigkeit zu verwandeln weiß. Die Chancen vor den
Geschworenen sind durchaus ungleich — Meursault hat Mühe, dem
verwirrenden Gang der Verhandlungen zu folgen, und er weiß nicht
recht, was mit ihm geschieht. Er vermag sich nicht einmal richtig zu
verteidigen. Als Anwalt hat ihm der Staat einen alten Verteidiger
gestellt, der seinen Schützling eher belastet als verteidigt. So ist
denn alles dazu bereit, die Hetzjagd zu ihrem bitteren Ende zu führen

— das Wild, längst betäubt vom Lärm der Treiber, der von
allen Seiten auf es eindringt, muß nur noch abgeschlachtet werden.
Das vom Staatsanwalt in eleganter Rede geforderte Todesurteil wird
von den Geschworenen angenommen.

Es ist wahr, daß Meursault gemordet hat. Aber, so fragt Camus,
ist nicht die Gesellschaft, die sich nun zum Richter aufwirft, selber
auch Mörder? Das Wort Gerechtigkeit ist eine Floskel. Man muß
die Dinge sehen, wie sie wirklich sind. Richter, Staatsanwalt,
Geschworene, Priester in den Gefängnissen — und der Gefangene,
der sich unbegreiflichen Mächten ausgeliefert sieht. Der Mord, den

er begangen hat, geschah in einem krankhaften Bewußtseinszustand,

einer momentanen Verrücktheit, die von ihm Besitz ergriffen
hatte. Die Gesellschaft aber, die ihm den Prozeß erklärt, mordet
kalt und bewußt. Sie wird selbst dann mit dem Pathos der Gerechtigkeit

morden, wenn sie durch ihre wirtschaftlichen Zustände den
Menschen in das Verbrechen treibt. Die gegenwärtige Gesellschaftsordnung

hat nach Camus keinen Grund, sich über den Verbrecher



376 Freidenker Nr. 12

erhaben zu fühlen — sie ist che Quelle der Kriminalität, die Pflanzstätte

des Verbrechens. Die Absurdität der Welt ist nirgends so
offensichtlich wie im sozialen Bereich.

Der zum Bewußtsein seiner selbst gelangte Mensch kann nichts
anderes tun, als sich gegen die Bedingungen der gegenwärtigen So-

zialordnung aufzulehnen. Die ihm entsprechende Lebensform ist die
der permanenten Empörung. Camus' Buch

«Der Empörer» (L'homme révolté),

das 1952 erschienen ist, führt Sisyphos in den Bereich der Sozietät
ein. Es handelt sich um eine philosophische Untersuchung, die das
Problem der Revolte anhand von historischen, politischen,
philosophischen und ästhetischen Fragen aufzeigt. Die ganze abendländische

Vergangenheit — Griechenland und Rom, Rousseau, Saint-
Juste, Sade, die Hegeische Philosophie, Nietzsche, Marx, die
russischen Nihilisten, Dostojewskij usw. — wird unter dem Gesichtspunkt

der Empörung behandelt. Wenn der Mensch in seiner
Verlassenheit zu sich kommt und sich einer absurden Welt gegenübersieht,

kann er, nach Camus, entweder den Selbstmord wählen oder
sich entschlossen diesem Dasein zuwenden, das nur durch diese
Zuwendung Sinn erhält. Gleichgültigkeit ist hier ausgeschlossen. Das
Ich hat die Welt absurd genannt und bekennt sich somit zum Willen,

diese Welt zu verändern. Die Absurdität der Welt zur Kenntnis
zu nehmen heißt: sich gegen sie auflehnen. In diesem Akte der
Empörung findet der Mensch zu sich selbst — in Abwandlung der Formel

von Descartes: Ich empöre mich — deshalb bin ich! Einmal
auf dem Standpunkt der Revolte stehend, erblickt der Mensch in
seinen Mitmenschen Bedrückte seiner Art, er sieht sich in der
Gemeinschaft der Leidenden, zu der er sich selbst als zugehörig
betrachten muß. Die Auflehnung im Namen von Menschenrecht und
Menschenwürde kann nie für den Einzelnen allein geschehen — sie

geschieht für alle Menschen. «Ich empöre mich, deshalb sind wir!»
Empörung und Revolte sind nicht dasselbe wie die Revolution.

Der Revolutionär will zwar auch im Endergebnis die allgemeine
Freiheit, aber für den Augenblick fordert er die Diktatur. Der
Empörer jedoch will das größtmögliche Maß von Freiheit schon in
diesem Augenblick, und er ist nicht geneigt, für das vage Versprechen
emer Freiheit künftiger Generationen die Verwirklichung gegenwär-



Nr. 12 Freidenker 377

tiger Tyrannei zuzulassen. Er behält das Gleichgewicht dort, wo der
Revolutionär es verliert. Er strebt nicht nach Totalität, sondern will
die fortgesetzte Empörung, die die Grenzen der menschlichen Freiheit

immer weiter hinausschiebt. Er will weder irdische Verheißungen

noch Vertröstungen auf das Jenseits. Die Ankündigung eines

zukünftigen Gottesreiches auf Erden oder im Himmel ist ihm gleichgültig.

«In beiden Fällen muß man warten, und während dieser Zeit
hört der Unschuldige nicht auf zu sterben Die Arbeitermassen,
müde geworden des Leidens und des Sterbens, sind Menschen ohne
Gott. Unser Platz ist von nun an an ihrer Seite.» Für den freien
Menschen gibt es kein höheres Ziel als die Verwirklichung der Freiheit

aller. Er gibt sich der Leidenschaft der Revolte hin, dieser
«unbegreiflichen Großzügigkeit, dieser seltsamen Liebe. Ihr Stolz ist,
keine Berechnungen auf die Zukunft anzustellen und alles an das

gegenwärtige Leben und die lebenden Brüder zu verschwenden.
Gerade das ist die eigentliche Hingabe an die Menschen der Zukunft.
Die wahre Großzügigkeit gegenüber der Zukunft besteht darin, alles
der Gegenwart zu geben.»

Camus' Denken kulminiert in der Aufforderung zur Revolte im
Sinne eines unablässigen Kampfes um ein höheres Maß von Freiheit.

Das Ideal des Menschen ohne Gott ist diß Befreiung der
Menschheit; sein Glaubensbekenntnis lautet: «Der Empörer verneint
Gott und hat teil an den Kämpfen und am gemeinsamen Schicksal.
Wir werden Ithaka wählen, die treue Erde, den einfachen und kühnen

Gedanken, die hellsichtige Handlung, die Großzügigkeit des
Menschen, der weiß. In diesem Lichte bleibt die Erde unsere erste
und letzte Liebe. Unsere Brüder atmen unter dem selben Himmel
wie wir, und die Gerechtigkeit ist lebendig Die Zukunft ist die
einzige Transzendenz der Menschen ohne Gott.» Polybios

Es ist bezeichnend, daß die Abstammung des Menschen vom Affen
gerade von denjenigen Gelehrten am eifrigsten bestritten wird, die
sich bezüglich ihrer Gehirnfunktionen am wenigsten von diesem
entfernt haben. Ernst Haeckel

Auch Buchdeckel sind zuweilen Sargdeckel, die sich niemals mehr
auftun, obgleich sie nicht eines Mannes sterbliche, sondern seine
unsterblichen Reste umschließen. Hieronymus Lorm


	Albert Camus

