
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 11

Artikel: Beccaria und sein Werk "Über Verbrechen und Strafen"

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410834

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410834
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


336 Freidenker Nr. 11

Beccaria und sein Werk
„Über Verbrechen und Strafen"

(PFZ) Die letzten Jahrzehnte haben die Strafrechtswissenschait
in Bahnen gelenkt, deren Auswirkungen vorderhand noch kaum
abgeschätzt werden können. Was ist geschehen? Pflegten sich früher
die Erörterungen in der Straftrechtswissenschaft vornehmlich — wie
der Kriminalist und Strafrechtslehrer v. Liszt einmal treffend gesagt
hat — «in der logischen Verknüpfung der Begriffe zu erschöpfen»,
begann man nun den Blick auf den Verbrecher und die ihn erzeugende

Gesellschaft zu richten. Soziologie und moderne Tiefenpsychologie

fingen an, Fragen zu stellen, so zum Beispiel nach der
Persönlichkeit des Verbrechers, den Gründen, die ihn erzeugten, der
Zweckmäßigkeit der Strafe, die der alten Strafrechtsschule aus
methodischen Gründen verborgen bleiben mußten. Es ist daher nicht
verwunderlich, daß die mit naturwissenschaftlichen Methoden
arbeitende Soziologie und vor allem die Tiefenpsychologie das Bild vom
Verbrecher gewaltig verändert — vermenschlicht — haben. Wir
sehen heute im Kriminellen einen durch falsche Erziehung und
ungünstige Milieueinflüsse seelisch irritierten Menschen. Diese
Erkenntnisse blieben nicht ohne praktische Anwendung: in der
Strafjustiz wird heute beinahe kein Urteil gefällt, ohne daß ein Psychiater

beigezogen würde, und der Strafvollzug wandelt sich immer
mehr zu einer Nacherziehung des kriminellen Menschen. Trotz diesen

bisher erzielten Erfolgen, die für unsere Kultur von außerordentlicher

Tragweite sind, wäre es wünschenswert, daß Soziologie und
Psychologie in weit höherem Maß Einzug ins Strafrecht fänden. Leider

unterzieht man sich in weitesten Kreisen nur widerstrebend dieser

Entwicklung. Das mag zum guten Teil daran liegen, daß die
Erkenntnisse der beiden Wissenschaften noch relativ jung sind und
noch zu wenig den Weg in eine breitere Oeffentlichkeit gefunden
haben. Sie als völlig neu zu betrachten, wäre aber äußerst verfehlt.
Wie alle Wissensbereiche des Menschen, besitzt die moderne
Strafrechtswissenschaft würdige Vorläufer, die viele unserer Ergebnisse
aus intuitivem Denken vorwegnahmen, welche wir mit verfeinerten
Methoden als richtig erkannt haben.

Einer dieser Großen war Beccaria. Sein berühmtes Werk «Ueber



Nr. 11 Freidenker 337

Verbrechen und Strafen», das 1764 erschien und die ganze damalige
Kulturwelt begeisterte, ist auch noch für den heutigen Menschen
lesenswert und gewinnbringend. Die tiefempfundene Menschlichkeit,
an der es in unserem Jahrhundert ebenfalls nicht wenig mangelt,
machen es für immer zu einem Juwel der abendländischen Kultur.

#

Cesare Beccaria entstammte einer alten Familie aus Pavia, die in
der oberitalienischen Metropole Mailand Wohnsitz genommen hatte.
Hier erblickte er am 15. März 1738 — vor 220 Jahren — das Licht
der Welt. Im Jesuitenkollegium zu Parma erhielt er die damals
übliche Erziehung seines Standes. Sein Urteil über den Geist dieser
Schule — der im damaligen Europa die Regel war — ist nicht
gerade schmeichelhaft, wenn er schreibt, daß erst die französischen
Aufklärer «in seiner Seele die Gefühle der Achtung gegen die
Menschheit erweckt hätten, welche eine achtjährige fanatische
Erziehung erstickt hatte». Anschließend folgten juristische Studien an
der ehemals berühmten Universität Padua. Mit 23 Jahren heiratete
er gegen den Willen seines Vaters die unbemittelte Tochter eines
Offiziers, was zum Bruch mit dem Elternhaus führte. In diesem für
ihn wenig verheißungsvollen Zeitpunkt machte Beccaria die für sein

ganzes späteres Wirken entscheidend werdende Bekanntschaft des

Grafen Pietro Verri, der ihn mit Mitteln versah, seine Studien
überwachte und sogar eine Versöhnung mit dem Elternhaus zustande
brachte. Einen aufschlußreichen Einblick in das Leben Beccarias
gewährt uns ein Brief, den er dem französischen Uebersetzer seines
Werkes, André Morellet, 1766, sandte: «Ich bin der älteste Sohn
einer Familie, die einiges Vermögen hat, aber Umstände, teils
notwendige, teils von dem Willen anderer abhängende, lassen mir nicht
viel Reichtum. Ich habe einen Vater, dessen Alter und sogar
Vorurteile zu verehren meine Schuldigkeit ist. Ich bin an eine junge,
gefühlvolle Frau verheiratet, die eine Lust darin findet, ihren
Verstand auszubilden, und ich habe das seltene Glück genossen, daß
auf die Liebe die zärtlichste Freundschaft folgte. Meine einzige
Beschäftigung ist, in Ruhe Philosophie zu studieren und auf diese
Weise drei sehr lebhafte Wünsche in mir zu befriedigen, die Liebe
zu gelehrtem Ruhme, die Liebe zur Freiheit und das Mitleid mit
den unglücklichen Sklaven so vieler Irrtümer.»



338 Freidenker Nr. 11

Sein Wissensdrang und die Suche nach Wahrheit machten
Beccaria zum begeisterten Anhänger der französischen Aufklärung, die,
vor dem Richterstuhl der menschlichen Vernunft, über die Meinungen

und Vorurteile der mittelalterlichen Welt zu Gerichte saß. Das
aufklärende Frankreich eines Montesquieu, Helvétius, Buffon,
Diderot, Rousseau, «welches Europa unterrichtet», hat ihn zutiefst
bewegt und beeinflußt. Im Vergleich dazu mußte ihm das zeitgenössische,

von Fremdherrschaft und Inquisition geplagte Italien wie ein
«Verbannungsort» erscheinen: «Dieses Land ist noch ganz unter den
Vorurteilen begraben, welche seine alten Herren (Spanier) da
zurückgelassen haben. Die Mailänder verzeihen denen nicht, die sie

in das 18. Jahrundert versetzen wollten. — Ich würde nach Paris
fliegen, um mich zu unterrichten. — Glauben Sie mir, die
französischen Philosophen haben in diesem Amerika ihre Kolonie!»

Aber gerade diese «Kolonie» der fortschrittlichsten Männer
Mailands wurden der Anlaß zum Werk «Ueber Verbrechen und Strafen».
Sie versammelte sich im Hause des Grafen Verri und nannte sich
die Kaffeegesellschaft. Nicht nur wurden hier «Verstand und Herz
einer steten Tätigkeit unterworfen», es wurde auch ein reger
Briefwechsel mit den Vorbildern in Frankreich unterhalten. So veran-
laßte der Justizmord an dem Kaufmann Calas, der wegen seiner
religiösen Ueberzeugung in Toulouse auf dem Scheiterhaufen
verbrannt wurde, die Enzyklopädisten, ein Schreiben an die
Kaffeegesellschaft zu senden, worin unter anderem gesagt wurde, der
Zeitpunkt sei gekommen, gegen religiöse Unduldsamkeit und die grausame

Härte der Strafen zu Felde zu ziehen. Beccaria begeisterte sich
für diese Idee, und 1764 erschien das Werk «Ueber Verbrechen und
Strafen», das den erst 26jährigen Autor auf einen Schlag berühmt
machte. In zweiundzwanzig Sprachen übersetzt, erzielte es unzählige
Auflagen. Der große Voltaire verfaßte sogar einen «eommentaire sur
le livre des délits et des peines», worin er zu Beginn schreibt, er
trage sich mit der großen Hoffnung, daß dieses Werk Beccarias das

beseitigen werde, «ce qui reste de barbare dans la jurisprudence de

tant de nations», und Diderot fügte der französischen Uebersetzung
Anmerkungen bei.

Daß die Franzosen das Werk eifrig studiert haben, beweisen auch
die Reformen, die die französische Revolution im Strafrecht gebracht
hat. Aber nicht nur in Frankreich wurden die Herzen der Menschen
angesprochen. Der Großherzog der Toscana, Katharina H. von Ruß-



Nr. 11 Freidenker 339

land und der ferne Neuenglandstaat Pennsylvanien schafften unter
dem Eindruck von Beccarias Ideen die Todesstrafe ab. Eine gelehrte
schweizerische Gesellschaft forderte den vorerst anonym gebliebenen
Autor auf, sich ihr zu erkennen zu geben, «um einem so vortrefflichen

Bürger ein Merkzeichen der Hochachtung zu überliefern, der
seine Stimme zu Gunsten der Menschheit gegen eingewurzelte
Vorurteile zu erheben wagte».

Im Jahre 1768 wurde Beccaria Professor für Kameralwissenschaft
(Nationalökonomie) in Mailand. In der folgenden Zeit veröffentlichte

er noch ein Buch «Ueber Politik und Gesetzgebung der
Römer» sowie eine Studie über nationalökonomische Fragen. Am 28.

November 1794 — er wurde noch Zeuge der französischen Revolution

— starb Beccaria, von dem sein Freund Verri sagte, «er hätte
eine lebhafte Einbildungskraft und eine tiefe Kenntnis des menschlichen

Herzens besessen».

Eingeleitet wird Beccarias Werk «Ueber Verbrechen und Strafen»
mit dem Satze, daß «die Menschen gewöhnlich die wichtigsten
Anordnungen der alltäglichen Klugheit oder dem Gutbefinden derjenigen

überließen, die einen Vorteil haben, sich den besten Einrichtungen

entgegenzusetzen». Leider gilt diese Behauptung in ganz
besonderem Maß für die Strafrechtswissenschaft — sofern überhaupt
die vielfach wildesten Haßausbrüche der Gesellschaft gegen vereinzelte

Menschen als Wissenschaft bezeichnet werden dürfen — wo
jeder kleinste Fortschritt auf dem Wege zur wahren Humanität nur
mit unsäglichen Mühen erreicht werden konnte. So spottete der
Zustand des Strafrechts im 18. Jahrhundert jeder Beschreibung: «Einige
Ueberreste von Gesetzen eines eroberungssüchtigen Volkes (Römer)
aus dem Altertume, die ein Fürst, der vor zwölf Jahrhunderten zu
Konstantinopel regierte (Justinian), zusammenlesen ließ, die
hernach mit langob ardischen Gebräuchen vermischt und in bänderreiche
Werke unbekannter Privatausleger eingeschlossen wurden, machen
die Meinungen aus, denen man in einem großen Teile Europas
immer noch den Namen von Gesetzen gibt.»

Es ist das große Verdienst der Aufklärung, daß sie — in Fortführung

der so hoffnungsvoll begonnenen Tradition des Humanismus —
alle Lebensbezirke einer in der menschlichen Vernunft begründeten



340 Freidenker Nr. 11

Kritik unterzog. Im Recht wurde der Maßstab für diese Kritik im
Gesellschaftsvertrag, im «Contrat social» gefunden. Ideale Gesetze
sind nur solche, die «Verträge freier Menschen sind» und dabei «die
größte Glückseligkeit, woran die größte Menge Anteil nähme», zum
Ziele haben. Beccaria hat diese Grundsätze nicht als erster, wohl
aber in der konsequentesten Weise auf das Strafrecht angewendet
wissen wollen. Denn «man darf keinen dauerhaften Nutzen von der
Moralpolitik erhoffen, so lange sie nicht auf die unauslöschlichen
Empfindungen der Menschen begründet ist. Jedes Gesetz, das von
diesem Grundsatz abweicht, wird stets einen mächtigen Widerstand
antreffen». Und, zu einer Zeit, da immer noch in Europa die
Scheiterhaufen loderten, schleuderte er der barbarischen Strafrechtswissenschaft

seiner Zeit die Worte entgegen: «Laßt uns auch das

menschliche Herz zu Rate ziehen »

Den Schutz der Rechtsgüter im Auge behaltend, ist es für Beccaria

selbstverständlich, daß Sühne, Vergeltung und Rache in einem
zweckmäßigen Strafrecht keinen Platz haben können. Der Zweck
der Strafe darf nicht darin bestehen, «ein fühlendes Wesen zu quälen

und zu foltern, um ein begangenes Verbrechen ungeschehen zu
machen». Der Zweck kann kein anderer sein, «als den Missetäter
außer Stand zu setzen, weiterhin seinen Mitbürgern zu schaden».
Wahrlich, es brauchte beinahe zweihundert Jahre, um diesem humanen

Denken den Eintritt in die zünftige Strafrechtswissenschaft zu
verschaffen

Die Gründe für die Milde der Strafen — Kant nannte es ungerechtfertigter

Weise «Empfindelei» — hat Beccaria überzeugend dargelegt:
«Je grausamer die Strafen sind, desto mehr verhärten sich die
Gemüter der Menschen» und regen das Verbrechen nur noch an. «Immer

wurden in den Ländern und in den Zeitaltern, wo die
grausamsten Strafen gewöhnlich waren, die schrecklichsten und
unmenschlichsten Handlungen verübt, weil derselbe Geist der Wddheit
und Grausamkeit, der die Hand des Vatermörders leitete, auch die
Gesetze gab.»

Diese Tatsache, die uns die moderne Soziologie und Psychologie
sowie die Kriminalstatistik schlagend beweisen, veranlaßt« Beccaria,
mit eindrücklichsten Worten die Abschaffung der Todesstrafe zu
verlangen. Seine Abhandlung über diese Frage hat trotz der
dazwischenliegenden Zeit —¦ die Gegenwart ist unser Zeuge -— noch nichts
an Aktualität eingebüßt. «Diese unnütze Verschwendung von Stra-



Nr. 11 Freidenker 341

fen», so klagt er seine Zeit an, «die niemals die Menschen gebessert,
hat mich zur Untersuchung veranlaßt, ob die Todesstrafe bei einem
weisen Volke in der Tat nützlich und gerecht sei». Denn, so fügt er
bei, die Erfahrung der Jahrhunderte hat gezeigt, «daß die Todesstrafe

niemals entschlossene Männer abgehalten hat, die Gesellschaft
zu beeinträchtigen».

Die Schlußfolgerungen, die Beccaria am Ende seines Werkes
verkündet, dürfen als eines der schönsten Zeugnisse der Aufklärung
betrachtet werden. Die Verbrechensverhütung ist dem großen
Philosophen des Herzens weitaus wichtiger als die Strafe. «Es ist besser
Verbrechen vorzubeugen, als sie zu bestrafen. Dies ist der Hauptzweck

einer jeden guten Gesetzgebung.» Leider ist die Gesetzgebung,
«die man bisher zur Beförderung der Glückseligkeit der Nationen
angewandt hat, größtenteils elend und dem beabsichtigten Zwecke
zuwider gewesen». Die Wohlfahrt aller Bürger muß vermehrt gefördert

werden, denn «Sklaven sind wollüstiger und grausamer als freie
Menschen. Diese denken über die Wissenschaften nach, jene suchen
im Geräusche eines liederlichen Lebens Zerstreuung, um dem schrecklichen

Zustand, worin sie sich befinden, zu entfliehen». Ohne Zweifel

unter dem Einfluß der Schriften von Rousseau verlangt er die
Vervollkommnung der Erziehung, «da sie das sicherste, aber schwerste

Mittel ist, Verbrechen zu verhüten». Beccaria hat damit einen
Weg beschritten, der, wollen wir ein großes Uebel unserer Kultur
ausmerzen, auch der unsere werden muß

Die Bildung wird täglich geringer, weil die Hast größer wird.
Friedrich Nietzsche

Der Grad des Glaubens wird von der Intelligenz bestimmt. Hast
Du Dir schon einmal überlegt, was Du glaubst?

Die Meinungen der Menschen gründen sich größtenteils auf
Vorurteile, Fabeln, Irrtum und Betrug. Friedrich der Große

Freiheit vervollkommnet; Völker, wo sie nichts wirkt, sind ihrer
nicht würdig. Johannes von Müller


	Beccaria und sein Werk "Über Verbrechen und Strafen"

