
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 11

Artikel: "Psychische Realität" - ein Irrlicht

Autor: Tramer, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410832

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 11 Freidenker 329

Das Werden und Vergehen als solches und verstanden als ewiges
sich Aendern der ganzen Welt, ist unvergänglich, aber die Individuen

selbst sind vergänglich, nur in ihrem Wirken haben sie teil am
ewigen Hin und Her des Geschehens.

„Psychische Realität" — ein Irrlicht
Von Prof. Friedrich Tramer, Brno (Tschechoslowakei)

«Es gibt nicht», wie Ernst Haenßler treffend in seinem Aufsatz
«Die Metaphysik •— und wir» (Die Freigeistige Aktion, Juni 1958,
S. 44) bemerkt,

«zwei verschiedene reale Seinswelten, wie die Theologie das wahrhaben
will, es gibt nur eine real-kosmische Seinswelt, und diese trägt alle
Religionen und Gottesbilder als Schöpfungen des Menschen Diese
realkosmische Seinswelt ist in ihrem Seinsbestand ganz unabhängig davon,
ob sie von einem Menschenobjekt aus erkannt wird oder nicht».

Wie steht es nun mit den Dogmen und der Offenbarungslehre,
dem christlichen Glauben und den Wundern der kathohschen
Rehgion, an die Milhonen gläubiger Menschen aus einer angestammten
Tradition, aus Trägheit des Geistes, oft aber auch unter Zwang
festhalten? Gehören diese durch keine Logik und Erfahrung, durch
keine Wissenschaft und keinen kritischen Reahsmus bezeugten
religiösen Vorstellungen zu einer real-kosmischen Seinswelt? Sind
diese von Menschenhirnen in grauer Vorzeit erdachten, vererbten,
über die ganze Erde verbreiteten Erzeugnisse, vieheicht unbewußten
Ursprungs, sind diese «Archetypen», wie sie in letzter Zeit CG. Jung
genannt hat, als real, als wirkhch zu wertende Phänomene
anzusehen? Den Ausruck «Archetypen» für Urbilder, Urformen
finden wir bereits bei Cicero, Plinius und in ausgesprochenem
philosophischem Sinne im Corp. Herrn., Lib. L, in spezieller Bezugnahme
auf die Psychologie in den Werken von Adolf Bastian («Das
Beständige in den Menschenrassen», 1863), bei Hubert und Mauß, in
einem Werke des bekannten französischen Philosophen und Ethnologen

Lucien Lévy-Bruhl (1857—1939), und schließlich bei Nietzsche

in «Menschliches, Allzumenschliches», 1. 12 und 13. C. G. Jung
sagt in Weiterführung dieses Problems in seinem 1953 im Rascher-
Verlag in Zürich erschienenen Buche «Antwort auf Hiob», S. 5 ff.:



330 Freidenker Nr. 11

«Es gibt nämlich auch seelische Wahrheiten, die sich physisch weder
erklären noch beweisen oder bestreiten lassen. Wenn zum Beispiel ein
allgemeiner Glaube vorhanden wäre, daß der Rhein zu irgend einer Zeit
einmal von der Mündung aufwärts in seine eigene Quelle zurückgeflossen
sei, so ist dieser Glaube an sich eine Tatsache, obschon dessen Aussage,
physisch verstanden, als äußerst unglaubwürdig gelten muß. Ein solcher
Glaube bildet aber eine seelische Tatsache, die nicht zu bestreiten ist
und keines Beweises bedarf Zu dieser Art gehören die religiösen
Aussagen .»

Auch der bekannte Kulturphilosoph Graf Hermann Keyserling
nimmt einen ähnlichen Standpunkt ein, wenn er in seinem Buche
«Das Reisetagebuch eines Philosophen» von den Baudenkmälern in
Benares, von den Heiligtümern dieser Kultstätte Indiens und von
der «Wundermacht des Glaubens» spricht, der für ihn im Sinne
Jungs eine «physische Realität», eine Wirklichkeit ist, die schon
darum nach seiner Meinung Anspruch auf Anerkennung verdient,
weü die Wallfahrer durch den Glauben an die Heilwirkung der
Kultstätten, zu denen sie pilgern, schon glücklich werden Die
psychische Realität ist für den Mystiker Keyserling schon eine
psychische Wahrheit Er bedauert das «oberflächlich gewordene
Europa» deswegen, weil es «solche Wahrheiten kaum mehr kennt .»
und fährt in seiner Klage über das Schwinden einer religiösen
Hingabe fort:

«Bald wird keiner mehr Wallfahrten unternehmen, und früher oder später,

nur zu früh, wird die Christenheit ohne Heiligtümer dastehen
Was soll die Frage, ob eine Stätte ,wirklich' heilig sei? Wird sie lange

genug für heilig gehalten, so schlägt die Gottheit unweigerlich ihren
Wohnsitz auf in ihr .»

Keyserling weiß, daß der Glaube, seine Dogmen und Wunder nur
für den psychische Realitäten sind, der hierfür ein Auge, ein Ohr,
einen bestimmten «Sinn» hat, kurz der hierfür «begnadet» ist und im
Angesicht einer Wallfahrtsstätte in eine solche Andachtsstimmung
versetzt werden kann, daß er einfach an alles glaubt, was ihm durch
die Glaubenslehre an Dogmen und Wundern übermittelt wurde.
Keyserling weiß aber, daß diese Stimmung bei den meisten, wenn
nicht bei allen Menschen, nur durch äußere Umstände (Kult- und
Wallfahrtsorte, Kirchen, Reliquien usw.) erreicht und vertieft wird.
Darum ist es sein Wunsch (S. 234) :

«Freilich wäre es das Höchste, wenn einer überall die Gegenwart Gottes
spürte, unabhängig von äußerlichem Beistand. Aber das vermag kaum



Nr. 10 Freidenker 331

einer unter Millionen. Nicht alle Jahre wird ein Menschenkind geboren,
das wie Jesus von sich sagen kann: ,Ich habe, gleich dem Vater, alles
Leben in mir' .»

Keyserling ist es gar nicht entgangen, daß er hier einen circulus in
probando begeht, wenn er ausgerechnet Jesus als Beweis für eine
Begnadung erwähnt, Jesus, dessen Existenz für Millionen Menschen

gar nicht evident ist.
Wenn man diesen Standpunkt Jungs und Keyserlings als richtig

annehmen und anerkennen würde, ergäben sich Folgerungen von
ungeahnter Tragik im Weltgeschehen und in der Menschheitsgeschichte
und ein totaler Zerfall jeglichen Glaubens an Gerechtigkeit und
Menschenliebe und Menschenwürde. Denn alle Mordtaten und
Bestialitäten, die beispielsweise — um nur einige zu nennen — unter
Papst Innozenz III. zwanzig Jahre lang (1209—1229) durch die
«hedige» Inquisition begangen wurden, deren Träger und Vollstrek-
ker die Dominikaner waren und der 20 000 «Ketzer» zum Opfer
fielen, geschahen im Dienste des Glaubens und der Religion. Die
Judenmassaker in Deutschland zur Zeit der Kreuzzüge, als die Kreuzritter,

bevor sie ins Heilige Land zogen, in den Städten am Rhein
zahlreiche Pogrome veranstalteten, um sich des jüdischen Vermögens

zu bemächtigen, wurden im Dienste des Glaubens oder am
Rande des Glaubens «so nebenbei» verübt. Der Kreuzzug der
Pastorellen, der Hirten, Bauern und Landstreicher, der 1320 in
Südwestfrankreich wütete und dem Tausende Juden zum Opfer fielen, wurde
im Zeichen des Kreuzes und im Dienste des Glaubens unternommen,
bis Papst Johann XH. eingriff und die Kreuzfahrer zerstreuen ließ,
da ihr Morden, Rauben und Plündern auch für die Geistlichkeit und
den Adel gefährlich zu werden begann.

All die ungeheuerlichen Ritualmordbeschuldigungen im Mittelalter,

die in Deutschland Tausende unschuldige Opfer forderten '(ein
Beispiel hievon wird in Heines Meisternovelle «Der Rabbi von
Bacharach» erzählt), die bewußt falschen Anklagen wegen
Hostienschändung und schließlich die Judenmassaker in der Zeit, als der
Schwarze Tod über Europa raste und fast 25 000 000 Menschen das

Leben kostete, als Juden und Christen in gleicher Weise von dieser
verheerenden Krankheit befallen wurden — die Juden wurden aber
fälschlich beschuldigt, durch böswillige Brunnenvergiftungen die
Pest verschuldet zu haben — da wurde der in Deutschland auto-
chthone, endemische «Archetypus», um in der Sprache Jungs zu



332 Freidenker Nr. 11

reden, der Haß gegen das Judentum, zum Erreger einer Kette von
unmenschlichen Verbrechen, denen in Straßburg, Colmar, Schlett-
stadt, Mülhausen, Worms, Mainz, Köln und Frankfurt am Main
Hunderttausende von Juden zum Opfer fielen. Alle diese Greueltaten

wurden im Dienste des Glaubens und der Kirche verübt, genau
so wie die Ketzermorde und die Hexenverbrennungen. Autodafés,
Scheiterhaufen und Ketzergerichte waren die Gewaltmittel, mit
denen die katholische Kirche im Mittelalter und noch zu Beginn der
Neuzeit für den Glauben Christi kämpfte und die Widerspenstigen
mundtot machte An den Scheiterhaufen des Mittelalters, auf
denen neben zahlreichen anderen Märtyrern ihrer Ueberzeugung
Männer wie Hus, Savonarola und Giordano Bruno als «Ketzer»
verbrannt wurden, haben sich im 20. Jahrhundert die Gaskammern
Hitler-Deutschlands in Oswiencim-Birkenau, Buchenwald und
Mauthausen entzündet.

Alle diese in der Menschheitsgeschichte einzig dastehenden Bestialitäten

wurden im Dienste des Glaubens verübt, im Mittelalter und
noch zu Beginn der Neuzeit im Dienste des christlichen Glaubens,
in unseren Tagen im Dienste des Glaubens «an den von der Vorsehung

dem deutschen Volke gesandten Führer», von dem die Brünner
Dichterin Hauska-Brichta in einem Gedichte «Bauern hören eine
Führerrede» im Jahre 1942 in voller Begeisterung sagen konnte:

«Die Männer sitzen stumm. Ihr schweres Schweigen
geht andachtgleich in die Gemüter ein.
Wie zahm die Jungen ihre Häupter neigen!
Doch auf den Stirnen lodert Feuerschein.

Mit Wortgewalt die Seelen aufzuwühlen,
ward dem verliehen, den sie voll Glut verstehn :

der Führer spricht zum Volk — und alle fühlen
den Atem Gottes über Deutschland wehn.»

Daß das, was damals über Deutschland und die von der nazistischen

Geißel geknechteten Länder Europas wehte, nicht der «Atem
Gottes», sondern der Pesthauch der apokalyptischen Reiter mit dem
Hakenkreuz war, wußte zwar die übrige Welt; nur die Millionen
Nazis hielten den Blutrausch eines Walmsinnigen und seiner Garde
für den «Atem Gottes».



Nr. 11 Freidenker 333

Diese «neudeutsche Religion», die schon durch den einmalig in
der Geschichte vorkommenden Gruß (Heil Hitler!) versinnbildlicht
wurde und die wie ein böser Albtraum über jenen Ländern und
Völkern lastete, die unter die Fangarme des Nazismus geraten waren,
war also nach C. G. Jungs These das Ergebnis von «seelischen
Wahrheiten» «die sich physisch weder erklären noch beweisen oder
bestreiten lassen...» («Antwort auf Hiob», S. 5). Da für Jung der
«Glaube an sich» schon eine Tatsache oder, wie er es nennt, eine
«psychische» Realität ist, da also zum Beispiel die Kreuzfahrer, die,
bevor sie zum Grabe Christi zogen, Zehntausende Juden ermordeten
und sich so gewissermaßen im Blutrausch gegen ihre wehrlosen
Opfer Mut für ihre künftigen Kriegs- und Heldentaten im Heiligen
Lande holten — natürlich im Dienste der heiligen Sache und des

Heilandes — war ihr Verhalten keineswegs so verabscheuungswür-
dig und unmenschlich Es gründete sich ja auf dem Boden eines
«Glaubens» und war somit ein psychisches Phänomen

Wenn schon Jung die im Glauben (einem religiösen Bekenntnis)
oder in einem Glauben einem Meinen, Dafürhalten) begründeten

Erscheinungen als Gegebenheiten ansieht, die weder zu bestreiten

sind noch eines Beweises bedürfen, dann hätte er auch unbedingt

von einem ethischen Maßstab und dem moralischen Wert eines
solchen Glaubens sprechen müssen. Denn um bei Jungs Beispiel zu
bleiben: die Annahme, daß der Rhein einmal von der Mündung
aufwärts zur eigenen Quelle zurückgeflossen ist — gesetzt den Fall,
daß dieser Glaube die Menschen ergriffen hätte, obwohl eine solche
Aussage «physisch verstanden, als äußerst unglaubwürdig gelten
muß» (Jung), trotzdem nennt er aber einen solchen Glauben eine
«seelische Tatsache» — läßt sich doch nicht in eine Reihe mit dem
religiösen Glauben stellen, auf den es doch Jung in seinen Schriften
«Psychologie und Religion» und «Antwort auf Hiob» vor allem
ankam. Das aus der Geographie hergeholte Beispiel ist für unser
Problem völlig irrelevant.

Wir müssen die Behauptung Jungs, daß der Glaube eine seelische
Tatsache bildet, die nicht zu bestreiten ist und keines Beweises
bedarf, auf den religiösen, weltanschaulichen, ideologischen Sektor
applizieren, so wie es Jung eigentlich will, und da ergeben sich
unüberbrückbare Hindernisse. Diese will ich an zwei Beispielen
demonstrieren: Die Ritualmordlüge, die seit dem Mittelalter unter der
jüdischen Bevölkerung Deutschlands, Oesterreichs, Polens und Ruß-



334 Freidenker Nr. 11

lands bis in die jüngste Zeit zahlreiche unschuldige Opfer gefordert1
hat, war einem besonders der katholischen Landbevölkerung vom
Klerus eingeimpften Glauben entsprungen, daß die Juden bei der
Zubereitung der Mazzot (Mazzes), der ungesäuerten Osterbrote für
die Pessach-Tage, als Zeichen der Erinnerung an den Auszug der
Israeliten aus Aegypten, Christenblut benötigten. Gegen diese
infame Beschuldigung, die wahrscheinlich im Sinne C. G. Jungs «aus
Bildern kollektiver Natur», die fast über die ganze Erde als Bestandteile

der Mythen und gleichzeitig als autochthone Erzeugnisse
unbewußten Ursprungs vorkommen, als archetypische Motive hervortreten,

die nicht nur «durch Tradition (Ueberlieferung) und Migration

(Auswanderung), sondern auch durch Vererbung überliefert
wurden», haben neben einigen Päpsten des Mittelalters, wie zum
Beispiel Innozenz IV. (1253), die theologische Fakultät in Amsterdam

(1882), auch zahlreiche bedeutende nichtjüdische Gelehrte
Stellung genommen, wie zum Beispiel der bekannte alttestament-
liche Theologe Hermann Strach (1848—1922), der evangelische
Theologe Franz Delitzsch (1813—1890), der protestantische Theologe

Karl August Wünsche (1839—1913), der französische Orientalist

Ernest Renan (1823—1892) und schließlich Thomas Masaryk
(1850—1937), der im Ritualmordprozeß gegen Jakob Hilsner trotz
gehässigster Angriffe gegen seine Person unerschrocken gegen eine
Lüge kämpfte, die damals von klerikaler und nationalistischer Seite

propagiert wurde.
Wenn diese Verleumdung eines ganzen Volkes aus einem Glauben

erwachsen ist und für den Glauben in den breitesten Massen einer
unwissenden Bevölkerung propagandistisch ausgeschrotet wurde und
zu den blutigsten Exzessen führte — andere aufgeklärtere Tede der
Bevölkerung, die Sinn und Zweck dieser Hetze durchschauten, standen

dieser Lüge ablehnend gegenüber — kann man doch nicht ohne
jegliche Erklärung, wie es Jung tut («Antwort auf Hiob», S. 6), die
These verfechten: «Ein solcher Glaube bildet eine seelische
Tatsache, die nicht zu bestreiten ist und keines Beweises bedarf .»

Hier hätte Jung die den Sachverhalt erklärende Einschränkung
machen müssen, daß der «Glaube» an sich als eine weltanschauliche,

1 Ich verweise nur auf die Ritualmordbeschuldigungen anläßlich angeblicher
Ritualmorde: in Trient 1475, Damaskus 1840, in Tisza Eszlar (Ungarn) 1882,
Korfu 1891, Xanthen a. Rh. 1891, Polna (Böhmen) 1899, Könitz 1900, Kiew
1911 und Memel 1929.



Nr. 11 Freidenker 335

religiöse Erscheinung allenfalls ein psychisches Phänomen darstellt,
aber daß die durch den Glauben provozierten und gesetzten emotionalen

Handlungen durchaus keiner Wirklichkeit, keiner Realität
entsprechen, im Gegenteil der Wahrheit zuwiderlaufen.

Genau so verhält es sich mit dem Glauben eines Großteils des

deutschen Volkes in der Zeit des «Tausendjährigen Reiches»
Auch diese Vernebelung und Verfinsterung des Geistes bei einem
80-Millionen-Volk, dem nur ein verhältnismäßig kleiner Teil
aufrechter, nackensteifer Männer gegenüberstand, waren aus einem
Glauben geboren, der in seinen archetypischen Wurzeln begründet
und durch eine noch nie dagewesene propagandistische Hetze gefördert

wurde. Auch in diesem Falle war der Glaube leider eine
psychische Realität, ein seelisches Phänomen, aber die im Namen dieses
Glaubens in die Welt über den deutschen Rundfunk verbreiteten
Nachrichten sowie die von den Machthabem Hitler-Deutschlands
verübten Verbrechen entsprachen kemeswegs der Wirklichkeit: die
Meldungen waren erlogen und die verübten Verbrechen tausendmal
größer als die von dem Göbbelsschen Rundfunk in den Aether
gesandten Darstellungen Aber die Massen begeisterter Nazis hielten
an dem «Glauben» «an ihren von der Vorsehung gesandten Führer»
fest, mit dem sie auf Gedeih und Verderb verbunden waren. Der
Glaube war auch in diesem Falle leider «eine seehsche Tatsache»,
aber das Objekt des Glaubens war ein wahnsinniger Verbrecher und
die Idee, für die dieser Glaube gestartet wurde, Wahnsinn und
Bestialität.

Warum mußte dies alles gesagt werden? — Weil sonst der
philosophisch und weltanschaulich ungeschulte Leser des Jungschen Werkes,

geblendet von der Sprache und der schembar überzeugenden
Argumentation die psychische Reahtät des Glaubens mit den durch
diesen Irrglauben verursachten, oft unheilvollen Tatsachen
identifizieren würde. Diese Diskrepanz mußte einmal aufgezeigt werden,
um Irrtümer auszuschließen, die durch eine bewußte, weltanschaulich

gefärbte Darstellung entstehen und zu einer Verwirrung der
Gemüter führen könnten.

Ihr müßtet mir erlöster aussehen, daß ich an einen Erlöser glauben
könnte! Nietzsche


	"Psychische Realität" - ein Irrlicht

