Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 11

Artikel: "Psychische Realitat" - ein Irrlicht
Autor: Tramer, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410832

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410832
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 11 Freidenker 329

Das Werden und Vergehen als solches und verstanden als ewiges
sich Aendern der ganzen Welt, ist unverginglich, aber die Indivi-
duen selbst sind vergiinglich, nur in ihrem Wirken haben sie teil am

ewigen Hin und Her des Geschehens.

~Psychische Realitit*® — ein Irrlicht
Von Prof. Friedrich Tramer, Brno (Tschechoslowakei)

«Es gibt nicht», wie Ernst HaenBler treffend in seinem Aufsatz
«Die Metaphysik — und wir» (Die Freigeistige Aktion, Juni 1958,
S. 44) bemerkt,

«zwei verschiedene reale Seinswelten, wie die Theologie das wahrhaben
will, es gibt nur eine real-kosmische Seinswelt, und diese trigt alle Reli-
gionen und Gottesbilder als Schopfungen des Menschen... Diese real-
kosmische Seinswelt ist in ihrem Seinsbestand ganz unabhingig davon,
ob sie von einem Menschenobjekt aus erkannt wird oder nicht».

Wie steht es nun mit den Dogmen und der Offenbarungslehre,
dem christlichen Glauben und den Wundern der katholischen Reli-
gion, an die Millionen glidubiger Menschen aus einer angestammten
Tradition, aus Trigheit des Geistes, oft aber auch unter Zwang fest-
halten? Gehoren diese durch keine Logik und Erfahrung, durch
keine Wissenschaft und keinen kritischen Realismus bezeugten reli-
giosen Vorstellungen zu einer real-kosmischen Seinswelt? ... Sind
diese von Menschenhirnen in grauer Vorzeit erdachten, vererbten,
iiber die ganze Erde verbreiteten Erzeugnisse, vielleicht unbewuf3ten
Ursprungs, sind diese «Archetypen», wie sie in letzter Zeit C.G. Jung
genannt hat, als real, als wirklich zu wertende Phénomene anzu-
sehen? ... Den Ausruck «Archetypen» fiir Urbilder, Urformen fin-
den wir bereits bei Cicero, Plinius und in ausgesprochenem philo-
sophischem Sinne im Corp. Herm., Lib. I., in spezieller Bezugnahme
auf die Psychologie in den Werken von Adolf Bastian («Das Be-
stindige in den Menschenrassen», 1863), bei Hubert und MauB, in
einem Werke des bekannten franzosischen Philosophen und Ethno-
logen Lucien Lévy-Bruhl (1857—1939), und schlieBlich bei Nietz-
sche in «Menschliches, Allzumenschliches», I. 12 und 13. C. G. Jung
sagt in Weiterfithrung dieses Problems in seinem 1953 im Rascher-
Verlag in Ziirich erschienenen Buche «Antwort auf Hiob», S.5 ff.:



330 Freidenker Nr. 11

«Es gibt ndmlich auch seelische Wahrheiten, die sich physisch weder er-
kliren noch beweisen oder hestreiten lassen. Wenn zum Beispiel ein all-
gemeiner Glaube vorhanden wire, daB der Rhein zu irgend einer Zeit
einmal von der Miindung aufwirts in seine eigene Quelle zuriickgeflossen
sei, so ist dieser Glaube an sich eine Tatsache, obschon dessen Aussage,
physisch verstanden, als duBerst unglaubwiirdig gelten muB. Ein solcher
Glaube bildet aber eine seelische Tatsache, die nicht zu bestreiten ist
und keines Beweises bedarf (!). Zu dieser Art gehoren die religiosen Aus-
sagen...»

Auch der bekannte Kulturphilosoph Graf Hermann Keyserling
nimmt einen #hnlichen Standpunkt ein, wenn er in seinem Buche
«Das Reisetagebuch eines Philosophen» von den Baudenkmilern in
Benares, von den Heiligtiimern dieser Kultstidtte Indiens und von
der «Wundermacht des Glaubens» spricht, der fiir ihn im Sinne
Jungs eine «physische Realitdty, eine Wirklichkeit ist, die schon
darum nach seiner Meinung Anspruch auf Anerkennung verdient,
weil die Wallfahrer durch den Glauben an die Heilwirkung der
Kultstitten, zu denen sie pilgern, schon gliicklich werden... Die
psychische Realitiit ist fiir den Mystiker Keyserling schon eine psy-
chische Wahrheit ... Er bedauert das «oberfldchlich gewordene Eu-
ropay deswegen, weil es «solche Wahrheiten kaum mehr kennt...»
und fidhrt in seiner Klage iiber das Schwinden einer religiosen Hin-

gabe fort:

«Bald wird keiner mehr Wallfahrten unternehmen, und frither oder spi-
ter, nur zu frith, wird die Christenheit ohne Heiligtiimer dastehen...
Was soll die Frage, ob eine Stitte ,wirklich’ heilig sei? Wird sie lange
genug fir heilig gehalten, so schligt die Gottheit unweigerlich ihren
Wohnsitz auf in ihr (!!)...»

Keyserling weil}, daf} der Glaube, seine Dogmen und Wunder nur
fiir den psychische Realititen sind, der hierfiir ein Auge, ein Ohr,
einen bestimmten «Sinn» hat, kurz der hierfiir «<begnadet» ist und im
Angesicht einer Wallfahrtsstitte in eine solche Andachtsstimmung
versetzt werden kann, dal er einfach an alles glaubt, was ihm durch
die Glaubenslehre an Dogmen und Wundern iibermittelt wurde.
Keyserling weill aber, dall diese Stimmung bei den meisten, wenn
nicht bei allen Menschen, nur durch duflere Umstinde (Kult- und
Wallfahrtsorte, Kirchen, Reliquien usw.) erreicht und vertieft wird.
Darum ist es sein Wunsch (S. 234) :

«Freilich wire es das Hochste, wenn einer iiberall die Gegenwart Gottes
spiirte, unabhingig von #uBerlichem Beistand. Aber das vermag kaum



Nr. 10 Freidenker 331

einer unter Millionen. Nicht alle Jahre wird ein Menschenkind geboren,
das wie Jesus von sich sagen kann: ,Ich habe, gleich dem Vater, alles
Leben in mir’ .. .»

Keyserling ist es gar nicht entgangen, dall er hier einen circulus in
probando begeht, wenn er ausgerechnet Jesus als Beweis fiir eine
Begnadung erwihnt, Jesus, dessen Existenz fiir Millionen Menschen
gar nicht evident ist.

Wenn man diesen Standpunkt Jungs und Keyserlings als richtig
annehmen und anerkennen wiirde, ergiiben sich Folgerungen von un-
geahnter Tragik im Weltgeschehen und in der Menschheitsgeschichte
und ein totaler Zerfall jeglichen Glaubens an Gerechtigkeit und
Menschenliebe und Menschenwiirde. Denn alle Mordtaten und Be-
stialitidten, die beispielsweise — um nur einige zu nennen — unter
Papst Innozenz IIl. zwanzig Jahre lang (1209—1229) durch die
«heilige» Inquisition begangen wurden, deren Triger und Vollstrek-
ker die Dominikaner waren und der 20 000 «Ketzers> zum Opfer fie-
len, geschahen im Dienste des Glaubens und der Religion. Die Ju-
denmassaker in Deutschland zur Zeit der Kreuzziige, als die Kreuz-
ritter, bevor sie ins Heilige Land zogen, in den Stiddten am Rhein
zahlreiche Pogrome veranstalteten, um sich des jiidischen Vermé-
gens zu bemichtigen, wurden im Dienste des Glaubens oder am
Rande des Glaubens «so nebenbei» veriibt. Der Kreuzzug der Pasto-
rellen, der Hirten, Bauern und Landstreicher, der 1320 in Siidwest-
frankreich wiitete und dem Tausende Juden zum Opfer fielen, wurde
im Zeichen des Kreuzes und im Dienste des Glaubens unternommen,
bis Papst Johann XII. eingriff und die Kreuzfahrer zerstreuen lief3,
da ihr Morden, Rauben und Pliindern auch fiir die Geistlichkeit und
den Adel gefihrlich zu werden begann.

All die ungeheuerlichen Ritualmordbeschuldigungen im Mittel-
alter, die in Deutschland Tausende unschuldige Opfer forderten '(ein
Beispiel hievon wird in Heines Meisternovelle «Der Rabbi von
Bacharach» erzihlt), die bewulB3t falschen Anklagen wegen Hostien-
schindung und schlieflich die Judenmassaker in der Zeit, als der
Schwarze Tod iiber Europa raste und fast 25 000 000 Menschen das
Leben kostete, als Juden und Christen in gleicher Weise von dieser
verheerenden Krankheit befallen wurden — die Juden wurden aber
filschlich beschuldigt, durch boswillige Brunnenvergiftungen die
Pest verschuldet zu haben —, da wurde der in Deutschland auto-
chthone, endemische «Archetypus», um in der Sprache Jungs zu



332 Freidenker Nr. 11

reden, der Hall gegen das Judentum, zum Erreger einer Kette von
unmenschlichen Verbrechen, denen in StraBburg, Colmar, Schlett-
stadt, Miilhausen, Worms, Mainz, Koln und Frankfurt am Main
Hunderttausende von Juden zum Opfer fielen. Alle diese Greuel-
taten wurden im Dienste des Glaubens und der Kirche veriibt, genau
so wie die Ketzermorde und die Hexenverbrennungen. Autodafés,
Scheiterhaufen und Ketzergerichte waren die Gewaltmittel, mit
denen die katholische Kirche im Mittelalter und noch zu Beginn der
Neuzeit fiir den Glauben Christi kimpfte und die Widerspenstigen
mundtot machte... An den Scheiterhaufen des Mittelalters, auf
denen neben zahlreichen anderen Mirtyrern ihrer Ueberzeugung
Minner wie Hus, Savonarola und Giordano Bruno als «Ketzer» ver-
brannt wurden, haben sich im 20. Jahrhundert die Gaskammern
Hitler-Deutschlands in Oswiencim-Birkenau, Buchenwald und Maut-
hausen entziindet.

Alle diese in der Menschheitsgeschichte einzig dastehenden Bestia-
lititen wurden im Dienste des Glaubens verubt, im Mittelalter und
noch zu Beginn der Neuzeit im Dienste des christlichen Glaubens,
in unseren Tagen im Dienste des Glaubens «an den von der Vorse-
hung dem deutschen Volke gesandten Fiihrer», von dem die Briinner
Dichterin Hauska-Brichta in einem Gedichte «Bauern hoéren eine
Fiihrerrede» im Jahre 1942 in voller Begeisterung sagen konnte:

«Die Minner sitzen stumm. Thr schweres Schweigen
geht andachtgleich in die Gemiiter ein.

Wie zahm die Jungen ihre Hdupter neigen!

Doch auf den Stirnen lodert Feuerschein.

Mit Wortgewalt die Seelen aufzuwiihlen,

ward dem verliehen, den sie voll Glut verstehn:
der Fiihrer spricht zum Volk — und alle fiihlen
den Atem Gottes iiber Deutschland wehn.»

DalB3 das, was damals iiber Deutschland und die von der nazisti-
schen Geillel geknechteten Lidnder Europas wehte, nicht der «Atem
Gottes», sondern der Pesthauch der apokalyptischen Reiter mit dem
Hakenkreuz war, wullte zwar die iibrige Welt; nur die Millionen
Nazis hielten den Blutrausch eines Wahnsinnigen und seiner Garde
fiir den «A4tem Gottes».



Nr.11 Freidenker 333

Diese «neudeutsche Religion», die schon durch den einmalig in
der Geschichte vorkommenden Grul3 (Heil Hitler!) versinnbildlicht
wurde und die wie ein boser Albtraum iiber jenen Lindern und
Volkern lastete, die unter die Fangarme des Nazismus geraten waren,
war also nach C. G. Jungs These das Ergebnis von «seelischen Wahr-
heiten» (!), «die sich physisch weder erkliren noch beweisen oder
bestreiten lassen...» («Antwort auf Hiob», S.5). Da fiir Jung der
«Glaube an sich» schon eine Tatsache oder, wie er es nennt, eine
«psychische» Realitit ist, da also zum Beispiel die Kreuzfahrer, die,
bevor sie zum Grabe Christi zogen, Zehntausende Juden ermordeten
und sich so gewissermallen im Blutrausch gegen ihre wehrlosen
Opfer Mut fiir ihre kiinftigen Kriegs- und Heldentaten im Heiligen
Lande holten — natiirlich im Dienste der heiligen Sache und des
Heilandes —, war ihr Verhalten keineswegs so verabscheuungswiir-
dig und unmenschlich ... Es griindete sich ja auf dem Boden eines
«Glaubens» und war somit ein psychisches Phinomen. ..

Wenn schon Jung die im Glauben (einem religiosen Bekenntnis)
oder in einem Glauben (= einem Meinen, Dafiirhalten) begriinde-
ten Erscheinungen als Gegebenheiten ansieht, die weder zu bestrei-
ten sind noch eines Beweises bediirfen, dann hitte er auch unbe-
dingt von einem ethischen MaBlstab und dem moralischen Wert eines
solchen Glaubens sprechen miissen. Denn um bei Jungs Beispiel zu
bleiben: die Annahme, dafl der Rhein einmal von der Miindung
aufwirts zur eigenen Quelle zuriickgeflossen ist — gesetzt den Fall,
daf3 dieser Glaube die Menschen ergriffen hitte, cbwohl eine solche
Aussage «physisch verstanden, als duBerst unglaubwiirdig gelten
muf}» (Jung), trotzdem nennt er aber einen solchen Glauben eine
«seelische Tatsache» —, IdBt sich doch nicht in eine Reihe mit dem
religiosen Glauben stellen, auf den es doch Jung in seinen Schriften
«Psychologie und Religion» und «Antwort auf Hiob» vor allem an-
kam. Das aus der Geographie hergeholte Beispiel ist fiir unser Pro-
blem vé6llig irrelevant.

Wir miissen die Behauptung Jungs, da} der Glaube eine seelische
Tatsache bildet, die nicht zu bestreiten ist und keines Beweises be-
darf, auf den religiosen, weltanschaulichen, ideologischen Sektor
applizieren, so wie es Jung eigentlich will, und da ergeben sich un-
iiberbriickbare Hindernisse. Diese will ich an zwei Beispielen demon-
strieren: Die Ritualmordliige, die seit dem Mittelalter unter der
jiudischen Bevolkerung Deutschlands, Oesterreichs, Polens und Ruf3-



334 Freidenker Nr. 11

lands bis in die jiingste Zeit zahlreiche unschuldige Opfer gefordert®
hat, war einem besonders der katholischen Landbevilkerung vom
Klerus eingeimpften Glauben entsprungen, daBl die Juden bei der
Zubereitung der Mazzot (Mazzes), der ungesduerten Osterbrote fiir
die Pessach-Tage, als Zeichen der Erinnerung an den Auszug der
Israeliten aus Aegypten, Christenblut bendtigten. Gegen diese in-
fame Beschuldigung, die wahrscheinlich im Sinne C. G. Jungs «aus
Bildern kollektiver Natur», die fast iiber die ganze Erde als Bestand-
teile der Mythen und gleichzeitig als autochthone Erzeugnisse un-
- bewuBlten Ursprungs vorkommen, als archetypische Motive hervor-
treten, die nicht nur «durch Tradition (Ueberlieferung) und Migra-
tion (Auswanderung), sondern auch durch Vererbung iiberliefert
wurden», haben neben einigen Pépsten des Mittelalters, wie zum
Beispiel Innozenz IV. (1253), die theologische Fakultédt in Amster-
dam (1882), auch zahlreiche bedeutende nichtjiidische Gelehrte
Stellung genommen, wie zum Beispiel der bekannte alttestament-
liche Theologe Hermann Strach (1848—1922), der evangelische
Theologe Franz Delitzsch (1813—1890), der protestantische Theo-
loge Karl August Wiinsche (1839—1913), der franzésische Orienta-
list Ernest Renan (1823—1892) und schlieBlich Thomas Masaryk
(1850—1937), der im RitualmordprozeB3 gegen Jakob Hilsner trotz
gehissigster Angriffe gegen seine Person unerschrocken gegen eine
Liige kimpfte, die damals von klerikaler und nationalistischer Seite
propagiert wurde. '

Wenn diese Verleumdung eines ganzen Volkes aus einem Glauben
erwachsen ist und fiir den Glauben in den breitesten Massen einer
unwissenden Bevilkerung propagandistisch ausgeschrotet wurde und
zu den blutigsten Exzessen fithrte — andere aufgeklirtere Teile der
Bevolkerung, die Sinn und Zweck dieser Hetze durchschauten, stan-
den dieser Liige ablehnend gegeniiber —, kann man doch nicht ohne
jegliche Erkldrung, wie es Jung tut («Antwort auf Hiob», S. 6), die
These verfechten: «Ein solcher Glaube bildet eine seelische Tat-
sache, die nicht zu bestreiten ist und keines Beweises bedarf...»
Hier hitte Jung die den Sachverhalt erklirende Einschrinkung ma-
chen miissen, daBl der «Glaubey» an sich als eine weltanschauliche,

1 Ich verweise nur auf die Ritualmordbeschuldigungen anliBlich angeblicher
Ritualmorde: in Trient 1475, Damaskus 1840, in Tisza Eszlar (Ungarn) 1882,
Korfu 1891, Xanthen a.Rh. 1891, Polna (Bchmen) 1899, Konitz 1900, Kiew
1911 und Memel 1929,



Nr.11 Freidenker 335

religiose Erscheinung allenfalls ein psychisches Phéinomen darstellt,
aber daf3 die durch den Glauben provozierten und gesetzten emotio-
nalen Handlungen durchaus keiner Wirklichkeit, keiner Realitit
entsprechen, im Gegenteil der Wahrheit zuwiderlaufen. - - - - -

Genau so verhilt es sich mit dem Glauben eines Grofteils des
deutschen Volkes in der Zeit des «Tausendjihrigen Reiches»...
Auch diese Vernebelung und Verfinsterung des Geistes bei einem
80-Millionen-Volk, dem nur ein verhiltnismidfBig kleiner Teil auf-
rechter, nackensteifer Ménner gegeniiberstand, waren aus einem
Glauben geboren, der in seinen archetypischen Wurzeln begriindet
und durch eine noch nie dagewesene propagandistische Hetze gefor-
dert wurde. Auch in diesem Falle war der Glaube leider eine psy-
chische Realitiit, ein seelisches Phinomen, aber die im Namen dieses
Glaubens in die Welt iiber den deutschen Rundfunk verbreiteten
Nachrichten sowie die von den Machthabern Hitler-Deutschlands
veriibten Verbrechen entsprachen keineswegs der Wirklichkeit: die
Meldungen waren erlogen und die veriibten Verbrechen tausendmal
grofler als die von dem Gobbelsschen Rundfunk in den Aether ge-
sandten Darstellungen ... Aber die Massen begeisterter Nazis hielten
an dem «Glauben» «an ihren von der Vorsehung gesandten Fiihrer»
fest, mit dem sie auf Gedeih und Verderb verbunden waren. Der
Glaube war auch in diesem Falle leider «eine seelische Tatsache»,
aber das Objekt des Glaubens war ein wahnsinniger Verbrecher und
die Idee, fiir die dieser Glaube gestartet wurde, Wahnsinn und Be-
stialitat.

Warum muflte dies alles gesagt werden? — Weil sonst der philo-
sophisch und weltanschaulich ungeschulte Leser des Jungschen Wer-
kes, geblendet von der Sprache und der scheinbar iiberzeugenden
Argumentation die psychische Realitit des Glaubens mit den durch
diesen Irrglauben verursachten, oft unheilvollen Tatsachen identi-
fizieren wiirde. Diese Diskrepanz muflite einmal aufgezeigt werden,
um Irrtiimer auszuschlieBen, die durch eine bewullte, weltanschau-
lich gefirbte Darstellung entstehen und zu einer Verwirrung der
Gemiiter fithren konnten.

Ihr miiBBtet mir erloster aussehen, daf3 ich an einen Erloser glauben

konnte! Nietzsche



	"Psychische Realität" - ein Irrlicht

