
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 10

Artikel: John Locke : ein Brief über Toleranz

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 10 Freidenker 305

Ananas gespeist werden. Nein, wer Disteln gegessen, war ein
Esel; und wer die Prügel bekommen hat, der behält sie! .»

Was hätte Heine erst zu den Trostworten des Bischofs Dibelius zu
sagen gehabt, der der von Atom- und Wasserstoffbomben vernichteten

Menschheit das «ewige Leben» im Jenseits verheißt?

Darum halten wir es, auf dem Boden des real-kosmischen Seins
stehend und nur der Menschenwahrheit dienend, immer mit dem
natürlichen, dem gesunden Menschenverstand entsprechenden und
uns Freidenkern ganz besonders einleuchtenden Standpunkt desselben

Heine:

Wir wollen auf Erden glücklich sein,

wir wollen nicht mehr darben.

Verschlemmen soll nicht der faule Bauch,

was fleißige Hände erwarben

den Himmel überlassen wir den Engeln und den Spatzen.

John Loche: Ein Brief über Toleranz

(MGL) In der Reihe der englischen Empiristen des 17. Jahrhunderts

ist John Locke, neben F. Bacon, T. Hobbes und D. Hume, einer
jener Großen, die mit der Waffe der Vernunft den widerstrebenden
Mächten des Dogmatismus zu Leibe rückten und dem Durchbruch
des wissenschaftlichen Geistes den Weg ebneten. Sein klassischer
Brief über Toleranz liegt nun, von Julius Ebbinghaus übersetzt und
glänzend kommentiert, als erster Band der Schriftenreihe «La
Philosophie et la Communauté mondiale» vor, im Verlag Felix Meiner,
Hamburg. Die Einleitung enthält eine Darstellung der politisch-konfessionellen

Situation im damaligen England, der Umstände, die zur
Entstehung des Briefes, den Locke 1685 im Exil geschrieben hat,
Anlaß boten, eine gegliederte Inhaltsübersicht, sowie eine
scharfsinnige Analyse der lockeschen Argumente. Beim schrittweisen
Abtasten der Gedankengänge wird uns zwar deutlich, daß auf Grund



306 Freidenker Nr. 10

von Lockes religiösen Prämissen die Forderung der Toleranz nicht
ohne inneren Widerspruch durchgeführt werden konnte: Lockes
Verdienst besteht vor allem darin, als erster mit aller Schärfe zu
einem Problem Stellung bezogen zu haben, das die Menschen damals
wie heute bedrückte, und daß er so die Diskussion über ein Thema
ins Rollen brachte, das bis heute nichts von seiner Aktualität
eingebüßt hat. Locke ließ als Deist den Offenbarungsglauben als
solchen zeitlebens unangefochten, den grundlegenden Widerspruch
verkennend, der zwischen diesem und der Toleranzforderung besteht.
Späteren Generationen blieb es vorbehalten, Licht auf diese
fundamentalen Zusammenhänge zu werfen. Doch sind wir noch weit
davon entfernt, die ungeheure Flut von Vorurteilen überwunden zu
haben, die Menschen und Völker je und je dem Fieber egozentrischer

Unduldsamkeit und mörderischer Ignoranz überantworteten.

«Das Prinzip, das Locke seiner Toleranzforderung zugrundelegt,
besteht in einer einfachen Unterscheidung der Aufgaben der Kirche
und des Staates. Dieser dient der irdischen Wohlfahrt des Menschen.
Seine (gottgewollte) Aufgabe ist es, dafür durch zwangsmäßige
Sicherung der Freiheit, des Lebens und des Eigentums seiner Glieder

Sorge zu tragen. Auch die Scholastik hatte schon gelehrt, daß
diese Aufgabe dem Prinzip nach von der Kirche unabhängig sei.

Deren Zweck ist die ewige Seligkeit.» (Ebbinghaus, S. XXVI.)
Gleich zu Beginn versucht Locke, eine Begründung der
Toleranzforderung von der Religion her durchzuführen : Erstens widerspricht
Intoleranz dem Liebesgebot Jesu und seinem gelebten Beispiel;
zweitens lassen sich Ueberzeugungen nicht aufzwingen, Glaubenszwang

hat nichts als Quälerei im Gefolge und verlockt zu Heuchelei,

ist also selbst Sünde. Anstelle des «Knie nieder, und du wirst
glauben!» postuliert Locke die Selbstverantwortung des Menschen:
Niemand kann uns die Gewissensentscheidung abnehmen, weil
niemand, auch die Obrigkeit nicht, im Besitz unfehlbarer Kenntnis des

Weges zur Seligkeit ist. Jede kirchliche Vereinigung muß deshalb
auf Freiwilligkeit beruhen; der Kirche kann zwar das Recht,
Abtrünnige zu exkommunizieren, nicht abgesprochen werden, doch
darf dies nicht mit Minderung irgendwelcher bürgerlicher Rechte

verknüpft sein. Vielmehr hat der Staat die Pflicht, Menschen vor
jedem Zwang religiöser Art zu schützen. Andererseits liegt es aber
nicht in den Befugnissen des Staates, religiöse Vereinigungen
irgendwelcher Art, so unsinnig oder götzendienerisch sie Außenstehenden



Nr. 10 Freidenker 307

immer erscheinen mögen, zu verbieten, solange diese den bürgerlichen

Rechten sich nicht widersetzen. Daß wir uns hier in einem
heiklen Gebiet befinden, ist Locke sich durchaus bewußt: «Ein
anderes, mehr verborgenes, aber für das Gemeinwesen gefährlicheres
Uebel ist es, wenn Menschen für sich und die Leute ihrer eigenen
Sekte ein besonderes Vorrecht beanspruchen, das mit einem glänzenden

Anschein gleißnerischer Worte zugedeckt ist, aber in Wirklichkeit

dem bürgerlichen Rechte der Gemeinschaft widerspricht. Wir
können beispielsweise keine Sekte finden, die ausdrücklich und offen
lehrt, daß Menschen nicht verpflichtet sind, ihr Versprechen zu halten,

daß Fürsten von denen entthront werden können, die in der
Religion von ihnen abweichen, oder daß die Herrschaft über alle
Dinge nur ihnen zusteht. Denn so unverhüllt und gerade herausgestellt

würden diese Dinge bald das Auge und den Arm der Obrigkeit

auf sich ziehen und alle Verantwortlichkeit des Gemeinwesens

zur Wachsamkeit gegen die Verbreitung eines so gefährlichen Uebels
aufwecken. Aber gleichwohl finden wir solche, die dasselbe nur mit
anderen Worten sagen. Was sonst meinen die, die lehren, daß Treu
und Glauben zu brechen ihnen zusteht (Jesuiten?). Denn sie
erklären alle, die nicht zu ihrer Gemeinschaft gehören, für Ketzer,
oder können sie wenigstens dafür erklären, wann immer sie es für
passend halten. Was kann die Meinung ihrer Behauptung sein, daß
exkommunizierte Könige ihre Krone und ihr Königreich verwirken?
Es ist augenscheinlich, daß sie sich dadurch die Machtvollkommenheit

anmaßen, Könige abzusetzen, denn sie fordern die Befugnis der
Exkommunikation als Sonderrecht ihrer Priesterschaft.» (S. 93.)
Locke erkennt hingegen nicht klar, daß grundsätzlich jede Kirche,
die die ewige Seligkeit von ihren heiligen Riten abhängig macht, der
Toleranzidee wesensmäßig unzugänglich bleibt: Tolerant sein hieße
für sie, den Einflüsterungen des Bösen Tür und Tor öffnen. Ueberhaupt

ist es niemals die Sorge um das ewige Leben, welche die
Menschen der Toleranzidee geneigt macht.

Locke setzt zwar alle Register seiner Ueberzeugungskraft und
Beredsamkeit in Aktion, um der Intoleranz den Wind aus den Segeln
zu nehmen, aber dort, wo er am meisten anspricht, sind es nicht
grundsätzliche Erwägungen, sondern einfache argumenta ad homi-
nem: Er appelliert an das gesunde Empfinden, stürzt in Zweifel,
führt ad absurdum, ja, schürt den natürlichen Lachreiz, wenn er
etwa die spitzfindigen Vorschriften vor uns ausbreitet, von denen



308 Freidenker Nr. 10

der Liebe Gott die ewige Seligkeit angeblich abhängig gemacht
haben soll. Hier einige Zitate, die typisch sind für Lockes Argumentation

:

«Keine Gewalt, kein Unrecht darf ihm angetan werden, er sei
Christ oder Heide. Ja, wahrhaftig, wir dürfen uns nicht mit den

engen Maßen bloßer Gerechtigkeit begnügen: Barmherzigkeit, Güte
und Freigebigkeit muß hinzukommen. Das schärft uns das Evangelium

ein, befiehlt uns die Vernunft und fordert jene natürliche
Brüderlichkeit von uns, in die wir hineingeboren sind.» (S. 29.) — Weit
davon entfernt, theoretisch widerlegen zu können, daß für einen
Ketzer ein qualvoller Verbrennungstod das einzige ist, was seine
Seele vor ewigem Schmoren im Höllenfeuer zu bewahren imstande
ist, glaubt er einfach nicht an die Aufrichtigkeit solcher
«Liebesdienste»: «Nun appelliere ich an das Gewissen derer, die unter dem
Vorwande der Religion verfolgen, martern, zugrunderichten und
töten, ob sie es aus Freundschaft und Güte gegen sie tun, oder nicht.
Und wahrhaftig: Dann erst und nicht früher werde ich es glauben,
wenn ich sehe, daß diese feurigen Eiferer ihre Freunde und
Vertrauten in derselben Weise für die offenkundigen Sünden bestrafen,
die diese gegen die Vorschriften des Evangeliums begehen.» (S. 5.) —
Er gibt wiederholt zu verstehen, daß sittliche Untadeligkeit wohl
das Haupterfordernis im Reiche Gottes sein möchte. Das, wofür
Leute verfolgt würden, seien aber «größtenteils spitzfindige und
verwickelte Dinge jenseits der Fassungskraft des Verstandes». (S. 7.) —
«Nun aber, wenn ich mit äußerster Anstrengung voranschreite auf
dem Wege, der gemäß der geheiligten Geographie nach Jerusalem
führt, warum werde ich von anderen Leuten geschlagen und
mißhandelt, weil ich vielleicht keine hohen Stiefel trage, weil mein
Haar nicht den richtigen Schnitt hat, weil ich vielleicht nicht in
der richtigen Weise ins Wasser getaucht bin, weil ich unterwegs
Fleisch esse oder irgendeine Speise, die meinem Magen zuträglich
ist, weil ich gewisse Abwege vermeide, die mir in Heidegestrüpp
oder Abgründe zu führen scheinen, weil unter den verschiedenen
Pfaden, die dieselbe Wegrichtung haben, den zu gehen wähle, der
der geradeste und sauberste zu sein scheint, weil ich die Gesellschaft

einiger Reisender vermeide, die weniger ernst und anderer, die
sauertöpfischer sind, als sie sein sollten, oder schließlich, weil ich einem
Führer folge, der entweder in Weiß gekleidet und mit einer Mitra
gekrönt ist oder nicht ist?» (S. 45.) Solche satirischen Tiraden füh-



Nr. 10 Freidenker 309

ren jeden, der noch einigermaßen selbständig denkt, zu heilsamen
Zweifeln : Sollte Gott wirklich so unvernünftige Forderungen gestellt
haben? Locke ist der Ueberzeugung, daß der Glaube sich mit der
Vernunft in Uebereinstimmung befinden muß.

Es scheint mir angebracht, hier noch einige allgemeinere Gedanken

zum Problem der Toleranz anzuschließen :

Wenn Toleranz ein Aspekt der weltoffenen Haltung ist, die
wissenschaftlichem Geist, uneingeschränkter Mitmenschlichkeit und
demokratischer Gesinnung entspricht, die sich vom Wunschdenken
befreit hat, um sich der Erforschung und Gestaltung der Welt
zuzuwenden, ist Intoleranz dem unwissenden, ichbefangenen, ohnmächtigen

Menschen gemäß, der die Welt mit Hilfe eines Mythos zu
bewältigen sucht. Jedes Anders-Sein faßt der innerlich unfreie,
abergläubische Mensch als Herausforderung, als Bedrohung seiner
Existenzgrundlage auf und reagiert mit Unduldsamkeit und Fanatismus.

Diese menschliche Lage hat Dostojewski in seiner berühmten
Legende «Der Großinquisitor» großartig gezeichnet: «Denn die
Sorge dieser kläglichen Geschöpfe besteht nicht nur darin, etwas zu
finden, was dieser oder jener anbeten kann, sondern unbedingt so

etwas, das alle sofort gleichfalls anbeten wollen, unbedingt alle
zusammen! Gerade dieses Bedürfnis nach Gemeinsamkeit in der
Anbetung ist seit Beginn der Zeiten die größte Qual der Menschen
gewesen, sei es als Einzelwesen, sei es als ganze Menschheit. Um der
gemeinsamen Anbetung willen haben sich die Menschen gegenseitig
mit dem Schwert ausgerottet.» — Der gläubig-autoritär erzogene
Mensch erträgt die Freiheit der Selbstverantwortung nicht, er klammert

sich an die Sicherheit von Offenbarungen und reagiert bei Be-

drohung dieses Schutzgebäudes aufs Heftigste. Hierin liegt auch der
Grund, weshalb man einem Menschen seinen Glauben nicht nehmen
kann, solange man ihn nicht von der Bangigkeit des Alleinseins
durch Stärkung seiner mitmenschlichen Verbundenheit erlöst.

Jeder Offenbarungsglaube bleibt seiner Natur nach enthusiastisch,
irrational, Vernunftgründen unzugänglich: Auch liebevolle
Erklärungen sind einem Menschen, der auf diesem Boden steht, nichts
als um so gefährlichere Einflüsterungen des Bösen. Dennoch kennen
wir keinen besseren Weg, Menschen zu überzeugen, als denjenigen,
welchen auch Locke schon begangen hat: «Die Wahrheit dringt auf
keine Weise besser durch, als wenn starke Gründe und Beweise sich
mit der Mild der Höflichkeit paaren.»


	John Locke : ein Brief über Toleranz

