Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 41 (1958)

Heft: 10

Artikel: John Locke : ein Brief Uber Toleranz
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410819

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 10 Freidenker 305

Ananas gespeist werden. Nein, wer Disteln gegessen, war ein
Esel; und wer die Priigel bekommen hat, der behilt sie!...»

Was hitte Heine erst zu den Trostworten des Bischofs Dibelius zu
sagen gehabt, der der von Atom- und Wasserstoffbomben vernichte-
ten Menschheit das «ewige Leben» im Jenseits verheif3t?!----

Darum halten wir es, auf dem Boden des real-kosmischen Seins
stehend und nur der Menschenwahrheit dienend, immer mit dem
natiirlichen, dem gesunden Menschenverstand entsprechenden und
uns Freidenkern ganz besonders einleuchtenden Standpunkt dessel-
ben Heine:

Wir wollen auf Erden gliicklich sein,

wir wollen nicht mehr darben.
Verschlemmen soll nicht der faule Bauch,
was fleilige Hinde erwarben...

oooooooooooooooooo

den Himmel iiberlassen wir den Engeln und den Spatzen.

John Lodke: Ein Brief iiber Toleranz

(MGL) In der Reihe der englischen Empiristen des 17. Jahrhun-
derts ist John Locke, neben F. Bacon, T. Hobbes und D. Hume, einer
jener Groflen, die mit der Waffe der Vernunft den widerstrebenden
Michten des Dogmatismus zu Leibe riickten und dem Durchbruch
des wissenschaftlichen Geistes den Weg ebneten. Sein klassischer
Brief iiber Toleranz liegt nun, von Julius Ebbinghaus iitbersetzt und
glinzend kommentiert, als erster Band der Schriftenreihe «La Philo-
sophie et la Communauté mondiale» vor, im Verlag Felix Meiner,
Hamburg. Die Einleitung enthilt eine Darstellung der politisch-kon-
fessionellen Situation im damaligen England, der Umsténde, die zur
Entstehung des Briefes, den Locke 1685 im Exil geschrieben hat,
AnlaB boten, eine gegliederte Inhaltsiibersicht, sowie eine scharf-
sinnige Analyse der lockeschen Argumente. Beim schrittweisen Ab-
tasten der Gedankenginge wird uns zwar deutlich, daBl auf Grund



306 Freidenker Nr. 10

von Lockes religiosen Prédmissen die Forderung der Toleranz nicht
ohne inneren Widerspruch durchgefiihrt werden konnte: Lockes
Verdienst besteht vor allem darin, als erster mit aller Schirfe zu
einem Problem Stellung bezogen zu haben, das die Menschen damals
wie heute bedriickte, und daB3 er so die Diskussion iiber ein Thema
ins Rollen brachte, das bis heute nichts von seiner Aktualitdt ein-
gebiiflt hat. Locke lief3 als Deist den Offenbarungsglauben als sol-
chen zeitlebens unangefochten, den grundlegenden Widerspruch ver-
kennend, der zwischen diesem und der Toleranzforderung besteht.
Spiteren Generationen blieb es vorbehalten, Licht auf diese funda-
mentalen Zusammenhinge zu werfen. Doch sind wir noch weit da-
von entfernt, die ungeheure Flut von Vorurteilen iiberwunden zu
haben, die Menschen und Vélker je und je dem Fieber egozentri-
scher Unduldsamkeit und mérderischer Ignoranz iiberantworteten.

«Das Prinzip, das Locke seiner Toleranzforderung zugrundelegt,
besteht in einer einfachen Unterscheidung der Aufgaben der Kirche
und des Staates. Dieser dient der irdischen Wohlfahrt des Menschen.
Seine (gottgewollte) Aufgabe ist es, dafiir durch zwangsmiBige
Sicherung der Freiheit, des Lebens und des Eigentums seiner Glie-
der Sorge zu tragen. Auch die Scholastik hatte schon gelehrt, dal3
diese Aufgabe dem Prinzip nach von der Kirche unabhingig sei.
Deren Zweck ist die ewige Seligkeit.» (Ebbinghaus, S. XXVI.)
Gleich zu Beginn versucht Locke, eine Begrindung der Toleranz-
forderung von der Religion her durchzufiihren: Erstens widerspricht
Intoleranz dem Liebesgebot Jesu und seinem gelebten Beispiel;
zweitens lassen sich Ueberzeugungen nicht aufzwingen, Glaubens-
zwang hat nichts als Quilerei im Gefolge und verlockt zu Heuche-
lei, ist also selbst Siinde. Anstelle des «Knie nieder, und du wirst
glauben!» postuliert Locke die Selbstverantwortung des Menschen:
Niemand kann uns die Gewissensentscheidung abnehmen, weil nie-
mand, auch die Obrigkeit nicht, im Besitz unfehlbarer Kenntnis des
Weges zur Seligkeit ist. Jede kirchliche Vereinigung muf3 deshalb
auf Freiwilligkeit beruhen; der Kirche kann zwar das Recht, Ab-
triinnige zu exkommunizieren, nicht abgesprochen werden, doch
darf dies nicht mit Minderung irgendwelcher biirgerlicher Rechte
verkniipft sein. Vielmehr hat der Staat die Pflicht, Menschen vor
jedem Zwang religioser Art zu schiitzen. Andererseits liegt es aber
nicht in den Befugnissen des Staates, religiose Vereinigungen irgend-
welcher Art, so unsinnig oder gétzendienerisch sie Aullenstehenden



Nr. 10 Freidenker 307

immer erscheinen mégen, zu verbieten, solange diese den biirger-
lichen Rechten sich nicht widersetzen. Dall wir uns hier in einem
heiklen Gebiet befinden, ist Locke sich durchaus bewuflt: «Ein an-
deres, mehr verborgenes, aber fiir das Gemeinwesen gefahrlicheres
Uebel ist es, wenn Menschen fiir sich und die Leute ihrer eigenen
Sekte ein besonderes Vorrecht beanspruchen, das mit einem glinzen-
den Anschein gleiflnerischer Worte zugedeckt ist, aber in Wirklich-
keit dem biirgerlichen Rechte der Gemeinschaft widerspricht. Wir
konnen beispielsweise keine Sekte finden, die ausdriicklich und offen
lehrt, daB3 Menschen nicht verpflichtet sind, ihr Versprechen zu hal-
ten, daf3 Fiirsten von denen entthront werden koénnen, die in der
Religion von ihnen abweichen, oder dall die Herrschaft iiber alle
Dinge nur ihnen zusteht. Denn so unverhiillt und gerade herausge-
stellt wiirden diese Dinge bald das Auge und den Arm der Obrig-
keit auf sich ziehen und alle Verantwortlichkeit des Gemeinwesens
zur Wachsamkeit gegen die Verbreitung eines so gefihrlichen Uebels
aufwecken. Aber gleichwohl finden wir solche, die dasselbe nur mit
anderen Worten sagen. Was sonst meinen die, die lehren, dall Treu
und Glauben zu brechen ihnen zusteht (Jesuiten?). Denn sie er-
kliren alle, die nicht zu ihrer Gemeinschaft gehoren, fiir Ketzer,
oder konnen sie wenigstens dafiir erkldren, wann immer sie es fiir
passend halten. Was kann die Meinung ihrer Behauptung sein, daf3
exkommunizierte Kénige ihre Krone und ihr Kénigreich verwirken?
Es ist augenscheinlich, dal3 sie sich dadurch die Machtvollkommen-
heit anmallen, Konige abzusetzen, denn sie fordern die Befugnis der
Exkommunikation als Sonderrecht ihrer Priesterschaft.» (S. 93.)
Locke erkennt hingegen nicht klar, dal grundsitzlich jede Kirche,
die die ewige Seligkeit von ihren heiligen Riten abhingig macht, der
Toleranzidee wesensmillig unzuginglich bleibt: Tolerant sein hiefle
fiir sie, den Einfliisterungen des Bosen Tiir und Tor 6ffnen. Ueber-
haupt ist es niemals die Sorge um das ewige Leben, welche die Men-
schen der Toleranzidee geneigt macht.

Locke setzt zwar alle Register seiner Ueberzeugungskraft und Be-
redsamkeit in Aktion, um der Intoleranz den Wind aus den Segeln
zu nehmen, aber dort, wo er am meisten anspricht, sind es nicht
grundsitzliche Erwigungen, sondern einfache argumenta ad homi-
nem: Er appelliert an das gesunde Empfinden, stiirzt in Zweifel,
fiihrt ad absurdum, ja, schiirt den natiirlichen Lachreiz, wenn er
etwa die spitzfindigen Vorschriften vor uns ausbreitet, von denen



308 Freidenker Nr. 10

der Liebe Gott die ewige Seligkeit angeblich abhéngig gemacht ha-
ben soll. Hier einige Zitate, die typisch sind fiir Lockes Argumen-
tation:

«Keine Gewalt, kein Unrecht darf ihm angetan werden, er sei
Christ oder Heide. Ja, wahrhaftig, wir diirfen uns nicht mit den
engen Mallen bloBer Gerechtigkeit begniigen: Barmherzigkeit, Giite
und Freigebigkeit muf} hinzukommen. Das schirft uns das Evange-
lium ein, befiehlt uns die Vernunft und fordert jene natiirliche Brii-
derlichkeit von uns, in die wir hineingeboren sind.» (S.29.) — Weit
davon entfernt, theoretisch widerlegen zu konnen, daf} fiir einen
Ketzer ein qualvoller Verbrennungstod das einzige ist, was seine
Seele vor ewigem Schmoren im Hollenfeuer zu bewahren imstande
ist, glaubt er einfach nicht an die Aufrichtigkeit solcher «Liebes-
dienste»: «Nun appelliere ich an das Gewissen derer, die unter dem
Vorwande der Religion verfolgen, martern, zugrunderichten und
toten, ob sie es aus Freundschaft und Giite gegen sie tun, oder nicht.
Und wahrhaftig: Dann erst und nicht frither werde ich es glauben,
wenn ich sehe, dall diese feurigen Eiferer ihre Freunde und Ver-
trauten in derselben Weise fiir die offenkundigen Siinden bestrafen,
die diese gegen die Vorschriften des Evangeliums begehen.» (S. 5.) —
Er gibt wiederholt zu verstehen, dal3 sittliche Untadeligkeit wohl
das Haupterfordernis im Reiche Gottes sein mochte. Das, wofiir
Leute verfolgt wiirden, seien aber «grioB3tenteils spitzfindige und ver-
wickelte Dinge jenseits der Fassungskraft des Verstandes». (S.7.) —
«Nun aber, wenn ich mit &dullerster Anstrengung voranschreite auf
dem Wege, der gemidfl der geheiligten Geographie nach Jerusalem
fithrt, warum werde ich von anderen Leuten geschlagen und miB3-
handelt, weil ich vielleicht keine hohen Stiefel trage, weil mein
Haar nicht den richtigen Schnitt hat, weil ich vielleicht nicht in
der richtigen Weise ins Wasser getaucht bin, weil ich unterwegs
Fleisch esse oder irgendeine Speise, die meinem Magen zutriglich
ist, weil ich gewisse Abwege vermeide, die mir in Heidegestriipp
oder Abgriinde zu fithren scheinen, weil unter den verschiedenen
Pfaden, die dieselbe Wegrichtung haben, den zu gehen wihle, der
der geradeste und sauberste zu sein scheint, weil ich die Gesellschaft
einiger Reisender vermeide, die weniger ernst und anderer, die sauer-
topfischer sind, als sie sein sollten, oder schlieBllich, weil ich einem
Fiihrer folge, der entweder in Weill gekleidet und mit einer Mitra
gekront ist oder nicht ist?» (S.45.) Solche satirischen Tiraden fiih-



Nr. 10 Freidenker 309

ren jeden, der noch einigermallen selbstindig denkt, zu heilsamen
Zweifeln: Sollte Gott wirklich so unverniinftige Forderungen gestellt
haben? Locke ist der Ueberzeugung, daB3 der Glaube sich mit der
Vernunft in Uebereinstimmung befinden muf.

Es scheint mir angebracht, hier noch einige allgemeinere Gedan-
ken zum Problem der Toleranz anzuschlieBen:

Wenn Toleranz ein Aspekt der weltoffenen Haltung ist, die wis-
senschaftlichem Geist, uneingeschrinkter Mitmenschlichkeit und
demokratischer Gesinnung entspricht, die sich vom Wunschdenken
befreit hat, um sich der Erforschung und Gestaltung der Welt zuzu-
wenden, ist Intoleranz dem unwissenden, ichbefangenen, ohnmich-
tigen Menschen gemiBl, der die Welt mit Hilfe eines Mythos zu
bewiltigen sucht. Jedes Anders-Sein fait der innerlich unfreie,
abergldaubische Mensch als Herausforderung, als Bedrohung seiner
Existenzgrundlage auf und reagiert mit Unduldsamkeit und Fanatis-
mus. Diese menschliche Lage hat Dostojewski in seiner berithmten
Legende «Der GroBinquisitors groBartig gezeichnet: «Denn die
Sorge dieser klaglichen Geschopfe besteht nicht nur darin, etwas zu
finden, was dieser oder jener anbeten kann, sondern unbedingt so
etwas, das alle sofort gleichfalls anbeten wollen, unbedingt alle zu-
sammen! Gerade dieses Bediirfnis nach Gemeinsamkeit in der An-
betung ist seit Beginn der Zeiten die grofte Qual der Menschen ge-
wesen, sei es als Einzelwesen, sei es als ganze Menschheit. Um der
gemeinsamen Anbetung willen haben sich die Menschen gegenseitig
mit dem Schwert ausgerottet.» — Der gldubig-autoritir erzogene
Mensch ertrigt die Freiheit der Selbstverantwortung nicht, er klam-
mert sich an die Sicherheit von Offenbarungen und reagiert bei Be-
drohung dieses Schutzgebdudes aufs Heftigste. Hierin liegt auch der
Grund, weshalb man einem Menschen seinen Glauben nicht nehmen
kann, solange man ihn nicht von der Bangigkeit des Alleinseins
durch Stirkung seiner mitmenschlichen Verbundenheit erlost.

Jeder Offenbarungsglaube bleibt seiner Natur nach enthusiastisch,
irrational, Vernunftgriinden unzuginglich: Auch liebevolle Erkla-
rungen sind einem Menschen, der auf diesem Boden steht, nichts
als um so gefidhrlichere Einfliisterungen des Bisen. Dennoch kennen
wir keinen besseren Weg, Menschen zu iiberzeugen, als denjenigen,
welchen auch Locke schon begangen hat: «Die Wahrheit dringt auf
keine Weise besser durch, als wenn starke Griinde und Beweise sich
mit der Mild der Hoflichkeit paaren.»



	John Locke : ein Brief über Toleranz

