
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 10

Artikel: Ein Aufklärer im 1. Jahrhundert vor Christus

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410814

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410814
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 10 Freidenker 297

Ein Aufklärer im 1. Jahrhundert vor Christus

Die Auseinandersetzung zwischen religiösem und philosophischem
Weltbild ist nicht, wie fromme Prediger zu behaupten pflegen, ein
Produkt der «gottlosen Neuzeit», sondern ein uraltes Kulturphänomen,

das seine interessante und aufschlußreiche Geschichte besitzt.
Schon das Altertum hat große «Ketzer» gekannt, Männer, die inmitten

einer mystischen und wissenschaftslosen Welt in aller Klarheit
den freigeistigen Standpunkt vertraten und eine besonnene
Weltanschauung den Phantastereien der Priester entgegensetzten. Zu den
würdigen Ahnen des Atheismus gehören unter anderem die Sophisten,

deren hervorragende geistesgeschichtliche Bedeutung durch die
theologische Verfälschung des Namens (Sophist Wortklauber,
Opportunist usw.) lange Zeit verkannt wurde, bis Hegel und Nietzsche
diese frühe griechische Aufklärung ins rechte Licht rückten; Demokrit,

der Vater des Materialismus, berühmter Lehrer des Altertums,
dessen Schriften leider größtenteils verschollen sind; Epikur, der
Verkünder eines glücklichen und furchtlosen Lebens, Verherrlicher
der Freundschaft und der Weisheit sowie eines irdischen Daseins,
das sich weder um den Tod noch um die Götter bekümmert. Besonders

an Epikur läßt sich zeigen, wie bösartig und verleumderisch
die theologische Kritik mit ihren Widersachern zu verfahren pflegte:
Epikur hatte als das höchste Ziel des menschlichen Lebens die
«Glückseligkeit» hingestellt, worauf die theologische Gilde mit
bewußter Verfälschung den Akzent von «Glück» auf «Lust» verlagerte
und die ganze Anhängerschaft des berühmten Philosophen der
Sittenlosigkeit und krassen Sinnlichkeit («Schweine von der Herde
Epikurs») anklagte. Infolge dieser Irreführungen mußte schon in der
Antike die epikuräische Lehre gegen Entstellungen verteidigt wer-

Ein Bonmot des Landesbischofes von Hannover macht augenblicklich

die Runde, der von einer Unterhaltung zweier Freunde berichtet,

von denen der eine gerade aus der Kirche ausgetreten war. —
«Willst du von Gott nichts mehr wissen? — Das schon, aber ich
verstehe mich mit seinem Bodenpersonal nicht mehr.»

National-Zeitung Nr. 411, 1958



298 Freidenker Nr. 10

den; im Verlaufe dieser Polemik entstand unter anderem auch im
Rom des 1. Jahrhunderts vor Christi das großartige Lehrgedicht des

Lucrez «Ueber die Natur», welches uns epikuräisches Wissen und
Weisheit in hinreißender dichterischer Gestalt überliefert.1

Ueber die Persönlichkeit des Lucrez besitzen wir bedauerlicherweise

nur spärliche Nachrichten. Da Cicero der erste Herausgeber
des «Lehrgedichtes» war, dürfen wir annehmn, daß zwischen beiden

Männern eine Beziehung bestand; aber die Informationen über
persönliche Verhältnisse des Lucrez sind ebenso dürftig wie unglaubwürdig:

ein «Kirchenvater» berichtet, er sei durch einen Liebestrank
vergiftet worden und habe sich in einem Anfall von Wahnsinn das

Leben genommen.
Das Werk ist mitunter der beste Zeuge eines Lebens, und dies gilt

im besonderen Maße für Lucrez, der seine Dichtung offensichtlich
mit seinem Herzblut geschrieben hat. Es ist selten bei einem Dichter
des Altertums, daß er in seinen Text persönliche Bemerkungen
einstreut, wie ihm beim Schreiben zumute ist: Lucrez jedoch, glühend
vor Begeisterung, kommt mehrmals auf die Größe seines Anliegens
zu sprechen, und wir glauben ihm die Verse, in welchen er schildert,
wie ihn sein Werk bis in seine Träume verfolgt.

Das Konzept dieser Dichtung ist in der Tat grandios: die ganze
Fülle irdischer Erscheinungen soll vor dem Leser ausgebreitet werden,

nicht etwa im Sinne eines poetischen Bilderbuchs, sondern als

strenge Belehrung über das Wesen dieser Welt, in der die Menschen
leben, leiden und sich fürchten. Als echter Aufklärer will Lucrez
vor allem die Angst aus der Welt schaffen, jene primitive Angst,
welche Gott und Götter geschaffen hat und die den Menschen mit
den Ausgeburten seiner Phantasie stets von neuem in bodenlose
Verängstigung stürzt. Angst entsteht durch die Unklarheit der Gefühle
und der Gedanken: dementsprechend muß es Lucrez daran liegen,
klare Gefühle und Gedanken zu lehren; Gespenster verschwinden
bei Tagesanbruch, da sie das Licht der Erkenntnis scheuen. Lucrez
wird nicht müde, jeden Gespensterglauben als verkannte Naturtat-

1 Der vorliegende Hinweis ist angeregt durch die Neuausgabe des Lucrezi-
schen Werkes, welches der Artemis Verlag Zürich unter dem Titel «Welt aus
Atomen» im Rahmen seiner «Bibliothek der Alten Welt» in lateinischer und
deutscher Fassung vorlegt. Die Uebersetzung wurde vortrefflich von Karl Büchner

besorgt, der dem Werke auch eine umfangreiche Einleitung vorausschickt,
die das Studium wesentlich erleichtert.



Nr. 10 Freidenker 299

Sachen hinzustellen: Unwissenheit hat die Götterfurcht geschaffen,
und die Götterfurcht ihrerseits konserviert die Unwissenheit für die
kommenden Zeiten.

Im Rahmen dieser kurzen Besprechung können nicht alle Details
dieser erstaunlichen Dichtung erwähnt werden. Lucrez schildert das

gesamte antike Weltbild: er gibt eine klar formulierte Atomlehre
im Sinne Demokrits, erklärt die Weltentstehung aus den Atomen
und dem leeren Raum, in welchem die Atome «nach unten» fallen
und durch kleine Ablenkungen sich zusammenballen, Welten bilden
und den Ursprung des Lebens bewirken. Raum, Materie, Zeit, Leben,
Seele usw. werden gedeutet und erklärt, aber nicht im Sinne einer
trockenen Gelehrsamkeit, sondern als künstlerisches Gemälde der
Rätsel des Kosmos, mit einer Sprachgewalt sondergleichen geschildert.

Die Theorie der Sinneswahrnehmungen, ein Lieblingsthema der
demokritischen Lehre, wird vor allem im Bereich der Optik und
Farbenlehre ausgebreitet. Leben ist für Lucrez aus unbelebtem Stoff
entstanden, ohne Mithilfe der Götter, rein aus sich selbst. Daß die
Welt als Ganzes nicht von einem Gott geschaffen worden ist, läßt
sich schon an ihrer UnVollkommenheit beweisen; das Weltall kennt,
wie alle Dinge, ein Werden und Vergehen, niemand kann den Lauf
der Zeit aufhalten, und so wie das menschliche Leben geht auch
das All dahin, von keiner Gottheit beschützt und bewahrt.

Ein ganzes Buch dieser Dichtung ist der menschlichen Kultur
gewidmet, wobei Lucrez den Erfindungsgeist des Menschen, sowie
Größe und Fragwürdigkeit seiner Schöpfungen würdigt. Im Rahmen
dieses Kapitels findet sich eine Analyse der Entstehung des
Götterglaubens, die die modernen Einsichten der Religionskritik weitgehend

vorwegnimmt. Wie kam es zur Institution der Götterverehrung?
Der primitive Mensch konnte nach Lucrez nicht zwischen Wachen
und Träumen unterscheiden, die Bilder seines Traumes nahm er
für Wirklichkeit, so daß er dem toten Ahnen zum Beispiel Leben
und Göttlichkeit zusprechen mußte, da er über den Tod hinaus noch
zu erscheinen vermochte. Die unverstandenen Wunder der Natur
gaben weiterhin Anlaß zum unbegründeten Götterglauben, der nun
auf der Menschheit lastet und das Fortschreiten der Erkenntnis
verhindert. Nutzlos sind Opfer und Gebete, nutzlos die Verehrung Gottes,

da die Naturgewalten nur durch menschliche Klugheit und
Tapferkeit gebändigt werden können. Geben wir hier Lucrez selber das

Wort:



300 Freidenker Nr. 10

«O des unselgen Geschlechts der Menschen, da solches den Göttern
zugeteilt es an Taten und bitteres Zürnen noch beigab! Was für
Klagen hat selbst es sich, was für Wunden geschaffen uns, was für
Tränen denen verursacht, die später als wir sind! Und es ist nicht
frommer Sinn, verhüllt gesehen zu werden, wie man sich kehrt zu
dem Stein, und allen Altären zu nahen, nicht, sich zu Boden zu werfen

gestreckt und die Hände zu breiten vor den Tempern der Götter,

nicht, Altäre mit vielem Blute von Tieren zu sprengen, Gebet an
Gebete zu reihen, sondern vielmehr mit befriedigtem Sinn alles
schauen zu können.»

«Alles mit befriedetem Sinn schauen zu können» — diesem
Anliegen einer wissenschaftlichen Weltanschauung stellt sich die Furcht
des Menschen vor den Göttern und vor dem Tode entgegen, erfüllt
das menschliche Gemüt mit wahnhaften Aengsten, die das Leben
überschatten und zu den seltsamsten Gefühlen und Handlungen Anlaß

geben. Die Einsicht in dieses Leiden der Menschheit gibt dem
Lucrezischen Werk eine gewisse Melancholie, die aber nicht zu einer
tatenlosen Schwermut, sondern zu einer hochgemuten Auseinandersetzung

mit dieser schrecklichen und schönen Welt führt, in der
Lucrez das Abenteuer des Menschenlebens schildert. Daß er die
Nöte des Daseins gekannt hat, zeigt das großangelegte Schlußkapitel,
in dem Seuche und Epidemie geschildert werden, mit einer Ein-
drücklichkeit, die an Camus' «Die Pest» erinnert. Der Aufklärer des

alten Roms wie der große französische Schriftsteller beschreiben
das menschliche Unglück nicht zum Zwecke der Demütigung des

Menschen, nicht, um ihm ins Knie zu werfen: das Unheil der Welt
ist ein Aufruf zur Gemeinbürgschaft und Bruderschaft aller
Menschen, zum Trotz und zum Dennoch, das weder Tod noch Götter
fürchtet.

Einen denkbar aufschlußreichen Kontrast zur Lucrezischen
Lebensanschauung findet man in dem bekannten «Bestseller» «Götter,
Gräber und Gelehrte» von C.W.Ceram (Rowohlt Verlag, Hamburg),
das der Zufall uns gerade in die Hände gespielt hat, als wir uns mit
der «Welt aus Atomen» auseinandersetzten. Ceram schreibt den «Roman

der Archäologie», und im Zuge seiner überaus spannenden
Schilderungen der Ausgrabungen in Kleinasien, Kreta, Aegypten
und Mesopatamien usw. vermittelt er ein farbenreiches Bild der
Alten Welt, das bei aller Exaktheit und Sachkenntnis des Autors wie
ein Märchen aus Tausendundeine Nacht anmutet. Wir wollen dem



Nr. 10 FreuIenVer 301

Leser nicht durch Inhaltsangaben die Spannung rauben, in die er
unweigerlich durch Cerams Darlegungen versetzt wird: die Suche
nach der alten Kultur, die Erschließung ihrer Bauten und
Denkwürdigkeiten, die Uebersetzung ihrer Schriften und die Einsicht in
ihre Lebens- und Denkweise enthält mehr Ueberraschungen und
Enthüllungen, als sie der beste Kriminalroman bieten kann. Auf
den Spuren der Pharaonen, in den Trümmern des alten Trojas, in
den Palästen der «Hure Babylon» (wie sie in der Bibel genannt
wird), in Kreta, aber auch in Mexiko, im Lande der Inkas und Azteken

haben die Forscher ganze Welten entdeckt, die von der unsrigen
weitgehend verschieden sind, aber überall das Antlitz der leidenden
und strebenden Menschheit zeigen. Lucrez will die Menschen von
Götter- und Todesfurcht befreien — in Cerams Buch erkennt man,
welche ungeheure Rolle diese beiden Faktoren in den damaligen
Kulturen spielten. Hierfür nur wenige Beispiele :

Die Riesenbauten der Pyramiden, die Hunderttausenden von Sklaven

das Leben kosteten, wurden errichtet, um der «Seele» des darin
begrabenen Pharaonen das «ewige Leben» zu sichern. Unzählige
Steinblöcke wurden aufgetürmt, um den Einfluß böser Geister
abzuhalten und den Pharao-Gott bis zum Uebergang ins Jenseits zu
schützen. —• Als Cortez mit seiner aus Verbrechern und Abenteurern
zusammengewürfelten Schar in die blühende Inkakultur einbrach,
konnte er die Inkas ohne Widerstand zu Tausenden niedermetzeln,
weil in deren Lehre eine «Offenbarung» bestand, daß einst «weiße
Götter» kommen würden, Sendboten des Himmels, mit dessen
Machtvollkommenheiten ausgerüstet. — Die aztekische Kultur, ebenfalls
den «christianisierenden» Spaniern zum Opfer fallend, war nicht
minder bedeutend als der Inkastaat; hier aber wie überall trieb der
religiöse Wahnwitz zu Exzessen, die Ceram mit kritischer Nüchternheit

berichtet. 1

Das Altertum ist für die Erkenntnis des Wesens der Religion be-
sondes lehrreich, da wir in ihm die religiöse Mentalität in ihren
unverfälschten Uebersteigerungen und Fanatismen, in den für alle
Religionen wesensgemäßen Bizarrerien und Absurditäten kennenlernen.

Die moderne Religiosität verfälscht hier häufig das Bild:
die opportunistische Kirche hat sich alle Mühe gegeben, hinter der
Wissenschaft einherzuhinken, und so ein Weltbild geschaffen, in
dem sich Wahrheit und Wahn zu einem für den Laien unentwirrbaren

Knäuel verdichten. Polybios


	Ein Aufklärer im 1. Jahrhundert vor Christus

