
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 1

Artikel: Alte Wahrheiten - immer wieder neu

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410706

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410706
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


20 Freidenker Nr. 1

Alte Wahrheiten — immer wieder neu

Vom großen Historiker Mommsen sagt man, er habe seine «Römische

Geschichte» da abgebrochen, wo Eduard Gibbon (1734—1794)
seine vielbändige Geschichte vom Sinken und Untergang Roms

begonnen hatte, weil er Besseres nicht würde schreiben können. Wenn
auch inzwischen die gelehrte Forschung manche Einzelheiten in
etwas anderem Lichte sehen gelehrt hat, so verdient doch vieles, besonders

in der großzügigen allgemeinen Schau des bedeutenden Engländers

noch heute unsere Beachtung. Um nicht den Zorn der Kirchenleute

seiner Zeit zu erregen, formulierte er seine auf sehr gründlichem

Quellenstudium beruhenden Korrekturen an der landläufigen
christlichen Tradition mit vorsichtiger Zurückhaltung, deren ganzes
Gewicht sich nur dem sorgfältigen Leser erschließt. Hier einige Proben

aus «Décline and Fall of the Roman Empire*».
«In einem Zeitalter des Aberglaubens mag der Einfluß des Klerus

zur Verteidigung der Menschenrechte beitragen ; aber so innig ist die

Verbindung zwischen Thron und Altar, daß man die Banner der
Kirche selten auf Seite des Volkes erblickt hat. die Mischung von
Fabel und Geheimnis, wie sie die Menge zur Andacht braucht

Jede Religion muß, um einen tiefen und dauernden Eindruck auf
das menschliche Gemüt hervorzubringen, unseren Gehorsam dadurch
begründen, daß sie Uebungen der Andacht vorschreibt, für die wir
keinen Grund angeben können, und muß misere Achtung erwerben,
indem sie moralische Pflichten, die den Geboten unseres Herzens
analog sind, einschärft. Die Religion des Zoroaster war im Ueberfluß
mit jenen versehen und besaß eine gehörige Menge der letzteren.»
(185)

Das Fasten und das Zölibat, die gewöhnlichen Mittel, sich die
göttliche Gunst zu erwerben, verdammte er mit Abscheu als verbrecherische

Verwerfung der besten Gaben der Vorsehung. Ein Heiliger der

Religion der Magier ist verpflichtet, Kinder zu zeugen, nützliche
Bäume zu pflanzen, schädliche Tiere zu vertilgen, Wasser nach den
trockenen Ländereien Persiens zu leiten und seine Seligmachung

* Eine deutsche Uebersetzung erschien im Bernina-Verlag AG, Olten, unter
dem Titel «Der Untergang des römischen Weltreiches». Die in Klammer angegebenen

Seitenzahlen beziehen sich auf die vorgenannte Ausgabe.



Nr. 1 Freidenker 21

durch alle Arbeiten des Ackerbaues zu bewirken. Wir zitieren aus
dem Zendavest einen weisen und wohlwollenden Spruch, der für
manche Albernheiten entschädigt : «Wer die Erde mit Sorgfalt und
Heiß besät, erwirbt mehr religiöses Verdienst als durch die Wiederholung

von zehntausend Gebeten.» (186)
«Wenngleich unsere guten Werke», sagt der eigeimützige Prophet,

«an Zahl die Blätter der Bäume, die Tropfen des Regens, den Sand
der Meeresküste überbieten, helfen sie euch doch nichts, außer sie
sind dem Destur oder Priester genehm. Um das Wohlwollen dieses

Wegweisers zur Seligkeit zu erhalten, müßt ihr ihm pünktlich den
Zehnten von allem bezahlen, was ihr besitzt, von euren Waren, euren
Ländereien, eurem Gelde. Wenn der Destur zufrieden gestellt ist,
wird eure Seele der Pein der Hölle entgehen, werdet ihr Ruhm in
dieser Welt und Seligkeit in jener ernten. Denn die Desturs sind die
Lehrer der Religion, sie "wissen alle Dinge und erlösen alle
Menschen.» (187)

Als Cäsar die Gallier unterjochte, war diese große Nation bereits
in drei Stände geteilt: Geistlichkeit, Adel und gemeines Volk. Die
erste herrschte durch Aberglauben, der zweite durch die Waffen, das

dritte und letzte aber scheint im öffentlichen Rate weder Gewicht
noch Teilnahme gehabt zu haben.

Es lag der Absicht des Kaisers Maxentius sehr fern, seine Streit-
ki äfte in Person anzuführen. Den Kriegsübungen fremd, zitterte er
bei der Besorgnis eines so gefährlichen Kampfes (gegen Constatin),
und da die Furcht gewöhnlich abergläubisch ist, horchte er mit
trauervoller Aufmerksamkeit den Gerücliten von Zeichen und Wundern,

welche sein Leben und das Reich zu bedrohen schienen.
Die wichtige Lehre der Unsterblichkeit (in Indien, Assyrien,

Aegypten und Gallien) müssen wir dem Einflüsse einer festbegründeten

Priesterschaft beimessen, welche die Motive der Tugend zu
Werkzeugen des Ehrgeizes verwandte.

Als die Verheißung ewiger Seligkeit dem Menschengeschlecht unter

der Bedingung angeboten wurde, daß es den Glauben des

Evangeliums annehme und dessen Satzungen befolge, war es kein Wunder,
daß ein so vorteilhaftes Anerbieten von einer großen Anzahl
Menschen jeder Religion, jedes Ranges, jeder Provinz des römischen
Reiches angenommen wurde. Die alten Christen waren von einer
Verachtung für die Gegenwart und von einem Vertrauen in die
Unsterblichkeit in einem Grade erfüllt, wovon uns der zweifelhafte und



22 Freidenker Nr. 1

unvollkommene Glaube der neueren Zeiten durchaus keinen
angemessenen Begriff gibt Man glaubte allgemein, daß das Weltende
und das Königreich des Himmels bevorstünde. Der Verlauf von
siebzehn Jahrhunderten hat uns gelehrt, die geheimnisvolle Sprache der
Prophezeiung und Offenbarimg nicht zu strenge zu nehmen: so lange
aber zu weisen Zwecken dieser Irrtum in der Kirche gestattet wurde,
brachte er die heilsamsten Wirkungen auf Glauben und Wandel der
Christen hervor, welche in der schauervollen Erwartung jenes Augenblickes

lebten. (Grotius wagt anzudeuten, daß aus weisen Absichten
der fromme Betrug gestattet wurde.)

In den Tagen des Irenäus, gegen das Ende des zweiten Jahrhunderts,

war die Auferweckung von den Toten weit entfernt, für ein
ungewöhnliches Ereignis zu gelten Ein edler Grieche versprach
dem Bischöfe von Antiochien, Theophilus, daß er sogleich die christliche

Religion ergreifen würde, wenn man ihm eine einzige Person
zeigen könne, die wirklich von den Toten auferweckt worden wäre.
Es ist einigermaßen merkwürdig, daß der Prälat der ersten Kirche
des Orients, wie ängstlich bemüht auch um die Bekehrung seines

Freundes, es doch für geraten hielt, diese offene und vernünftige
Herausforderung abzulehnen.

Der menschliche Charakter wird, wie exaltiert oder niedergedrückt
er auch durch einen zeitweiligen Enthusiasmus sein mag, allmählich
wieder in sein eigentümliches und natürliches Maß zurückkehren
und jene Leidenschaften wieder annehmen, welche zu seinem
gegenwärtigen Zustande am meisten geeignet Schemen. Die ersten Christen
Maren für die Geschäfte und Freuden der Welt tot; aber ihre Liebe zur
Tätigkeit, welche nie ganz vertilgt werden konnte, lebte bald wieder
auf und fand eine neue Beschäftigung in der Regierung der Kirche
Der Ehrgeiz sich selbst oder ihre Freunde zu den Ehren und Aem-
tern der Kirche zu erheben, war durch die löbliche Absicht
verschleiert, dem öffentlichen Wohle derselben die Macht und das
Ansehen zu widmen, wonach sie nur zu diesem Zwecke zu streben
verpflichtet wären. In der Ausübung ihrer Amtspflichten waren sie oft
aufgefordert, die Irrtümer der Ketzerei oder die Kunstgriffe der
Parteiimg aufzudecken, sich den Plänen treuloser Brüder zu widersetzen,
ihren Ruf mit verdienter Schmach zu brandmarken und sie aus dem
Schöße einer Gesellschaft zu treiben, deren Friede und Glück sie zu
stören versucht hatten. Die kirchlichen Regenten der Christen waren
angewiesen, die Klugheit der Schlange mit der Einfalt der Taube zu



Nr. 1 Freidenker 23

vereinigen; da aber jene verfeinert war, wurde die letztere unmerklich

durch die Gewolinheit des Regierens verderbt. In der Kirclie wie
in der Welt verschafften sicli die Personen, welche ein öffentliches
Amt bekleideten, Ansehen durch Beredsamkeit und Festigkeit, durch
Menschenkenntnis und Geschäftsgewandtheit ; und während sie vor
anderen, ja vielleicht vor sich selbst die geheimen Motive verbargen,
fielen sie häufig in alle die stürmischen Leidenschaften des tätigen
Lebens zurück, welche durch die Beimischung geistlichen Eifers
einen Grad mehr der Bitterkeit und Hartnäckigkeit erhielten.

Gegen das Ende des zweiten Jahrhunderts nalunen die Kirchen
von Griechenland und Asien die nützliche Einrichtung der Provin-
zialsynoden an und der Glaube war natürlich, daß der heilige
Geist sich über die vereinte Versammlung der Abgeordneten des

christlichen Volkes ausgieße. Die Einrichtung der Synoden war dem
Privatehrgeize und dem öffentlichen Interesse so angemessen, daß sie

im Laufe weniger Jahre im ganzen Reiche angenommen wurde...
Gleich wie die gesetzgebende Gewalt der besonderen lokalen Kirchen
unmerklich durch die Einführung der Konzilien abgeschafft wurde,
fiel auch den Bischöfen durch ihre Vereinigung ein viel größerer
Teil der vollziehenden und willkürlichen Macht zu; und sobald das

Gefühl des gemeinsamen Interesse sie verband, waren sie imstande,
mit vereinten Kräften die ursprünglichen Rechte ihrer Geistlichkeit
und des Volkes anzugreifen. Die Prälaten des dritten Jahrhunderts
verwandelten die Sprache der Ermahnung unmerklich in die des

Befehls, streuten den Samen zu künftigen Mißbräuchen aus und ersetzten

durcli Allegorien aus der Schrift und deklamatorische Rhetorik,
was ihnen an Kraft und Recht abging. Sie priesen die Einheit und
Macht der Kirche, insofern sie in dem bischöflichen Amte repräsentiert

würde, woran jeder Bischof einen gleichen und alleinigen Anteil

habe: die bischöfliche Macht allein sei es, welche von Gott
stamme und sich über diese und die andere Welt erstrecke... Diè
Bischöfe erkannten die oberste Autorität an, welche der Versammlung

ihrer Brüder innewohne; doch in der Regierung ihres besonderen

Sprengels verlangte jeder von seiner besonderen Herde
denselben unbedingten Gehorsam gleich als ob diese Lieblingsmetapher
buchstäblich wahr wäre, und als ob der Hirte eine erhabenere Natur
besäße, als seine Schafe. (Das wird belegt durch das Benehmen
Cyprians, seine Lehren und Briefe.) Dieser Gehorsam wurde jedoch
nicht ohne einige Anstrengungen von der einen Seite und einigen



24 Freidenker Nr. 1

Widerstand von der anderen auferlegt. Der demokratische Teil der
Verfassung wurde in manchen Plätzen sehr warm durch die fromme
oder interessierte Opposition des niederen Klerus bestritten. Aber
ihr Patriotismus empfing die beschimpfenden Beinamen Parteiung
und Schisma; und die Sache der Bischöfe verdankte ihre schnellen
Fortschritte den Bestrebungen mehrerer tatkräftiger Prälaten, welche
gleich Cyprian von Karthago die Künste des ehrgeizigsten
Staatsmannes mit jenen christlichen Tugenden, die dem Charakter eines
Heiligen oder Märtyrers angemessen sind, zu vereinigen verstanden.
Dieselben Ursachen, welche zuerst die Gleichheit der Presbyter
aufgehoben hatten, führten auch unter den Bischöfen einen Vorrang
und dadurch eine höhere Gerichtsbarkeit ein Das Amt
immerwährender Präsidenten in den Konzilien jeder Provinz wurden den
Bischöfen der Hauptstadt übertragen, und diese ehrgeizigen Prälaten,

die bald den stolzen Titel Metropoliten und Primaten erlangten,
schickten sich insgeheim an, über ihre bischöflichen Brüder dieselbe
Obergewalt zu usurpieren, welche die Bischöfe vor so kuzer Zeit über
das Kollegium der Presbyter angenommen hatten. Auch dauerte es

nicht lange, so herrschte ein Wetteifer des Vorranges und der Macht
unter den Metropoliten selbst, und sie suchten in den pomphaftesten
Ausdrücken die zeitliche Ehre und Vorteile der Stadt, über welche
sie gesetzt waren, aufzuzählen Aus jedem Grunde, sowohl
weltlicher als kirchlicher Natur war leicht vorauszusehen, daß Rom die
Achtung der Provinzen genießen und bald ihren Gehorsam in
Anspruch nehmen würde Die Bischöfe von Italien imd den Provinzen

waren geneigt, ihnen den Primat der Ordnung und Assoziation
(das waren genau ihre Ausdrücke) in der christlichen Aristokratie
zuzuerkennen. Aber der ehrgeizige Genius Roms erfuhr von den Nationen

von Asien und Afrika einen kräftigeren Widerstand gegen seine

geistliche Gewalt, als sie früher seiner weltlichen Herrschaft geleistet
hatten. Der patriotische Cyprian, welcher mit absoluter Gewalt
Karthago und die Provinizalsynode beherrschte, widersetzte sich mit
Entschlossenheit und Glück dem Ehrgeize des römischen Bischofs,
indem er schlau seine eigene Sache mit jener der orientalischen
Bischöfe verband und gleich Hannibal neue Bundesgenossen im Herzen
Asiens suchte. Wenn dieser punische Krieg olme Blutvergießen
geführt wurde, war viel weniger die Mäßigung als die Schwäche der
streitenden Prälaten daran schuld. Schmähungen und Exkommunikationen

waren ihre einzigen Waffen, und diese schleuderten sie



Nr. 1 Freidenker 25

während der Dauer des Kampfes mit gleicher Wut und Frömmigkeit
gegeneinander. Die harte Notwendigkeit, entweder einen Papst oder
einen Heiligen und Märtyrer zu tadeln, setzt die neueren Katholiken
in Verlegenheit, so oft sie sich genötigt sehen, die Einzelheiten eines

Kampfes zu erzählen, worin die Verfechter der Religion sich solchen
Leidenschaften überließen, wie sie nur für den antiken Senat oder das

Soldatenlager zu passen schienen. Die Fortschritte der kirchlichen
Macht gaben zu jenem merkwürdigen Unterschied zwischen den
Laien und dem Klerus Anlaß, die letzteren eine berühmte Klasse
von Männern, welche die wichtigsten, wemi auch nicht immer die
erbaulichsten Gegenstände für die neuere Geschichte geliefert haben.
Ihre gegenseitigen Feindseligkeiten störten zuweilen die Ruhe der
jungen Kirche; aber ihr Eifer und ihre Tätigkeit vereinten sich in
der gemeinsamen Sache, und die Liebe zur Macht, welche sich (unter
den kunstvollsten Hüllen selbst in die Brust von Bischöfen und
Märtyrern einzuschleichen wußte, feuerte sie an Abgötterei stand an
der Spitze von siebzehn anderen Verbrechen, gegen welche eine nicht
minder schreckliche Strafe ausgesprochen wurde. Von diesen heben
wir die unsühnbare Schuld hervor, einen Bischof, Priester, ja sogar
nur einen Diakon zu verleumden Aus den gebieterischen
Deklamationen Cyprians mußte man ganz natürlich schließen, daß die
Lehren der Exkommunikation und Buße den wesentlichsten Teil der
Religion bildeten, und daß es für die Jünger Christi weit weniger
gefährlich war, die moralischen Pflichten zu vernachlässigen, als den
Tadel und die Macht ihrer Bischöfe zu verachten. Man ist zuweilen
versucht zu erwähnen, man höre einen römischen Konsul die Majestät

der Republik und seinen unbeugsamen Entschluß verkünden,
die Strenge der Gesetze durchzusetzen.

Die Uebung des Aberglaubens liegt so im Geiste der großen Menge,
daß diese, wenn sie gewaltsam geweckt wird, fortwährend den Verlust

ihrer angenehmen Täuschung beklagt. Ihre Liebe zum Wunderbaren

und Uebernatürlichen, ihre ^Neugierde in Betreff künftiger
Ereignisse und der starke Hang, ihr Hoffen und Fürchten über die Grenzen

der sichtbaren Welt hinaus zu dehnen, waren die Hauptursachen,
welche die Einführung des Polytheismus (Vielgötterei) begünstigten.
Die Notwendigkeit des Glaubens ist dem großen Haufen so gewaltig,
daß auf the Abkehr von irgend einem mythologischen System
wahrscheinlich die Einführung einer anderen Art des Aberglaubens folgen

wird In ihrer damaligen Stimmung waren fast ebenso viele



26 Freidenker Nr. I

Menschen ihre angekünstelten Vorurteile ledig als sehnsüchtig und
empfänglich für eine fromme Anhänglichkeit geworden. Statt mit
Erstaunen die schnellen Fortschritte des Christentums zu betrachten,
wird man sich vielmehr wundern, daß sie nicht noch schneller und
allgemeiner waren.

Der dunkle imd unvollständige Ursprung der westlichen Kirchen
von Europa ist so nachlässig aufgezeichnet worden, daß wir, wenn wir
Zeit und Ort ihrer Stiftimg erzählen wollten, das Stillschweigen des

Altertums durch jene Legenden ersetzen müßten, welche lange nachher

Habsucht und Aberglauben den Mönchen in dem müßigen Dunkel

ihrer Klöster diktierten.

Die Apologien, welche wiederholt an die Nachfolger des Kaisers
Trajan gerichtet wurden, sind mit den pathetischen Klagen angefüllt,

daß einzig die Christen, welche den Geboten des Gewissens
gehorchten und die Freiheit desselben in Anspruch nähmen, von allen
Untertanen des Reiches allein von den gemeinsamen Wohltaten ihrer
beglückenden Regierung ausgeschlossen wären. Die Hinrichtungen
einiger weniger ausgezeichneter Märtyrer sind sorgfältig aufgezeichnet

worden, und von der Zeit an, wo das Christentum mit der höchsten

Gewalt bekleidet wurde, waren die Regierer der Kirche nicht
minder emsig beschäftigt, die Grausamkeit ihrer heidnischen Gegner

zu entwickeln, als ihr Benehmen nachzuahmen unverdaute
Masse der Erdichtung und des Irrtums

Es ist bemerkt worden, daß die religiöse Eintracht der Alten Welt
hauptsächlich durch die unbedingte Zustimmung und Ehrfurcht
erhalten wurde, welche die Nationen des Altertums für ihre gegenseitigen

Traditionen und Zeremonien an den Tag legten (aus dem
anerkannten Geiste des Polytheismus). Es ließ sich daher erwarten,
daß sie sich mit Entrüstung gegen jede Sekte des Volkes vereinigen
würden, welche sich von der Gemeinschaft trennen, und indem sie

Anspruch auf den ausschließlichen Besitz göttlicher Wahrheit erhob,
jede Form der Gottesverehrung mit Ausnahme der eigenen für ruchlos

und abgöttisch erklären sollte. Die Rechte der Duldung besaß

man durch gegenseitige Nachsicht; durch eine Verweigerung des

gewohnten Tributes wurden sie daher verdientermaßen verwirkt.
Die Zerstörung des Tempels und der Stadt Jerusalem war von

jedem Umstände begleitet und gefolgt, welcher das Gemüt der Sieger
erbittern und Religionsverfolguug durch die einleuchtendsten Gründe



Freidenker 27

der politischen Gerechtigkeit und öffentlichen Sicherheit autorisieren

konnte. Von der Regierung des Nero an bis zu jener des Antonius

Pius (54—161) zeigten die Juden einen wilden Haß gegen die
Herrschaft Roms, welcher wiederholt in die wütendsten Niedermetzelungen

und Aufstände ausbrach. Die Menschlichkeit schaudert bei
Erzählung dieser schrecklichen Grausamkeiten, welche sie (die
Juden) in den Städten von Aegypten, Cypern und Cyrene verübten,
wo sie in verräterischer Freundschaft unter den arglosen Eingeborenen

wohnten. Und wir sind versucht, der strengen Vergeltung unseren

Beifall zu zollen, welche durch die Waffen der römischen Legionen

gegen eine Rasse von Fanatikern geübt wurde, deren schrecklicher

und leicht entzündlicher Aberglaube sie zu den unversöhnlichen

Feinden nicht nur der römischen Regierung, sondern des ganzen

Menschengeschlechtes machte. Der Enthusiasmus der Juden
wurde durch die Meinung, daß es ihnen nicht erlaubt sei, einem
götzendienerischen Herrn Steuern zu bezahlen, und durch die
schmeichelhafte, aus ihren alten Orakeln abgeleitete Verheißung aufrecht
erhalten, daß ein siegreicher Messias bald auferstehen, ihre Fesseln
zerbrechen und den Günstlingen des Himmels die Herrschaft der
Erde geben würde. Trotz dieser wiederholten Herausforderungen
erlosch der Grimm der römischen Fürsten nach dem Siege, und die
Besorgnisse hörten mit der Periode des Krieges und der Gefahr auf.
Infolge der allgemeinen Nachsicht des Polytheismus und des milden

Charakters des Antonius Pius wurden den Juden ihre alten
Privilegien zurückgegeben Eine solche gelinde Behandlung
milderte die finstere Gemütsart der Juden. Aus ihrem Traume von
Weissagung imd Sieg erwacht, nahmen sie das Betragen friedlicher und
fleißiger Untertanen an. Statt daß ihr unversöhnlicher Haß gegen
das Menschengeschlecht in blutigen Gewalttaten aufflammte,
verdunstete er in minder gefährlicher Befriedigung. Sie benutzten jede
(Telegenheit, die Götzendiener im Handel zu übervorteilen und sprachen

geheime und zweideutige Verwünschungen gegen das römische
Reich aus.

Da die Juden mit Abscheu die Gottheiten, die ihr Souverän und
ihre Mituntertanen anbeteten, verwarfen und doch freie Uebung
ihrer ungeselligen Religion hatten, so muß es irgend einen anderen
Grund gegeben haben, welcher die Jünger Christi jenen strengen
Maßnahmen aussetzt, von welchen die Nachkommen Abrahams
ausgenommen waren. Der Unterschied zwischen ihnen ist einfach und



28 Freidenker Nr. I

augenfällig, aber nach den Ansichten des Altertums von der höchsten

Wichtigkeit. Die Juden waren eine Nation, die Christen eine
Sekte. Und wenn es für jede Gemeinde natürlich war, die geheiligten
Einrichtungen ihrer jNachbarn zu achten, lag es ihnen ob, in denjenigen

ihrer Vorfahren zu beharren. Das taten die Juden. Sie blieben
durch altes Beispiel gerechtfertigt. Aber die Christen lösten die
heiligen Bande des Herkommens und der Erziehung, verletzten die
religiösen Einrichtungen ihres \ aterlandes und der Erziehung und
verachteten in anmaßlicher Weise, was ihre Väter für wahr gehalten
oder als heilig verehrt hatten Vergebens berief sich der
unterdrückte Gläubige auf die unverjährbaren Rechte des Gewissens und
eignen Urteils. Wenn gleich seine Lage das Mitleid regen machen
konnte, erreichten seine Gründe nie den Verstand weder des

philosophischen noch des gläubigen Teiles des Menschengeschlechts. Für
ihre Besorgnis war es kein geringerer Grad des Erstaunens, daß es

Menschen gab, welche Bedenken trugen, sich der bestehenden Form
der Gottesverehrung zu unterwerfen, als wenn sie einen plötzlichen
Abscheu gegen die Sitten, Kleidung oder Sprache ihres Vaterlandes

angenommen hätten. Dem Erstaunen der Heiden folgte bald Grimm,
und die frömmsten der Menschen blieben der unverdienten, aber
gefährlichen Beschuldigung der Gottlosigkeit bloßgestellt Es mochte
weniger überraschend scheinen, daß der Gründer des Christentums
von seinen Jüngern nicht bloß als ein Weiser und Prophet verehrt,
sondern auch als Gott angebetet werden sollte. Die Polytheisten
waren geneigt, jeden Glaubensartikel anzunehmen, welcher irgend
eine, wenn auch noch so entfernte und unvollkommene Aehnlichkeit
mit der Mythologie des Volkes darbot, und die Legenden von
Bacchus, Herkules und Aeskulap hatten einigermaßen ihre Phantasie
auf das Erscheinen des Sohnes Gottes unter menschlicher Gestalt
vorbereitet. Aber darüber erstaunten sie, daß die Christen die Tempel
der alten Heroen verließen, um zum ausschließlichen Gegenstande
ihrer religiösen Verehrung einen obskuren Lehrer zu wählen,
welcher erst neuerlich und unter einem barbarischen Volke als Opfer
entweder der Bosheit seiner Landsleute oder der Eifersucht der
römischen Regierung gefallen war.

Die Vorsichtsmaßregeln, womit die Anhänger Christi ihren Gottesdienst

hielten, waren anfangs durch Furcht und Notwendigkeit
geboten, wurden aber aus Wahl beibehalten. Indem sie das

ehrfurchtgebietende Geheimnis nachahmten, welches in den eleusinischen



Nr. 1 Froid enker 29

Mysterien herrschte, schmeichelten sie sich mit der Hoffnung, ihren
heiligen Gebräuchen in den Augen der heidnischen Welt mehr Achtung

zu verschaffen. Aber der Erfolg, wie es oft bei zu schlau
berechneter Politik geht, täuschte ihre Wünsche und Erwartungen.
Man zog den Schluß, daß sie bloß verbargen, was sie zu enthüllen
erröten müßten. Ihre falsche Klugheit gab der Bosheit Gelegenheit
zu erfinden, und der argwöhnischen Leichtgläubigkeit Anlaß jene
schrecklichen Geschichten zu glauben, worin die Christen als die
ruchlosesten aller Menschen beschrieben werden, welche in ihren
finsteren Verstecken jede Abscheulichkeit, die nur eine verderbte
Phantasie ersinnen konnte, übten, und sich um die Gunst ihres
unbekannten Gottes durch das Opfer jeder moralischen Tugend bewarben.

Die alten Apologisten des Christentums haben mit ebensoviel
Wahrheit als Strenge das unregelmäßige Verfahren der Verfolger
auseinandergesetzt, welche jedem Grundsatze gerichtlicher
Untersuchung zuwider die Folter anwendeten, nicht um das Geständnis,
sondern das Leugnen jenes Verbrechens zu erhalten, welcher der
Gegenstand ihrer Nachforschungen war. Die Mönche der nachfolgenden
Jahrhunderte, welche sich in ihrer friedlichen Einsamkeit mit
Ausmalen des Todes und der Leiden der ersten Märtyrer unterhielten,
haben häufig Martern viel verfeinerter und eigentümlicher Natur
erfunden. Insbesondere hat es ihnen gefallen anzunehmen, daß der
Eifer der römischen Obrigkeiten, jede Rücksicht auf sittliche Tugend
und öffentlichen Anstand bei Seite setzend, diejenigen welche sie
nicht zu besiegen vermochten, zu verführen strebten und daß auf
ihren Befehl viehische Gewalttat denjenigen angetan wurde, die sie
nicht zu verführen imstande waren Die gänzliche Nichtberücksichtigung

der Wahrheit und Wahrscheinlichkeit in der Darstellung
der frühesten Märtyrertume wurde durch einen sehr natürlichen
Irrtum veranlaßt. Die Kirchenschriftsteller des vierten und fünften
Jahrhunderts schrieben den römischen Obrigkeiten denselben Grad
von unversöhnlichem und unbeugsamem Eifer zu, welcher ihre eigne
Brust gegen die Ketzer und Götzendiener ihrer Zeit erfüllte
Gewiß aber ist — und wir dürfen uns auf die dankbaren Bekenntnisse
der ersten Christen berufen daß der größte Teil derjenigen
Beamteten, welche in den Provinzen die Macht des Kaisers oder des

Senates ausübten und deren Händen allein die Gerichtsbarkeit über
Leben und Tod anvertraut war, sich wie Männer von feinen Sitten



30 Freidenker Nr. 1

und guter Erziehung benahmen, welche die Regeln der Rechtspflege
achteten und mit den Vorschriften der Philosophie vertraut waren.
Sie lehnten häufig dies gehässige Amt der Verfolgung ab, verwarfen
die Anklage mit Verachtung oder gaben beschuldigten Christen
irgend eine legale Ausflucht ein, durcli welche sie die Grenze des
Gesetzes umgehen konnten. So oft sie mit Gewalt riach eigenem
Ermessen bekleidet wurden, bedienten sie sich derselben weniger zur
Unterdrückung als zur Unterstützung und zum Wohle der ersten
Kirclie. Sie waren weit entfernt, alle Christen zu verurteilen, welche
vor ihrem Richterstuhl angeklagt wurden, und noch weiter, alle
diejenigen mit dem Tode zu bestrafen, welche einer hartnäckigen
Anhänglichkeit an den neuen Glauben überführt worden waren. Sie

begnügten sich größtenteils mit den milderen Strafen der Einkerkerung,

Verbannung und Sklaverei in den Minen, woraus sie leicht bei
einem Regierungswechsel begnadigt werden konnten Der gelehrte
Origines, welcher sowohl aus seiner Erfahrung als durch die Lektüre,
mit der Geschichte der Christen innig vertraut war, erklärt in den
ausdrücklichsten Worten, daß die Zahl der Märtyrer sehr unbeträchtlich

gewesen sei. Sein Ansehen würde allein hinreichen, um jenes
furchtbare Heer von Märtyrern zu vernichten, deren größtenteils den
Katakomben von Rom entnommene Reliquien so viele Kirchen
angefüllt haben und deren Mirakel der Gegenstand so vieler Bände
voll heiliger Legenden gewesen sind. Die allgemeine Behauptung des

Origines kann durch das besondere Zeugnis seines Freundes Dionysius

bestätigt werden, welcher in der unermeßlichen Stadt Alexandria

und während der strengen Verfolgung des Kaisers Decius (um
das Jahr 250) nur zehn Männer und sieben Frauen rechnet, die
wegen ihres Bekenntnisses zum Christentum den Tod erlitten haben.

Nachdenkliches aus Holland

Dem «Kirchenblatt für die reformierte Schweiz», Nr. 16/1957,
entnehmen wir folgende Angaben:

Die Hervormde Kerk in Holland, der ein Drittel der Bevölkerung
angehört, klagt über einen bedenklichen Rückgang des pfarrherr-
lichen Nachwuchses. Die immatrikulierten Theologie-Studenten zählten

1952: 602; 1953: 580; 1954 : 562; 1955: 525; 1956: 495.


	Alte Wahrheiten - immer wieder neu

