
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 9

Artikel: Vom "toten Hund" in der Philosophie

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 9 Freidenker 269

Vom „toten Hund" in der Philosophie

I.

Mit unserem guten Hausfreund, dem Hund, gehen die bildhaften
Redewendungen unserer Umgangssprache recht respektlos um. Sie
lassen das gute Tier gerade noch gelten, wenn sie sagen: «Den Letzten

beißen die Hunde. — Bei solchem Wetter mag man keinen
Hund hinausjagen. — Es frißt ihm kein Hund aus der Hand.»
Andere Wendungen aber mißbrauchen unseren Hausfreund, um die
völlige Wertlosigkeit, Würdelosigkeit und tiefste Verachtung
auszudrücken, zum Beispiel: «Er ist auf den Hund gekommen. — Man
hat ihn wie einen Hund behandelt. — Eine Sache geht vor die
Hunde» u. a.m. Das Schlimmste aber ist wohl die Wendung: «Man
hat ihn behandelt und verachtet wie einen toten Hund.» Da genügt
also der Hund allein nicht mehr, es muß der verwesende Kadaver
eines Hundes sein. Es liegt in diesen Worten nicht nur die körperliche

Abwendung, zur Abwendung gesellen sich Verachtung,
Abscheu, Ekel.

Und nun taucht, als Redewendung, dieser «tote Hund« ganz
gelegentlich sogar in der erhabenen Sprache der Philosophie auf. Von
Philosophen, die den Mut hatten, sich von der offiziell-akademischen

Philosophie abzutrennen und eigene Wege zu gehen, Wege,
die vielleicht sogar zum Widerspruch gegen die Universitätsphilosophie

führten, von denen weiß die Philosophiegeschichte zu berichten,

daß ihre Werke, daß vor allem ihre Grundintentionen beschwiegen,

liegen gelassen und verachtet worden sind, so wie man eben
einem toten Hund aus dem Wege geht, wie man ihn voller Abscheu
liegen läßt, wo er liegt, und die Begegnung mit ihm womöglich
vermeidet oder beschweigt. Wenn mich meine Erinnerung nicht trügt,
ist so verächtlich schon von Spinoza, von Schopenhauer, von Feuerbach

u. a. m. gesprochen worden.

n.
Und nun stoßen wir heute, auf dem Wege unserer philosophischen

Lektüre, zu unserem Schrecken wiedermn auf den besagten «toten
Hund», und zwar an einem Ort, wo wir ihn wirklich nicht vermutet
haben: In den Rezensionen und Buchanzeigen des Jahrbuches der



270 Freidenker Nr. 9

Schweizerischen Philosophischen Gesellschaft, Band XVII (1957),
p. 154. Da bespricht Professor Michael Landmann, Dozent der
Philosophie an der Freien Universität in Westberlin, mit weitgehender
Zustimmung, ja Anerkennung, den ersten Band der «Kleinen Schriften»

des 1950 in Göttingen verstorbenen Philosophen Nicolai
Hartmann und schreibt zum Schluß, um seiner berechtigten Entrüstung
Ausdruck zu geben: «Weshalb die zeitgenössische deutsche
Philosophie Hartmann wie einen toten Hund zu behandeln geruht, fragt
man sich nach dieser Lektüre vergebens.»

HI.

Ja, weshalb nur tut sie das? Warum nur behandelt die zeitgenössische

deutsche Philosophie Nicolai Hartmann wie einen toten
Hund? Ist eine Antwort möglich, oder fragen wir wirklich vergebens?

Uns scheint eine Antwort möglich, und wir versuchen, sie

hier zu geben:
Sehen wir schärfer zu, so stellen wir fest : Es ist eigentlich nur die

deutsche Universitätsphilosophie, welche Hartmann wie einen toten
Hund behandelt. Die außer-akademische Philosophie wird
Hartmann durchaus gerecht und gönnt ihm seinen verdienten Ehrenplatz.

Wir erinnern da kurz an das wohlgelungene Philosophieheft
der Monatszeitschrift «Du» vom September 1954. Da stellt Walter
Robert Corti eine prächtige Aufnahme Hartmanns in Großformat
neben die ebenfalls großformatigen Bilder von Jaspers und Heidegger

und gibt damit zu verstehen, daß er Hartmann in das führende
Triumvirat unserer Gegenwartsphilosophie hereinnimmt. Aber auch
die führenden Handbücher bemühen sich um eine durchaus
gerechte Würdigung unseres Denkers.

Der Universitätsphilosophie ist eine solch gerechte Würdigung
nicht gestattet, denn sie ist unfrei und gebunden. Gebunden woran?
Nun, sie muß doch der Tatsache Rechnung tragen, daß sie im
äußerlich-organisatorischen und im innerlich-geistigen Rahmen einer
Institution, nämlich der Universität, arbeitet; diese doppelte
Zugehörigkeit bringt auch doppelte Bindung; Bindung nämlich an die
Verpflichtung, auf die im Räume derselben Institution stehende

Theologie gebührend Rücksicht zu nehmen. Schopenhauer, der grimmige

Haudegen, hat zu dieser Bindung der «Brotkorb-Philosophie»
seinerzeit das Nötige gesagt. Nun hat sich gewiß seit Schopenhauers



Nr. 9 Freidenker 271

Invektiven einiges zu Gunsten der Universitätsphilosophie geändert.
Sie muß der Theologie nicht mehr hörig, muß nicht mehr ancilla

Dienstmagd) der Theologie sein, wie das im Mittelalter Thomas
von Aquino noch verlangt hatte. Sie darf sich weit weg begeben von
der Theologie, darf auf ihren eigenen philosophischen Wegen gehen.
Das alles sei gern zugestanden — aber es gilt doch die stille
Vereinbarung: Die Universitätsphilosophie soll es tunlichst vermeiden,
sich zur Theologie in einen demonstrativen, in einen nach außen
hin peinlich wirkenden Widerspruch zu stellen. Diese Bindung,
diese Einschränkung in der Bewegungsfreiheit ist geblieben und ist
wirksam bis heute.

Der sachliche Gegensatz, der ist nun einmal da und nicht mehr
aus der Welt zu schaffen. Gut, aber die Universitätsphilosophie soll
Hand dazu bieten, diesen Gegensatz zu tarnen, zu beschweigen, zu
verschweigen; sie soll sich, im Interesse der Universität, verträglich
zeigen; kann sie die dogmatischen Grundlehren der Theologie nicht
mehr anerkennen, kann sie diese Dogmen nicht bejahen, so soll sie
sie doch auch nicht verneinen; sie soll eine Philosophie lehren, mit
der sich die Theologie zur Not noch vertragen kann, eine
kompromißbereite Philosophie, die zur Verträglichkeit mit der Theologie,
vielleicht sogar zu einer Synthese, vielleicht auch nur zu einem
äußerlichen Zusammenleben unter einem einzigen Dach die Hand bietet.

Zu einer Synthese mit der Theologie oder doch zu einer Wider-
spruchslosigkeit gibt es für die Universitätsphilosophie einen
gangbaren Weg: Schwächung der Realität! Für die Theologie ist ja das

ganze real-kosmische Sein nur ein sehr sekundäres und durchaus
nicht eigenständiges Gebilde. Gott als der Schöpfer hat diese
kosmisch-irdische Realität geschaffen, und zwar aus dem Nichts — und
am Jüngsten Tag holt er diese seine Schöpfung wieder in sich selbst
zurück. Nur Gott selbst und Gott allein ist das wahre, das absolute
Sein. Das irdisch-kosmische Sein ist nur ein matter Abglanz, ein
Schatten nur des göttlichen Seins. Ohne Gott hätte es überhaupt
keinen Bestand. Von sich aus hat es Gott gegenüber nicht eben viel
zu vermelden; Einsprüche, die von diesem sekundär-geschaffenen
Sein her gegen das göttliche Sein hin vernehmbar werden möchten,
haben gar kein Gewicht, zählen nicht; an das wahre, an das absolute
und göttliche Sein kommen sie überhaupt nicht heran.

Die Universitätsphilosophie soll nun in der Schwächung der Rea-



272 Freidenker Nr. 9

lität der Theologie diensteifrig an die Hand gehen. Kann sie das

nicht mehr auf dem Wege der Theologie, so doch auf ihrem eigenen
Weg durch eine Philosophie, welche das gesamte real-kosmische
Sein als bloßes Erkenntnisprodukt, als eine Schöpfung des erkennenden

menschlichen Subjekts ausgibt. Absoluter Herr ist hier zwar
nicht mehr der christliche Gott, wohl aber der Mensch als erkennendes

und schaffendes Subjekt. Auf irgend eine Weise wird hier
immer und immer wieder das real-kosmische Sein in irgend eine
Abhängigkeit vom erkennenden Subjekt gebracht. So wird die Realität
auch hier wie in der Theologie geschwächt, abhängig gemacht, wird
in den zweiten und dritten Rang zurückgestoßen. Kommen nun aus
dem Reich der realen Erfahrung, kommen von einer realistischen
Naturwissenschaft oder von einer ebenso realistischen
Geschichtswissenschaft her Einsprüche gegen die Theologie, so kommen sie

aus einer durch die Theologie imd durch die Universitätsphilosophie
schon sehr geschwächten, entrechteten und entmachteten Zone des

Seins und haben gegenüber dem absoluten Sein Gottes weder
Gewicht noch Bedeutung.

Ja, diese Schwächung der Realität, das ist der große Dienst, den
die Universitätsphilosophie der Theologie leisten muss und den sie
auch heute noch mit rührender Dienstfertigkeit leistet. Darum wurde
ja auch die Kantsche Philosophie, in allen ihren Arten und
Abarten, in den deutschen Unterrichtsministerien und an den deutschen
Universitäten so verwöhnt und gehätschelt; sie enthielt zwar starke
antitheologische Elemente, gewiß — sie leistete daneben aber doch
den unbezahlbaren Dienst, das real-kosmische Sein seiner Eigenständigkeit,

seiner Bedeutung und seines Primates zu berauben und so

zu schwächen, daß es der Theologie und ihrer Lehre vom absoulten
Sein Gottes nicht mehr gefährlich werden konnte.

Im ganzen: Je schwächer die Stimme der Realität, desto schwächer

auch die Stimme der Empirie, desto schwächer die Stimme der
Wissenschaft und der Forschung — desto stärker und durchdringender

dafür die Stimme der Theologie, desto stärker auch deren
Chance, die Stimme der Menschenwahrheit zu übertönen und
schließlich zum Schweigen zu bringen.

IV.

Gegenüber dieser subjektivistisch-idealistischen Grundtendenz der
Universitätsphilosophie, gegenüber diesem Freundschaftsdienst an



Nr. 9 Freidenker 273

den Interessen der Theologie steht nun tatsächlich die Philosophie
eines Nicolai Hartmann da als der eigentliche philosophische
Sündenfall. Seine Philosophie dès integral-kompromißlosen Realismus
räumt rücksichtslos auf mit allem Subjektivismus und gibt dem
realkosmischen Sein seine volle Bedeutung und seinen Primat zurück,
drängt dagegen alle idealistischen und alle theologischen Seinsansprüche

immer weiter in den Hintergrund.
Hartmann lehrt, daß Erkenntnis nicht ein Erschaffen, Erzeugen

oder Hervorbringen des Erkenntnisgegenstandes ist, wie der Idealismus

uns belehren will, sondern ein Erfassen von etwas, das auch vor
aller Erkenntnis und ganz unabhängig von aller Erkenntnis vorhanden

ist. Hartmann fordert resolut die Umkehrung der kopemikanischen

Wendung Kants. Das real-kosmische Sein ist nicht mehr, wie
bei Kant, in der idealistischen Denkimmanenz enthalten, sondern
umgekehrt ist das Denken des Menschen in der großen Immanenz
des realen Seins enthalten. Die Erkenntnisrelation ist bereits eine
Seinsrelation. Wird dort die Vernunft dem Sein übergeordnet, so
hier das Sein der Vernunft. So befindet sich diese realistische
Philosophie in bester Uebereinstimmung mit dem gesunden Menschenverstand,

mit der Praxis des täglichen Lebens, mit der Arbeit der
Forschung und der Wissenschaft, die alle von Grund aus gesund
realistisch sind.

Die Einwände, die nunmehr von diesem absoluten real-kosmischen
Sein her, aber auch von der Erfahrung, von der Naturwissenschaft
und Geschichte her gegen die Seinslehre der Theologie gerichtet
werden, können jetzt von der Theologie nicht mehr bagatellisiert,
nicht mehr mit verächtlicher Gebärde einfach unter den Tisch
gewischt werden. Es steht jetzt das absolute real-kosmische Sein gegen
den Absolutheitsanspruch des christlich-göttlichen Seins. Hier in
dieser Seinsfrage muß heute die große Entscheidung fallen.

Hartmann sah seine Lebensaufgabe darin, zuverlässig und gründlich

seine realistische Ontologie aufzubauen; die Auseinandersetzung
mit der Theologie konnte er nicht auch noch auf sich nehmen. Das
soll ihm nicht als Aengstlichkeit angekreidet werden; denn da, wo
die Auseinandersetzung sich als unvermeidlich aufdrängt, da geht
er ihr nicht aus dem Weg, da tritt er scharf und unmißverständlich
der Theologie entgegen; das beweisen die Antinomien seiner
«Ethik». Der kommenden generellen Auseinandersetzung mit der
Theologie hat er den Weg nirgends verstellt; im Gegenteil, er hat



274 Freidenker Nr. 9

für diesen Kampf alle nur möglichen philosophischen Waffen bereit
gelegt. Nicolai Hartmann ist nicht nur der vornehmste, er ist auch
der bedeutendste und konsequenteste Vorkämpfer der realistischen
Philosophie in unseren Tagen.

V.

Jetzt verstehen wir, warum Hartmanns Philosophie der
Universitätsphilosophie so peinlich auf die Nerven geht. Nun begreifen wir
auch, warum Hartmanns Werk nicht nur von der Theologie, sondern
auch von der Universitätsphilosophie mit Stillschweigen zugedeckt,
mit Acht und Bann belegt, warum es als tot und abgetan liegen
gelassen wird. Geht doch sein ganzes Streben dahin, das real-kosmische
Sein, das die beiden andern so weit wie möglich schwächen wollten,
so weit wie nur irgend möglich zu stärken, zu heben, zu festigen.
Nun verstehen wir auch, warum die zeitgenössische Universitätsphilosophie

den Denker Hartmann wie einen «toten Hund zu
behandeln geruht», um Prof. Landmanns Worte in Erinnerung
zurückzurufen. An uns, den Ueberlebenden und heute noch Wirkenden, ist
es, Geist und Werk Hartmanns am Leben zu erhalten und so kraftvoll

wie möglich sich auswirken zu lassen. Auch dieser «tote Hund»
soll, wie seinerzeit Spinoza, Feuerbach u. a. m., immer wieder zum
Leben erweckt und am Leben erhalten werden. Er soll nicht nur
leben, nicht nur bellen, er soll, wenn nötig, auch beißen. Arbeiten
wir mit Hartmann zusammen an der Schaffung einer resolut
realistischen Philosophie, so werden wir nicht nur die Testamentsvollstrecker

seines philosophischen Testaments, wir helfen so mit am
Siege der Menschenwahrheit über alle Gotteswahrheit. Denn die
Menschenwahrheit gründet, wie der gesunde Menschenverstand, wie
die Praxis des täglichen Lebens, wie Wissenschaft und Forschung,
voll und ganz auf diesem real-kosmischen Sein; die Gotteswahrheit
dagegen nimmt für ihren Gott und ihre Gotteswelt wohl ein absolutes

Sein in Anspruch, kann aber diesen Anspruch weder begründen
noch glaubhaft machen. Omikron

Wer es nicht der Mühe wert findet, selber bessere Zeiten herbeiführen

zu helfen, der ist auch nicht gut genug für bessere Zeiten.
Jeremias Gotthelf


	Vom "toten Hund" in der Philosophie

