
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 9

Artikel: Kleines Nachspiel zur "Zähmung der Dämonen"

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410795

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410795
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


264 Freidenker Nr. 9

Kleines Nachspiel zur „Zähmung der Dämonen"

Unsere Leser werden sich erinnern: In unserer August-Nummer
brachten wir den Aufsatz: «Die Zähmung der Dämonen». Darin
baten wir die Redaktion des «Schweizerischen Beobachters» B.)
höflich, er möge in Zukunft seine Leser mit seiner
Heinzelmännchen-Theologie verschonen; ausführlich haben wir dargelegt, was
hier unter Heinzelmännchen-Theologie zu verstehen sei und warum
wir diese Bitte an den B. richten. Nun, der B. hat Kritik und Bitte
etwas ungnädig aufgenommen und in einer Zuschrift seine Verärgerung

nicht eben freundlich abreagiert. Diese Reaktion ist natürlich
des Bs. gutes Recht. Stärker interessieren uns aber die sachlichen
Differenzen, und da sind es vor allem zwei Fragen, die auch sonst
in der heutigen weltanschaulichen Diskussion immer wieder
auftauchen und zu Mißverständnissen Anlaß geben. Im Interesse einer
gegenseitigen Verständigung gehen wir hier kurz auf diese beiden
Fragen ein:

I.

Da schreibt die Schriftleitung des Bs.: «Unser aller Wissen muß
notgedrungen von irgendeinem Punkte an in Glauben ausmünden,
Glauben mit negativen oder positiven Vorzeichen; Glauben als letzten

Endes unbeweisbare Ueberzeugung gemeint! Ueberzeugung, wie
sie in den Grenzen des menschlichen Geistes möglich ist.»

Diesen Sätzen können wir beipflichten, nicht aber den Folgerungen,

welche der B. daraus gezogen haben möchte. Die Folgerungen,
wenn auch nicht ausgesprochen, lauten nämlich so : «Diese unbeweisbare

Ueberzeugung, dieser unbeweisbare Glaube — die führen mit
auswegloser Notwendigkeit ins Zentrum des christlichen Glaubens
hinein Darum haben wir auch ein Recht, an unserer Art von Theologie

festzuhalten imd sie im B. öffentlich zu vertreten.» Wir erlauben

uns, diese Folgerungen genauer zu prüfen :

a) Unbeweisbarer Glaube und unbeweisbare Ueberzeugung können

gewiß in den Christenglauben hineinführen, aber eben nicht
nur in den Christenglauben. Sie führen ebenso notwendig in jede
andere außerchristliche Glaubensform hinein. Auf eine solche
Ueberzeugung, auf einen solchen Glauben kann sich auch das Judentum,
auch der Islam u. a. m. berufen. Sogar diejenigen philosophischen



Nr. 9 Freidenker 265

Richtungen, die sich zu einem «philosophischen Glauben», wie ihn
Jaspers lehrt, ausgereift haben. Solcher Glaube und solche
Ueberzeugung sind reine psychologische Formalien, die zu dieser oder
jener Position hinführen können.

b) Diese Formalien machen daher auch nicht das Wesen des

Christentums aus. Um an Kern und Wesen des Christenglaubens
heranzukommen, müssen wir unbedingt neben diesen psychischen
Formalien die Materialien, die inhaltlichen Elemente, auch kennen.
Allein auf die Formalien, die es also mit andern Glaubensformen
gemeinsam hat, könnte das Christentum niemals seinen Kult, den

Dogmengehalt seiner Lehre und seine Kirche aufbauen. Alle diese
Aufbau-Arbeit verlangt als festes Fundament ein Materiale — und
das ist im Christenglaube die Offenbarung von Gott her, das sind
alle die christlichen Glaubenssätze, die als Offenbarungsgehalt und
Lehre und Dogma nicht nur geglaubt, sondern auch gewußt und
als Wissen gelehrt und weitergegeben werden. Nicht das macht das
Wesen des Christentums aus, daß es überhaupt beweislos glaubt,
wohl aber, tvas es nun im einzelnen und im gesamten als Lehrgehalt
beweislos glaubt und zu wissen vorgibt; nicht also das Formale,
sondern gerade das Materiale seiner Lehre. Dazu gehören als sehr
wesentlich die Lehre von der Schöpfung der Welt durch Gott, der Abfall

der Schöpfung von Gott, die Erlösung aus dem Druck der
Erbsünde allein durch die Gnade Christi, des Sohnes Gottes, die Lehre
von der Auferstehung, von der Bewahrung im Jüngsten Gericht und
von der Rückkehr der Schöpfung und der Gläubigen in den Schoß
Gottes.

c) Wenn der Tintenfisch angegriffen und bedroht wird, leert er
den Inhalt seines Tintenbeutels nach außen. Er erzeugt so im Wasser

eine dunkle Wolke, trübt den Blick des Verfolgers und zieht
sich hinter der Wolke in sein Felsenversteck zurück. Das ist die
Apologetik des Tintenfisches.

Es ist aber auch oft die Apologetik des Christgläubigen unserer
Tage. Wird er wegen des Lehrgehaltes seines Glaubens, wegen der
Materialien also, hart angefaßt und in die Enge gedrängt, so stößt
er eine dunkle Wolke von Formalien aus. Er versucht so, den Blick
seines Bedrängers zu trüben und hinter dieser Wolke das bedrohte
Materiale seines Glaubens in Sicherheit zu bringen. Genau diese

Apologetik verwendet nun auch der B. Schade, daß sie aber heute
weithin ihre Wirksamkeit eingebüßt hat. Die heutige Zeit durch-



266 Freidenker Nr. 9

schaut nicht nur den Sinn dieser Tintenfisch-Apologetik, sie
durchschaut die dunkle Wolke selbst und läßt sich durch sie Interesse und
Blick für das Materiale des Glaubens nicht mehr trüben.

d) Die christliche Apologetik und mit ihr der B. tun wohl daran,
Kraft und Bedeutung des Beweises nicht zu überschätzen. Der
Beweis leistet seine Pflicht in der Wissenschaft, vor allem in der
Logik und Mathematik. Aber weltanschauliche imd auch religiöse
letzte Entscheidungen bedürfen stärkerer Bindungen, theoretische
Beweise sind hier zu schwach.

Die stärkste Bindung zeigt sicher der philosophische Realismus,
denn hier bindet die Realität selbst. Das Erlebnis der Realität
zwingt stärker als alle Beweise. Zwang und Druck des Erlebnisses,
der Erfahrung, machen Beweise überflüssig. Der Realismus bedarf
wohl des Beweises nachher, im Aufbau der Wissenschaft. In der
direkten Auseinandersetzung mit der Reahtät bedarf er des Beweises

nicht. Die reale Tatsache, daß ich mir am Feuer die Finger
verbrannt habe, genügt, sie braucht nicht nachträglich noch bewiesen

zu werden.
Der Christenglaube wäre froh, wenn er auch eine so positive und

solide Grundlage hätte wie der Realismus und wenn er deswegen
auf Beweise verzichten dürfte. Er besitzt aber diese positiv-solide
Grundlage nicht, denn die Realität seiner Gotteswelt kann wohl
behauptet und dogmatisch gelehrt, kann aber nicht real aufgewiesen
und demonstriert werden. Die Theologie kennt diese Not und hat
deswegen früher, um diese Not zu beheben, auch in ihren letzten
religiösen Entscheidungen gerne mit Beweisen gearbeitet und Gott
bewiesen — bis Kant ihr die Möglichkeit aller Gottesbeweise aus
der Hand genommen hat. Die kathohsche Katechetik und Dogmatik
hält bis heute an den Gottesbeweisen fest. Anders die protestantische
Theologie; sie fügt sich dem Veto der Philosophie, macht nun aber
aus ihrer Not eine Tugend und tut sich etwas darauf zugute, daß
ihre letzten Glaubensentscheidungen nicht mehr durch Beweise
gestützt, sondern nur noch auf dem Glaubensgrund beweisloser
Ueberzeugungen vollzogen werden. Von da her müssen auch die Sätze des

Bs. verstanden werden.

n.
Der B. wirft uns vor, daß wir ihn «schnöde abkanzeln» und daß

wir «auf eine unduldsame Art von den letzten Dingen reden».



Nr. 9 Freidenker 267

Der Leser kennt unseren Aufsatz und wird mit uns der Auffassung
sein: Nein, unduldsam waren wir nun wirklich nicht! Unser
Verbrechen bestand darin, daß wir über die letzten Dinge inhaltlich
anders gesprochen haben als der kirchentreue B. Das Recht aber,
auf dem Grund bester wissenschaftlicher und philosophischer
Einsichten auf unsere Weise über die letzten Dinge zu sprechen, lassen
wir uns unter keinen Umständen aus der Hand nehmen, schon gar
nicht in der Schweiz, die uns in ihrer Verfassung niclit nur die
Glaubens- und Gewissensfreiheit, sondern auch das Recht der freien
Meinungsbildung und Meinungsäußerung garantiert. So weit will
gewiß auch der B. nicht gehen, denn er schreibt, daß auch er
«religiösen Fanatismus und Zelotentum» mißbillige. Wir danken ihm
für diese vornehme Einstellung. Aber über zwei Dinge muß sich der
B. heute nun doch wohl klar werden :

a) Die gläubig-christliche Ueberzeugung, daß alles Geschehen

göttliche Fügung sei, daß allüberall der Mensch in Gottes Hand
stehe und diese Hand ihre Hilfe nie versage — diese Ueberzeugung
ist nun tatsächlich ein optimistischer Pietismus, der auch in der
heutigen Theologie weithin nicht mehr angenommen wird. Erst
recht nicht mehr draußen in der Bedrängnis des realen Lebens.
Diese pietistische Ueberzeugung ist immer wieder angefochten worden.

Die Kirche mußte eine eigentliche Theodizee schaffen, eine
Rechtfertigung Gottes vor den Menschen und durch den Menschen,
um diese Ueberzeugung gegen die immer heftiger werdenden
Angriffe zu schützen. Die Theodizee aber hat nirgends überzeugen können

außer in den Kreisen derer, die sich an einer solchen Vaterhand
festhalten wollen, weil sie ohne diesen väterlichen Halt versinken
müßten.

In unserer Gegenwart, da der rasend gewordene Verkehr Tag für'
Tag Kinder und Erwachsene erbarmungslos verstümmelt und
vernichtet, wirkt das Gerede von einer starken Vaterhand Gottes, die
uns allüberall beschützt und bewahrt, wie eine kaum noch zu
ertragende Unwahrheit und Unwahrhaftigkeit.

b) Hätte der B. seinen Pietismus als unverbindliche Privatmeinung

der Herren Schriftleiter vertreten, hätte er ihn vor einem
geschlossen pietistischen Kreis ausgesprochen — es ginge noch hin.
Nun hat der B. aber seinen Pietismus als Text seiner weit verbreiteten

Zeitschrift in einen weiten und nach allen Seiten hin offenen
Diskussionsraum hineingestellt. Was in diesem Raum drin steht,



268 Freidenker Nr. 9

muß mit Widerspruch und Anfechtung rechnen. Mit berechtigtem
Stolz setzt der B. neben den Poststempel seinen eigenen Stempel
mit der Meldung: «Größte abonnierte Auflage der Schweiz.» Er
wird sich doch aber nicht einbilden, daß alle die Tausende und
Abertausende seiner Leser seinen Pietismus vorbehaltlos schlucken.
In diesem offenen Diskussionsraum ist Widerspruch und Widerstand
einwandfreies Recht, wenn auch nur wenige von diesem Recht
Gebrauch machen. Gegen diesen primitiv-optimistischen Pietismus, der
dem Wahrheitsbewußtsein unserer harten Zeit so gröblich ins
Gesicht schlägt, wird der Widerstand zur sittlichen Pflicht.

Mit diesen unseren Ueberlegungen wollten wir nicht dem B.
direkt antworten, wollten wir nicht das Gespräch weiterführen. Wir
kämen mit einem solchen Gespräch kaum an ein Ende, die innern
Gegensätze sind zu tief. Doch war es unser Bemühen, die wesentlichen

Einwände und Vorwürfe des Bs. an unsere Adresse richtig
zu verstehen, richtig zu würdigen und, wo nötig, zu widerlegen. Wir
glauben, daß uns das gelungen ist, und hoffen, daß auch der B.,
sofern er diese Zeilen liest, unser Bemühen versteht und billigt.

Omikron

Die Haare stehen einem zu Berge, wenn man bedenkt: was für
Zeit und Mühe auf die Erklärung der Bibel gewendet worden ist.
Wahrscheinlich eine Million Oktavbände. Und was wird am Ende
der Preis dieser Bemühungen nach Jahrhunderten oder Jahrtausenden

sein? Gewiß kein anderer als der: die Bibel ist ein Buch von
Menschen geschrieben wie alle Bücher. Von Menschen, die etwas
anderes waren als wir, weil sie in etwas anderen Zeiten lebten; etwas

simpler in manchen Stücken waren als wie wir, dafür aber auch sehr
viel unwissender; daß sie also ein Buch sei, worin manches Wahre
und manches Falsche, manches Gute und manches Schlechte enthalten

ist. Je mehr ein Erklärung die Bibel zu einem ganz gewöhnlichen

Buche macht, desto besser ist sie; alles das würde schon

längst geschehen sein, wenn nicht unsere Erziehung, unsere unbändige

Leichtgläubigkeit und die gegenwärtige Lage der Sache

entgegen wären. Georg Christoph Lichtenberg (1742—1799)


	Kleines Nachspiel zur "Zähmung der Dämonen"

