
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 8

Artikel: Heinrich Heine über die Philosophie Immanuel Kants (Fortsetzung und
Schluss)

Autor: Heine, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410783

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410783
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 8 Freidenker 247

Heinrich Heine
über die Philosophie Immanuel Kants

Fortsetzung und Schluß

Die «Kritik der reinen Vernunft» ist das Hauptbuch von
Kant Welche soziale Bedeutung jenem Hauptbuche innewohnt,
wird sich aus folgendem ergeben.

Die Philosophen vor Kant haben zwar über den Ursprung unserer
Erkenntnisse nachgedacht und sind in zwei verschiedene Wege
geraten, je nachdem sie Ideen a priori oder Ideen a posteriori annahmen;

über das Erkenntnisvermögen selber, über den Umfang unseres
Erkenntnisvermögens oder über dessen Grenzen ist weniger
nachgedacht worden. Dieses ward nun die Aufgabe von Kant, er unterwarf

unser Erkenntnisvermögen einer schonungslosen Untersuchung,
er sondierte die ganze Tiefe dieses Vermögens und konstatierte alle
seine Grenzen

Die bisherige Philosophie, die schnüffelnd an den Dingen herumlief
und sich Merkmale derselben einsammelte und sie klassifizierte,
hörte auf, als Kant erschien, und dieser lenkte die Forschung zurück
in den menschlichen Geist und untersuchte, was sich da kundgab.
Nicht mit Unrecht vergleicht er daher seine Philosophie mit dem
Verfahren des Kopernikus. Früher, als man die Welt stillstehen und
die Sonne um dieselbe herumwandeln heß, wollten die
Himmelsberechnungen nicht sonderlich übereinsthnmen ; da heß Kopernikus
die Sonne stillstehen und die Erde um sie herumwandeln, und siehe!
alles ging nun vortrefflich. Früher hef die Vernunft, gleich der
Sonne, um die Erscheinungswelt herum und suchte sie zu beleuchten;

Kant aber läßt die Vernunft, die Sonne, stillstehen, und die ¦ 1

Erscheinungswelt dreht sich um sie herum und wird beleuchtet, je
nachdem sie in den Bereich dieser Sonne kommt

Bemerken muß ich, daß Kant, indem er die drei Hauptbeweisarten

für das Dasein Gottes, nämlich den ontologischen, den kosmo-
logischen und den physikotheologischen Beweis, angreift, nach meiner

Meinung die zwei letzteren, aber nicht den ersteren zugrunde
richten kann.

Nach mehrmaligem Durchstudieren des Kantschen Hauptbuches
glaubte ich zu erkennen, daß die Polemik gegen jene bestehenden



248 Freidenker Nr. 8

Beweise für das Dasein Gottes überall hervorlauscht, und ich würde
sie weitläufiger besprechen, wenn mich nicht ein religiöses Gefühl
davon abhielte. Schon daß ich jemanden das Dasein Gottes
diskutieren sehe, erregt in mir eine so sonderbare Angst, eine so unheimliche

Beklemmung, wie ich sie einst in London zu New-Bedlam
empfand, als ich, umgeben von lauter Wahnsinnigen, meinen Führer aus
den Augen verlor. «Gott ist alles, was da ist», und Zweifel an ihm
ist Zweifel an dem Leben selbst, es ist der Tod.

So verwerflich auch jede Diskussion über das Dasein Gottes ist,
desto preishcher ist das Nachdenken über die Natur Gottes. Dieses
Nachdenken ist ein wahrhafter Gottesdienst, unser Gemüt wird
dadurch abgezogen vom Vergänglichen und Endhchen und gelangt
zum Bewußtsein der Urgüte und der ewigen Harmonie. Dieses
Bewußtsein durchschauert den Gefühlsmenschen im Gebet oder bei
der Betrachtung kirchlicher Symbole; der Denker findet diese heilige

Stimmung in der Ausübung jener erhabenen Geisteskraft, welche

wir Vernunft nennen, und deren höchste Aufgabe es ist, die
Natur Gottes zu erforschen. Ganz besonders rehgiöse Menschen
beschäftigen sich mit dieser Aufgabe von Kind auf, geheimnisvoll sind
sie davon schon bedrängt durch die erste Regung der Vernunft. Der
Verfasser dieser Blätter ist sich einer solchen frühen, ursprünglichen
Religiosität aufs freudigste bewußt, und sie hat ihn nie verlassen.
Gott war immer der Anfang und das Ende aller meiner Gedanken.
Wenn ich jetzt frage: was ist Gott? was ist seine Natur? so frug ich
schon als kleines Kind: wie ist Gott? wie sieht er aus? Und damals
konnte ich ganze Tage in den Himmel hinaufsehen, und war des

Abends sehr betrübt, daß ich niemals das allerhedligste Angesicht
Gottes, sondern immer nur graue, blöde Wolkenfratzen erbhckt
hatte. Ganz konfus machten mich die Mitteilungen aus der Astronomie,

womit man damals, in der Aufklärungsperiode, sogar die kleinsten

Kinder nicht verschonte, und ich konnte mich nicht genug
wundern, daß alle diese tausend Milhonen Sterne ebenso große,
schöne Erdkugeln seien wie die unsrige und über all dieses leuchtende

Weltengewimmel ein einziger Gott waltete. Einst im Traume,
erinnere ich mich, sah ich Gott, ganz oben in der weitesten Feme.
Er schaute vergnüglich zu einem kleinen Himmelsfenster hinaus, ein
frommes Greisengesicht mit einem kleinen Judenbärtchen, und er
streute eine Menge Saatkörner herab, die, während sie vom Himmel

niederfielen, im unendlichen Raum gleichsam aufgingen, eine



Nr. 8 Freidenker 249

ungeheure Ausdehnung gewannen, bis sie lauter strahlende,
blühende, bevölkerte Welten wurden, jede so groß wie unsere eigene
Erdkugel. Ich habe dieses Gesicht nie vergessen können, noch oft
im Traume sah ich den heiteren Alten aus seinem kleinen Himmelsfenster

die Weltensaat herabschütten; ich sah ihn einst sogar mit
den Lippen schnalzen, wie unsere Magd, wenn sie den Hühnern ihr
Gerstenfutter zuwarf. Ich konnte nur sehen, wie die fallenden
Saatkörner sich immer zu großen, leuchtenden Weltkugeln ausdehnten:
aber die etwaigen großen Hühner, die vielleicht irgendwo mit
aufgesperrten Schnäbeln lauerten, um mit den hingestreuten Weltkugeln
gefüttert zu werden, konnte ich nicht sehen.

Du lächelst, lieber Leser, über die großen Hühner. Diese kindliche
Ansicht ist aber nicht allzusehr entfernt von der Ansicht der reifsten
Deisten. Um von dem außerweltlichen Gott einen Begriff zu geben,
haben sich der Orient und der Okzident in kindischen Hyperbeln
erschöpft. Mit der Unendlichkeit des Raumes und der Zeit hat sich
aber die Phantasie der Deisten vergebhch abgequält. Hier zeigt sich

ganz ihre Ohnmacht, die Haltlosigkeit ihrer Weltansicht, ihrer Ideen
von der Natur Gottes. Es betrübt uns daher wenig, wenn diese Idee
zugrunde gerichtet wird. Dieses Leid aber hat ihnen Kant wirkhch
angetan, indem er ihre Beweisführungen von der Existenz Gottes
zerstörte.

Die Rettung des ontologischen Beweises käme dem Deismus gar
nicht besonders heilsam zustatten, denn dieser Beweis ist ebenfalls
für den Pantheismus zu gebrauchen. Zu näherem Verstahdnis
bemerke ich, daß der ontologische Beweis derjenige ist, den Descartes
aufsteht, und der schon lange vorher im Mittelalter, durch Anselm
von Canterbury, in einer ruhenden Gebetform ausgesprochen worden.

Ja, man kann sagen, daß der heilige Augustin schon im zweiten
Buche «De libero arbitrio» den ontologischen Beweis aufgesteht hat.

Ich enthalte mich, wie gesagt, aller popularisierenden Erörterungen

der Kantschen Polemik gegen jene Beweise. Ich begnüge mich
zu versichern, daß der Deismus seitdem im Reiche der spekulativen
Vernunft erblichen ist. Diese betrübliche Todesnachricht bedarf
vielleicht einiger Jahrhunderte, ehe sie sich allgemein verbreitet
hat — wir aber haben längst Trauer angelegt. De profundis

Ihr meint, wir könnten jetzt nach Hause gehen? Beileibe! Es
wird noch ein Stück aufgeführt. Nach der Tragödie kommt die
Farce. Immanuel Kant hat bis hier den unerbittlichen Philosophen



250 Freidenker Nr. 8

traziert, er hat den Himmel gestürmt, er hat die ganze Besatzung
über die Klinge springen lassen, der Oberherr der Welt schwimmt
unbewiesen in seinem Blute, es gibt jetzt keine Allbarmherzigkeit
mehr, keine Vatergüte, keine jenseitige Belohnung für diesseitige
Enthaltsamkeit, die Unsterbhchkeit der Seele liegt in den letzten
Zügen — das röchelt, das stöhnt —¦ und der alte Lampe steht dabei mit
seinem Regenschirm, und Tränen rinnen ihm vom Gesichte. Da
erbarmt sich Immanuel Kant und zeigt, daß er nicht bloß ein großer
Philosoph, sondern auch ein guter Mensch ist, und er überlegt, und
halb gutmütig imd halb ironisch spricht er: «Der alte Lampe muß
einen Gott haben, sonst kann der arme Mensch nicht glückhch sein
— der Mensch soll aber auf der Welt glückhch sein — das sagt
die praktische Vernunft — meinetwegen — so mag auch die
praktische Vernunft die Existenz Gottes verbürgen.» Infolge dieses
Arguments unterscheidet Kant zwischen der theoretischen Vernunft und
der praktischen Vernunft, und mit dieser, wie mit einem
Zauberstäbchen, belebt er wieder den Leichnam des Deismus, den die
theoretische Vernunft getötet.

Hat vielleicht Kant die Resurrektion nicht bloß des alten Lampe
wegen, sondern auch der Polizei wegen unternommen? Oder hat er
wirkhch aus Ueberzeugung gehandelt? Hat er eben dadurch, daß

er alle Beweise für das Dasein Gottes zerstörte, uns recht zeigen wollen,

wie mißheb es ist, wenn wir nichts von der Existenz Gottes
wissen können? Er handelte da fast ebenso weise wie mein
westfälischer Freund, welcher alle Laternen auf der Grohnderstraße
zu Göttingen zerschlagen hatte und uns nun dort, im Dunkeln
stehend, eine lange Rede hielt über die praktische Notwendigkeit der
Laternen, welche er nur deshalb theoretisch zerschlagen habe, um
uns zu zeigen, wie wir ohne dieselben nicht sehen können.

Auszug aus Heinrich Heine. Zur Geschichte der Religion und
Philosophie in Deutschland. (1834).

Hat der menschlicfie Geist einmal die helle Straße der Natur
verlassen, so findet er sich nicht mehr zurecht ; er schweift von der Wahrheit

ab, läßt sich in die Irre führen von dem schimmernden Schein des

Aberglaubens und taumelt nur tiefer in die Finsternis. Voltaire


	Heinrich Heine über die Philosophie Immanuel Kants (Fortsetzung und Schluss)

