
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 8

Artikel: Das Seelenproblem

Autor: Tramen, Friedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410778

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


230 Freidenker Nr. 8

Das Seelenproblem
Von Prof. Friedrich Tramer, Brno (Tschechoslowakei)

Seele ist der Inbegriff aller Bewußtseinsvorgänge, ihrer Ursachen
und Fähigkeiten im Gegensatz zum Leib und zur Materie. Die Frage
nach dem Wesen der Seele und des Lebens, das Kardinalproblem
der Biologie und Physiologie, aber auch der Phdosophie und der
Religion, die sich dieses Problems für ihre eigenen Zwecke bemächtigt

haben, ist heute noch nicht bis in alle Einzelheiten gelöst; denn
zwei grundsätzliche, einander entgegengesetzte Anschauungen stehen
sich schroff gegenüber: die naturwissenschaftlich gegebene und die
metaphysische, beziehungsweise rehgiöse.

Während jene Leben und Bewußtsein als Erscheinungen der phy-
sikahsch-chemischen Welt auffaßt und sie den Gesetzen der
Naturwissenschaften unterordnet, führt die metaphysische bzw. rehgiöse
Auffassung das Leben und das es bewirkende Agens auf eine
nichtphysikalische «Lebenskraft» (Vitalismus), bzw. auf Gott zurück und
spricht vom Bewußtsein als von einer «unsterblichen Seele» — ganz
im Sinne einer rehgiösen Dogmatik und eines Offenbarungsglaubens
— nennt sie «überirdisch» und unterlegt ihr ein der physikalischen
Welt fremdes Wesen, deren Gesetze für sie nicht gelten (Spiritualismus).

Da aber die Forschungsergebnisse der exakten Wissenschaften dafür
sprechen, daß die Grenzen zwischen organischem und anorganischem
Stoff nicht durch wesentliche Unterschiede bedingt sind, ferner daß
die Lebens- und Bewußtseinsvorgänge denselben physikahsch-chemi-
schen Gesetzen gehorchen wie die leblose Natur, werden wir das,

was wir Seele nennen, d. h. jene Kraft, die dem Körper Leben
verleiht, solange er lebt, nicht mit Deutungen vernebeln und verfälschen

wollen, die der Metaphysik oder Rehgion oder gar der
Rumpelkammer der Mystik oder des Okkultismus entnommen sind.

In wissenschaftlichem Sinne umfaßt die Seele die mit dem
Organismus eng verbundenen psychischen Phänomene :

a) die Gefühle,
b) die Triebe (Vitalseele), zum Unterschied vom personalen Geist

(lat. spiritus, griech. pneuma, was so viel wie bewegte Luft, Hauch,
Atem als Träger des Lebens bedeutet), dann aber auch Seele als ein



Nr. 8 Freidenker 231

Wesen, das den Körper zeitweilig oder für immer verlassen kann,
Geist im Sinne von Gespenst nach spiritistischer Auffassung.

Die Seele ist als Inbegriff psychischer Geschehnisse das Reservoir
der wechselnden Ichzustände: der Freude, Trauer, Erregung,
Empörung, Unlust und dergleichen. Sie sind eine besondere Art der in
der Psychologie als «Gestaltqualitäten» bezeichneten Eigenschaften,
von Felix Krueger «Komplexqualitäten» genannt, d. h. Eigenschaften

eines ungegliederten Ganzen, die als «Stimmungen» oder
«Verstimmungen» das Verhalten, die Tätigkeit und den Gesamtausdruck
eines Menschen in hohem Grade zu beeinflussen vermögen und oft
den markantesten Ausdruck der gesamten persönlichen Daseinsverfassung

bilden.
Diese Gefühle gehören den verschiedenen Bereichen des Bewußtseins

(der Seele) an: entweder dem Gesamtbewußtsein, dem
Ichbereich oder Teilbereichen der anschaulichen Welt. In
entwicklungsgeschichtlicher Hinsicht ist der zuletzt genannte Bereich deshalb
von Bedeutung, weil für das primitive Denken auch die Dinge
belebt waren (Animismus), weil sie selbst «fühlten»

Neben den Gefühlen bilden die Triebe, die Gefühle des Bedürfens,

das sich in einem ungestillten Drang, in einer Handlung zu
entladen strebt, den Hauptinhalt des Bewußtseins, des Unbewußten
und jener seelischen Phänomene, die die Tiefenpsychologie und die
Psychoanalyse zu entschleiern und zu deuten versuchen.

Wir wissen heute dank der Errungenschaften der psychoanalytischen

Forschung, daß die Nichtbefriedigung eines Triebes, weil mit
einem Unlustgefühl verbunden, zu lebhaften Wunschbildern und
Traumerlebnissen führt und infolge der damit entstandenen
seelischen Hemmungen, Verklemmungen und Verdrängungen zu schweren

Störungen des Seelenlebens, zu Neurosen und Psychosen.
Andererseits kann die Triebbeherrschung, die Veredlung und Umset- i

zung der Triebe (besonders des Geschlechtstriebes, der libido)
durch geeignete Maßnahmen die Grundlage für eine Aufwärtsentwicklung

in kultureller, geistiger, künstlerischer und ethischer
Hinsicht bilden, worauf bereits Nietzsche an mehreren SteUen seiner
Werke, besonders in den «Unzeitgemäßen Betrachtungen», in «Jenseits

von Gut und Böse» und in der «Genealogie der Moral»
hingewiesen und lange vor Sigmund Freud von der Ablenkung der libido
von ihrem ursprünglichen, ureigensten Ziele zur Wissenschaft und
Kunst hin als von einer «Sublimierung» der Sexualtriebe gesprochen



232 Freidenker Nr. 8

hat. Zu diesem Problem äußert sich Nietzsche in seiner «Genealogie
der Moral» im VII. B., S. 379 der Naumannschen Ausgabe: «... in
der Hauptsache mußten sie (die Triebe) sich neue und gleichsam
unterirdische Befriedigungen suchen. Alle Instinkte, welche sich
nicht nach außen entladen, wenden sich nach innen — damit wächst
erst das an den Menschen heran, was man später seine ,SeeZe'

nennt. Die ganze innere Welt, ursprünglich dünn wie zwischen zwei
Häute eingespannt, ist in dem Maße auseinander- und aufgegangen,
hat Tiefe, Breite, Höhe bekommen, als die Entladung der Menschen
nach außen gehemmt worden ist.»

Die Psychologie hat die Erscheinungen, die wir beobachten können,

zum Gegenstand ihrer Forschung und Deutung gemacht, während

sich die Metaphysik mit der Frage beschäftigte, ob die Seele
materiell (stofflich) oder immateriell (geistig) sei.

Zur Entstehung der uralten Vorstellung der Seele als Hauch1 hat
viel der Umstand beigetragen, daß der Atemhauch ein Spezifikum des

Lebenden ist, das beim Toten fehlt. Entsprechende Beobachtungen,
daß bei großem Blutverlust infolge schwerer Verletzungen der Tod
eintritt, haben dazu geführt, im Blut den Träger der Seele zu sehen.
So wurde bereits im Pentateuch, den fünf Büchern Mosis, der Sitz
der vorhin genannten nefesch, der biologischen Seele, die die
Lebensenergie bedeutet, in das Blut verlegt2. Sie ist daher der Träger
des vegetativen Lebens, sie ist nach althebräischer Auffassung das
den biologischen Betrieb des Körpers in Gang haltende Prinzip und
wurde so der Sitz von Hunger, Durst und Sättigungsgefühl3. Die
nefesch ist als ein Mittelding zwischen dem (zwar bereits organisch
gegliederten, aber) unbelebten Körper, althebräisch bassar genannt,
der erst zusammen mit der nefesch lebendig wird4 und der nescha-

1 Spiritus pneuma, in der indischen Philosophie Atman, das auch das innerste
Wesen der Persönlichkeit und der Dinge überhaupt und schließlich Weltseele
bedeutet, im Vedanta mit dem Brahman identisch, in der jüdischen Religion mach
zum Unterschied von nefesch, das das biologische Prinzip, die Lebensenergie
verkörpert, die dem Leib den Zustand des Lebendigen verleiht und im Gegensatz zur
«neschamah», der Seele als unsterbliches, vernunftbegabtes Prinzip, vergleichbar
dem platonischen und aristotelischen Nous, der denkenden Seele, die der Mensch

vor den Tieren voraus hat.
2 Leviticus XVII, 11—14.
3 Deut. XII, 20; XXIII, 25; Jes. XXIX, 8.

4 Gen. IX, 4.



Nr. 8 Freidenker 233

mah anzusehen. So wurde die nefesch offenbar als das vom Organismus

der Person auch nach dem Tode Uebrigbleibende — ein
biologisch-energetischer Körper, der vom materiellen getrennt werden
kann. Hiebei wird offenbar völlig übersehen, daß die als Träger der
organischen Lebensfunktionen tätige nefesch eben nur so lange diese
Funktion erfüllen kann und sie bei geschwächtem Organismus
schwächer und bei seinem Zerfall oder seiner Auflösung überhaupt
nicht mehr erfüllt, solange der Körper und das gesamte animale
und vegetative Nervensystem intakt sind. Zudem ist physisches
Leben nicht ein für allemal vor undenklichen Zeiten entstanden,
sondern es entsteht fortwährend.

Wo und wann immer die Entwicklung einer Zellengruppe
bestimmte Formen erreicht, da muß Psychisches, und zwar ebenfalls
von bestimmter Art, entstehen5.

Die Entwicklung des Seelenlebens, die Psychogenesis, hat sowohl
in phylogenetischer (in stammesgeschichtlicher Beziehung) als auch
in ontogenetischer, in Hinsicht auf die Entwicklung des

Einzelwesens, gezeigt, daß das psychische Leben, die Bewußtseinsphänomene,

an das Dasein und die Entwicklung materieller Substanzen,
speziell des Nervensystems gebunden sind.

Solange die Seele als Substanz, wie von den meisten Vorsokrati-
kern in der griechischen Philosophie (Demokritos, 460—371 ; Anaxi-
menes, 585—525; Empedokles, 483/2—424/3 u.a.) aufgefaßt wurde,
erhielt sie zunächst die Eigenschaften eines ganz feinen Stoffes
zugeschrieben. Unstoffhch und als vor ihrer Einkörperung vorhanden
ist sie nach Plato. Aristoteles dagegen faßt sie als «Entelechie» des

Leibes, als dessen Verwirklichung auf, die sich in der Gestaltung, in
den Veränderungen und Tätigkeiten des Körpers manifestiert8.

Nur die Vernunft-Seele, der platonische und aristotelische Nous,
ist vom Leibe trennbar und unsterblich, während nach Auffassung
einiger Kirchenväter, zum Beispiel Tertullians, die Seele materiell >

ist und einen zeitlichen Anfang hat, also nicht präexistent wie bei

B Carl Stumpf, «Der Entwicklungsgedanke in der gegenwärtigen Philosophie»,
1903, 2. Auflage.

6 Er unterscheidet drei Seelenstufen: a) die unterste, die ernährende
(vegetative) Seele, die der Mensch mit Tieren und Pflanzen gemeinsam hat, b) die
wahrnehmende (animalische) Seele, die den Pflanzen fehlt. Ihre Tätigkeit
erschöpft sich in sinnlicher Wahrnehmung, sinnlichem Begehren und willkürlicher
Bewegung, c) die Vernunft-Seele.



234 Freidenker Nr. 8

Plato und den Gnostikern. Nach Augustin und der Pliilosophie der
Mehrzahl der Kirchenväter ist die Seele eine unstoffliche, immate-
rielle und unveränderliche Substanz, eine Auffassung, die im
Christentum herrschend und richtunggebend wurde, bis sich Kant in
scharfer Formulierung dagegen wandte und die Berufung auf
immaterielle Prinzipien zum Zwecke der Lösung des Seelenproblems
eine Zuflucht der «faulen Vernunft» nannte. Für Kant ist die Seele
der Gegenstand des inneren Sinnes in Verbindung mit dem Körper,
aber keinerlei Substanz.

Einen eigenen Standpunkt in der Frage des Seelenproblems
nimmt der große französische Philosoph René Descartes (1596 bis
1650), der «Vater der neueren Philosophie», ein, der trotz seiner
Ausbildung, die ihn mit der Denkweise der Scholastik und den Lehren

der Jesuiten vertraut machte, der Begründer des von der
philosophischen Souveränität der Vernunft überzeugten modernen
Rationalismus wurde. So ist es nicht verwunderlich, daß dieser große
Denker im Gegensatz zu den Kirchenvätern die Seele weder als
Stoff noch als Kraft, sondern als eine res cogitons, als eine
«denkende Substanz» auffaßte, deren Wesen lediglich im Bewußtsein
hegt, das weder nach Länge, Breite und Tiefe noch nach Masse und
Geschwindigkeit berechnet werden kann. Obwohl Descartes in Seele
und Leib zwei durchaus verschiedene Substanzen sah, faßte er doch
im Gegensatz zu den Okkasionahsten, die seine Schüler waren
(Arnold Geulincx und Nicolaus Malebranche) ihre Verbindung als ein
kausales Verhältnis auf, als einen psychophysischen Parallelismus.
Die Okkasionahsten aber zogen folgerichtig aus der Lehre Descartes'
den Schluß, daß zwischen Seele und Körper, zwischen Immateriellem

und Materiellem, zwischen Stoffhchem und Geistigem keine
Wechselwirkungen stattfinden können. Wenn die Seele immateriell
ist, so kann sie nie auf den Körper, die Materie, eine Wirkung
ausüben, und umgekehrt. Wie sich aber die Okkasionahsten die unleugbare

Verbindung von Seele und Leib, d. h. das Zustandekommen
psychischer Phänomene (Gefühle, Empfindungen und ähnliches)
vorstehen, mag folgende Tatsache zeigen: die Empfindung wird von
ihnen damit erklärt, daß ein körperlicher Vorgang — wir sprechen
heute von einer Reizung eines Sinnesorgans — für Gott zum
Anlaß (occasio) wird, in der Seele eine Empfindung, wie andererseits

einen Willensvorgang, eine Bewegung im Körper hervorzurufen.



Nr. 8 Freidenker 235

Wenn dies auch wie ein schlechter Witz klingt, so ist diese Erklärung

der Okkasionahsten aus dem 17. Jahrhundert um nichts
geistreicher und befriedigender als die heute noch von Milhonen
gläubigen Menschen als eine götthche Offenbarung aufgefaßte Lehre
vom himmlischen Paradies für die Frommen auf Erden, von den

Höllenqualen für die Sünder und von der Auferstehung des
Fleisches.

Für Spinoza (1632—1677), der bei der Abfassung seines
Hauptwerkes, der «Ethik», die von Descartes geschaffene Methode in
rigoroser Weise anwandte, ist die Seele nur ein Teil der alles umfassenden

Natur, der Substanz, die sich uns in zwei Attributen offenbart:
in Ausdehnung und Denken, in Materie und Geist. Alle Ideen sind
Modi, Daseinsweisen dieser einzigen, ewigen, unendlichen Substanz,
außer der es kernen Sinn und keinen Gott gibt. Seele und Körper
des Menschen sind für Spinoza keine Substanzen, sondern Attribute
in der göttlichen Substanz, die unendlich viele Seiten (Attribute)
besitzt, von denen der Mensch mit seinem beschränkten Auffassungsvermögen

nur zwei erkennen kann: die Körperlichkeit (das
Ausgedehnte) und die Seele das Denken), die letzten Endes ein und
dasselbe sind, da sie nach Spinoza nur das Wesen Gottes nach zwei Seiten

zum Ausdruck bringen.

Heute wird von namhaften Psychologen und bedeutenden
Philosophen meistens die Ansicht vertreten, daß die Seele aus nichts
anderem als aus ihren Tätigkeiten Akten) besteht und daß von
einer seehschen Substanz für diese Akte nicht gesprochen werden
kann (Aktualitätstheorie).

Die Aktuahtäts-Psychologie geht auf David Hume, den großen
englischen Philosophen und Historiker (1711—1776), als ihren
Ahnherrn zurück, der der englischen Aufklärung sein geistiges Gepräge
verheh. Nach ihm gibt es keine substanzielle Seele, wie er
überhaupt den Substanzbegriff aus der Philosophie ausschaltete und nicht
einmal ein «Ich» in seinem Selbsterleben vorfinden wollte. Während
man sonst die verschiedenen sich manifestierenden Funktionen
unseres Ichs: das Denken, Fühlen, Empfinden, Streben, die Triebe
usw. als Erlebnisse unseres Ichs erklärte, leugnete Hume kurzweg
die Existenz der Seele oder des Ich, da er sie, wie er sich ausdrückte,
bei genauer Selbstbeobachtung nicht vorfand. «Ich kann überhaupt
nichts perzipieren als eben Perzeptionen. Die Zusammensetzung sol-



236 Freidenker Nr. 8

cher Perzeptionen (gemeint sind Wahrnehmungen, Vorstellungen,
Empfindungen) muß also das Ich ergeben.»

So war für ihn die Menschenseele nichts anderes als «ein Bündel
oder eine Sammlung» (a bundel or collection) von Eindrücken,
Wahrnehmungen, Vorstellungen und dergleichen, die sich einander
mit unbegreiflicher Schnelligkeit ablösen und beständig in Fluß und
Bewegung sind, ganz im Sinne des Heraklischen Satzes: Panta rhei

alles ist in ständigem Flusse). Da es demnach für Hume keine
Seelensubstanz gab, weder eine materielle noch eine geistige, wurde
die «Seele» zu einem «Epiphähomen», zu einer Begleiterscheinung
materieller Vorgänge, stofflichen Geschehens erklärt und erhielt
schließlich in der Aktualitäts-Theorie die oben angeführte
Begriffsbestimmung, die in der Lebensphilosophie Henri Bergsons (1859
bis 1941) ihren sichtbaren Ausdruck fand: «Es gibt keine Dinge, es

gibt nur Tätigkeiten.»

Ebenso hat der große Philosoph und Psycholog Wilhelm Wundt
(1832—1920), ein Hauptvertreter der Aktuahtäts-Psychologie, die
Existenz einer menschhchen Seele für die Deutung unserer
Bewußtseinserscheinungen als irrelevant und überflüssig, ja als einen schädlichen

Irrtum erklärt und festgestellt :

«Unsere Seele ist nichts anderes als der Gesamtinhalt unserer
inneren Erlebnisse, unseres Vorstellens, Fühlens und Wollens, wie es

sich im Bewußtsein zu einer Einheit zusammenfügt und in einer
Stufenfolge von Entwicklungen schließlich zum selbstbewußten Denken

und freien sittlichen Wollen erhebt. Nirgends wird uns in der
Erklärung des Zusammenhanges unserer Erlebnisse ein Anlaß
gegeben, diesen aktuellen Zusammenhang auf etwas zurückzuführen,
das nicht wieder dieser Zusammenhang des Vorstellens, Fühlens und
Wollens selbst wäre7».

Schließlich sei hervorgehoben, daß der ungarische, in Deutschland

tätig gewesene Philosoph Melchior Palâgyi (1859—1924), für
den die Psychologie eine «Pulslehre des menschlichen Bewußtseins»
ist, dessen Diskontinuität (Zusammenhangsunterbrechung) das
kontinuierliche (zusammenhängende) Geschehen in Welt und Leben
nicht adäquat zu erfassen vermag, und der Schweizer Philosoph

7 «Vorlesungen über die Menschen- und Tierseele», 1922, 3. Auflage, Seite
564 ff.



Nr. 8 Freidenker 237

Ludwig Klages (1872—1956) 8, der die «Ausgewählten Werke» Palä-
gyis mit einer Einführung in dessen Philosophie (3 Bände, 1924 bis
1925) ausstattete, die Ansicht vertreten, daß die Seele die Trägerin
der rhythmisch fließenden kontinuierhchen Lebensvorgänge ist, während

das Bewußtsein (PaMgyis und Klages unterscheiden zwischen
Seele und Bewußtsein im Gegensatz dazu «intermittiert», d. h.
ohne Kontinuität, mit Unterbrechungen arbeitet.

Wie steht es nun mit der «Unsterblichkeit der Seele», die für
die katholische Religion ein Dogma ihrer Lehre ist? — Unter
unsterblicher Seele verstehen die Vertreter einer idealistischen und
spiritualistischen Weltanschauung das bewußtseinhabende Ich, das

Wollende, Fühlende, des Gedächtnisses und der Erinnerung Fähige,
bewußte Handlungen Auslösende. Sie halten die «unsterbhche Seele»

für wesensverschieden von einer den Naturgesetzen unterworfenen
Welt, glauben aber doch, daß sie mit ihr in Wechselbeziehung stehe,
weil ihre Akte, ihre Tätigkeiten die Außenwelt wahrnehmen und
ihre Willenshandlungen auf sie Einfluß besitzen.

Die Spiritualisten vertreten die Ansicht, daß die übernatürhche
«unsterbliche Seele» ein Kriterion bilde, ein Spezifikum sei, das nur
dem Menschen zukomme, den Tieren, Pflanzen und der unorganischen

Natur aber fehle. Wir aber, die wir in dem, was die Vertreter
der Kirche, der Mystik, des Okkultismus und Spiritismus, der
Theosophie und Anthroposophie «unsterbliche Seele» nennen, nur A kte des

nur dem lebenden Körper zukommenden Bewußtseins erbhcken,
halten die menschliche «Seele» für eine Erscheinung der
physikalisch-chemischen Welt und finden auf Grund eingehender Beobachtungen

und Ueberlegungen, daß Zusammenhänge zwischen dem
Seelischen und dem Stofflichen bestehen und daß das Seehsche vom
Körperhchen und seinen Gesetzen in hohem Grade abhängig ist.
Denn die seelischen Akte (das Bewußtsein) und die sich in ihnen
manifestierenden Gefühle und Triebe, das Wahrnehmungs- und
Vorstellungsvermögen, das Denk- und Erinnerungsvermögen sind mit

8 Er ist der Verfasser des von Palägyi stark beeinflußten Hauptwerkes «Der
Geist als Widersacher der Seele» (4 Bände, 1929—1933), dessen metaphysische
Grundansrhauung in folgendem Satze ausgesprochen wird: «Das nach Leib und
Seele polarisierte (entgegengesetzt ausgerichtete) Leben in die Botmäßigkeit
des Geistes zwingen, ist eine Formel für den anfangs unbewußten Drang, später

bewußten Willen alles höheren Denkens.» Erschienen in der Zeitschrift
«Universitas», IV, 8, Jahrgang 1949.



238 Freidenker Nr. 8

der Entstehung des körperlichen Lebens verknüpft und hören mit
dem Tode auf. Eine Seele (ein Geist), ein Bewußtseinsphänomen
oder ein Seelenvermögen außerhalb des Stofflichen, losgelöst vom
Körper, ist niemals und nirgends von einem normal denkenden,
urteilsfähigen Menschen beobachtet worden. Denn die rehgiösen
Mythen und die Geistererscheinungen mediumistischer Séancen
haben keinen wissenschafthchen Wert, auch wenn sich gelegenthch
Männer wie Hans*Driesch, Konstantin Oesterreich und andere für
ihre Echtheit eingesetzt haben, da ja doch bedeutende Okkultisten,
wie z. B. der bekannte Münchner Arzt Freiherr von Schrenck-Notzing,

zu wiederholten Malen von ihren Medien auf die unverschämteste

und raffinierteste Art getäuscht wurden.
Ferner wissen wir, daß ein psychophysischer Parallelismus

zwischen Bewußtsein und Seelenvermögen einerseits und dem Gehirn,
seinen Funktionen und seiner physikalisch-chemischen Einwirkung
andererseits besteht; daß eine Ermüdung des Körpers von einer
Ermüdung der «Seele» begleitet ist und schheßlich während des
Schlafzustandes des Gehirns eine Bewußtlosigkeit der «Seele» eintritt.

Jedem Laien ist es bekannt, daß bei starker mechanischer oder
chemischer Schädigung, bei einer Gehirnerschütterung oder gar
-Verletzung sowie unter Alkohol-, Aether-, Chloroform- oder
Morphiumeinwirkung eine Ausschaltung der Gehirn- und gleichzeitig damit
der seelischen Funktionen eintritt. Ja wir wissen schon seit geraumer

Zeit, daß bestimmte Bezirke des Bewußtseins, unseres Denkens
und Fühlens und unseres Trieblebens an bestimmte Teüe des
Gehirns gebunden sind, daß zum Beispiel das Hören an einen gewissen
Bezhk des Schläfenlappens, das Sehen, einschließhch des

Vorstellungsvermögens, des Gedächtnisses und der Erinnerungen von
Gesichtsbildern, an einen bestimmten Bereich des Hinterhauptlappens
des Gehirns fixiert ist und daß nach Zerstörung dieser Gehirnteile
durch eine Verletzung oder eine Krankheit (Schlaganfall, Syphilis
usw.) das betreffende Gebiet des Bewußtseins, des Wahrnehmungsund

VorsteUungsvermögens, völlig und dauernd aus dem Denken
ausgeschaltet ist.

Die geistigen Fähigkeiten und der Charakter als Komponenten
der Seele sind gleichfalls bei körperlichen Veränderungen und
physisch-chemischen Einwirkungen auf das Gehirn Schwankungen
unterworfen. So wissen wir aus Erfahrung und Beobachtung, daß sich die
seelische Veranlagung des Kindes entsprechend der Entwicklung des



Nr. 8 Freidenker 239

Gehirns durchsetzt, daß es den Höhepunkt im reifen Alter erreicht
und im Greisenalter abnimmt. Ferner ist es allgemein bekannt, daß
gewisse chemische Stoffe, wie Strophantin, Coffein, Heroin,
Morphium, Haschisch und Alkohol, um nur einige zu nennen, chronische

Vergiftungen und Wahnvorstellungen, Gedächtnisschwund und
Beeinträchtigung des Denkvermögens, also typische psychische
Phänomene hervorrufen, die dem Seelenbezirk angehören und diesen in
hohem Grade beeinflussen.

Der Einfluß psychischer Erkrankungen, die nicht nur die
Gemütsverfassung des Patienten auf das stärkste beeinträchtigt, sondern
auch schwere seelische und geistige Störungen hervorrufen und den
Charakter des Erkrankten wesenthch modifizieren, ist ungeheuer
und unverkennbar. Wer kennt nicht die schweren seehschen Folgen
bei Erkrankungen der Schilddrüse (Basedowsche Krankheit,
Myxödem, d. i. die Schleimgeschwulst, die besonders im Gesicht mit einer
Schwellung der Haut, mit Muskelschwund und einer Abnahme der
Intelligenz bis zur völligen Verblödung auftritt), der Nebenniere
(Addisonsche Krankheit), des Hirnanhanges (der Hypophyse),
deren einer Teil blutdrucksteigende Stoffe erzeugt, während ein
anderer die Funktion der Geschlechtsdrüsen und das Wachstum in
hohem Grade beeinflußt? — Wem ist die Tatsache unbekannt, daß
der seelische Habitus des Kindes in charakterologischer und geistiger

Hinsicht die größte Aehnlichkeit mit dem eines der beiden
Elternteile zeigt, was sich oft bei genauer Beobachtung bis in die
unscheinbarsten Einzelheiten und Gewohnheiten verfolgen läßt?
Daraus geht doch klar und eindeutig hervor, daß die seelische Struktur

von den Eltern auf die Kinder vererbbar ist, die seelische Struktur,

die in den Erbanlagen, den Genen, deren Träger die Chromosomen,

die Bestandteile des Zellkerns sind, verankert ist. Die
Chromosomenforschung, die heute im Mittelpunkt der Biologie steht, hat
hier Licht in ein medizinisch und weltanschaulich heiß umstrittenes
Gebiet gebracht, um dessen AufheUung sich der Botaniker Carl Cor-
rens («Die Vererbungslehre») große Verdienste erworben hat.

Kann man da — nur unter Berücksichtigung der zuletzt angeführten

Tatsachen, der Forschungsergebnisse der Biologie im Sektor der
Gene, und der Chromosomentheorie — noch von einer «unsterblichen

Seele», einer «Metaphysik der Seele»9 sprechen? — Auf Grund

Dies ist der bezeichnende Titel eines Buches von B. Rosenmöller.



240 Freidenker Nr. 8

der hier angeführten Umstände muß man, wenn man religiöse,
metaphysische, anthroposophische und spiritistische Vorstellungen und
Dogmen, die nur in einem Glauben verankert sind und keine
wissenschaftliche Beweiskraft besitzen, außer acht läßt, zu dem Schlüsse

gelangen, daß das Seelische nur an Stoffliches gebunden ist, ganz
besonders, daß das menschliche Bewußtsein im menschlichen Hirn
fixiert ist — mit ihm lebt und mit ihm stirbt.

Denn ein normales Bewußtsein kann nur bei einem normalen,
integren Gehirn bestehen und funktionieren, da, wie wir gezeigt
haben, Krankheiten und physikalisch-chemische Einflüsse auf das

Gehirn im Bewußtsein und in der seelischen Veranlagung überhaupt
wesentliche Veränderungen hervorrufen, ja sogar ihre Tätigkeit
lahmlegen, und zwar entsprechend der Art und Intensität der Krankheit

bzw. der Dosis der verabreichten Giftstoffe. Schheßhch wissen
wir, daß mit dem Tode und mit der Zerstörung des Gehirns das
«Seelische» ein Ende hat und für uns nirgends mehr nachweisbar
ist, außer etwa bei spiritistischen Séancen und okkultistischen
Sitzungen deren Humbug von ernst zu nehmenden Forschern
wiederholt entlarvt und an den Pranger gestellt wurde.

Nach dem Tode, wenn durch Ausschaltung der Gehirn- und
Nervenfunktionen sowie der Herztätigkeit jedes biologische Leben
aufgehört hat, bleibt nur die «sterbliche Hülle», der leblose Körper
zurück, der, wenn er nicht den Flammen zur Einäscherung
übergeben wird, in der Erde vermodert und den Fäulnisprozeß
durchmacht, dem jede andere Kreatur ausgesetzt ist, deren Lebenslicht
verlöscht ist.

Eine individueUe (persönliche) oder universelle Unsterblichkeit
der Seele, wie sie manche Rehgionen, rehgiöse Sekten oder spiritistische

Zirkel annehmen, gibt es nicht, kann es nicht geben; diesen
Wunschtraum der Menschheit haben die Naturwissenschaft und die
Logik des gesunden Menschenverstandes ad absurdum geführt.

Was von einem Menschen nach seinem Tode übrigbleibt, sind
seine Handlungen, sein Verhalten, seine Werke im Gedächtnis seiner
Mitmenschen, allenfalls der Nachwelt. Nur für große, bedeutende
Geister, die sich durch ihre Taten, ihre Fähigkeiten, ihre Erfindungen,

Entdeckungen und ihre Werke in das Buch der Geschichte mit
goldenen Lettern eingetragen haben, gilt das Schillerwort :

«Wenn der Leib in Staub zerfallen,
lebt der große Name noch .»



Nr. 8 Freidenker 241

Nur in diesem Sinne kann es eine Unsterblichkeit geben, eine
Unsterblichkeit, die sich aber der Mensch durch seine Taten und
Werke selbst errungen hat.

Zivilisatorischer Abbau der Religion

Dieses Wort stammt nicht etwa aus unserer Freidenkermappe,
sondern ist einem Vortrag entnommen, den Universitätsprofessor Dr.
Kurt Goldhammer (Marburg) am 26. März 1957 am Radio gehalten
hat und den Titel trug: «Die Weltreligionen und das Abendland».
Ueber den Vortrag selbst ist wenig zu berichten; derselbe enthielt
die übliche Unterscheidung von Natur- und Kulturrehgionen, ohne
näher darauf einzugehen, welche sozialen Umlagerungen dazu
geführt hatten, das Naturdenken der Menschen von einer animisti-
schen, beziehungsweise mythologischen Betrachtungsweise in
gesellschaftliche Bahnen zu lenken. Aber das Wort vom zivilisatorischen
Abbau der Religion ließ uns schließlich aufhorchen. Darunter
konnte wohl nur die Tatsache verstanden werden, daß mit
fortschreitender Zivilisation zwangsläufig ein Abbau des religiösen Denkens

erfolgt. Wenn man bedenkt, daß der genannte Vortrag im Rahmen

erzkatholischer Sendungen vorgebracht wurde, müssen wir uns
die Frage vorlegen, was das eigentlich zu bedeuten hat. Wir wissen
natürhch nicht, ob es dem Vortragenden «heimlich bang im Busen»
wurde, als sein kühnes Wort dem Gehege seiner Zähne entfloh, wie
jenem König Belsazar, von dem Heinrich Heine in seinem berühmten

Gedicht berichtet. Immerhin müssen wir dem Vortragenden
dafür dankbar sein, daß er mit dem offenherzigen Seitenhieb so
«objektiv» die gegenwärtige Lage der religiösen «Kultur» gekennzeichnet
hat, die — näher betrachtet — gar nicht so optimistisch erscheint,
wie die verschiedenen kirchlichen Glaubensgemeinschaften es
darzustellen belieben.

In der Sache selbst gelangte der Vortragende zu dem Schluß, daß
es eigenthch nur drei Weltreligionen gegeben habe, die dem Zahn
der Zeit erfolgreich widerstanden: den Buddhismus, das Christentum

und den Islam. Und er bezweifelt es, daß es irgendeine Religion

geben könne, die den genannten Weltreligionen Konkurrenz
machen würde. Und nun fiel das ominöse Wort vom zivilisatorischen


	Das Seelenproblem

