Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 41 (1958)

Heft: 8

Artikel: Das Seelenproblem

Autor: Tramen, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410778

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410778
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

230 Freidenker Nr. 8

Das Seelenproblem
Von Prof. Friedrich Tramer, Brno (Tschechoslowakei)

Seele ist der Inbegriff aller BewuBtseinsvorginge, ihrer Ursachen
und Féhigkeiten im Gegensatz zum Leib und zur Materie. Die Frage
nach dem Wesen der Seele und des Lebens, das Kardinalproblem
der Biologie und Physiologie, aber auch der Philosophie und der
Religion, die sich dieses Problems fiir ihre eigenen Zwecke bemich-
tigt haben, ist heute noch nicht bis in alle Einzelheiten gelost; denn
zwei grundsitzliche, einander entgegengesetzte Anschauungen stehen
sich schroff gegeniiber: die naturwissenschaftlich gegebene und die
metaphysische, beziehungsweise religiose.

Wihrend jene Leben und BewuBtsein als Erscheinungen der phy-
sikalisch-chemischen Welt auffafit und sie den Gesetzen der Natur-
wissenschaften unterordnet, fithrt die metaphysische bzw. religiose
Auffassung das Leben und das es bewirkende Agens auf eine nicht-
physikalische «Lebenskrafts (Vitalismus), bzw. auf Gott zuriick und
spricht vom BewuBtsein als von einer «unsterblichen Seele» — ganz
im Sinne einer religiosen Dogmatik und eines Offenbarungsglaubens
—, nennt sie «iiberirdisch» und unterlegt ihr ein der physikalischen
Welt fremdes Wesen, deren Gesetze fiir sie nicht gelten (Spiritualis-
mus).

Da aber die Forschungsergebnisse der exakten Wissenschaften dafiir
sprechen, dal3 die Grenzen zwischen organischem und anorganischem
Stoff nicht durch wesentliche Unterschiede bedingt sind, ferner daf
die Lebens- und BewuBltseinsvorginge denselben physikalisch-chemi-
schen Gesetzen gehorchen wie die leblose Natur, werden wir das,
was wir Seele nennen, d. h. jene Kraft, die dem Korper Leben ver-
leiht, solange er lebt, nicht mit Deutungen vernebeln und verfil-
schen wollen, die der Metaphysik oder Religion oder gar der Rum-
pelkammer der Mystik oder des Okkultismus entnommen sind.

In wissenschaftlichem Sinne umfafit die Seele die mit dem Orga-
nismus eng verbundenen psychischen Phéinomene:

a) die Gefiihle,

b) die Triebe (Vitalseele), zum Unterschied vom personalen Geist
(1at. spiritus, griech. pneuma, was so viel wie bewegte Luft, Hauch,
Atem als Triger des Lebens bedeutet), dann aber auch Seele als ein



Nr. 8 Freidenker 231

Wesen, das den Korper zeitweilig oder fiir immer verlassen kann,
Geist im Sinne von Gespenst nach spiritistischer Auffassung.

Die Seele ist als Inbegriff psychischer Geschehnisse das Reservoir
der wechselnden Ichzustinde: der Freude, Trauer, Erregung, Em-
porung, Unlust und dergleichen. Sie sind eine besondere Art der in
der Psychologie als «Gestaltqualitdten» bezeichneten Eigenschaften,
von Felix Krueger «Komplexqualititen» genannt, d.h. Eigenschaf-
ten eines ungegliederten Ganzen, die als «Stimmungen» oder «Ver-
stimmungen» das Verhalten, die Titigkeit und den Gesamtausdruck
eines Menschen in hohem Grade zu beeinflussen vermogen und oft
den markantesten Ausdruck der gesamten personlichen Daseinsver-
fassung bilden.

Diese Gefiihle gehoren den verschiedenen Bereichen des Bewult-
seins (der Seele) an: entweder dem GesamtbewuBtsein, dem Ich-
bereich oder Teilbereichen der anschaulichen Welt. In entwicklungs-
geschichtlicher Hinsicht ist der zuletzt genannte Bereich deshalb
von Bedeutung, weil fiir das primitive Denken auch die Dinge be-
lebt waren (Animismus), weil sie selbst «fiithlten» ...

Neben den Gefiihlen bilden die Triebe, die Gefithle des Bediir-
fens, das sich in einem ungestillten Drang, in einer Handlung zu
entladen strebt, den Hauptinhalt des BewuBtseins, des Unbewullten
und jener seelischen Phiénomene, die die Tiefenpsychologie und die
Psychoanalyse zu entschleiern und zu deuten versuchen.

Wir wissen heute dank der Errungenschaften der psychoanalyti-
schen Forschung, dafl die Nichtbefriedigung eines Triebes, weil mit
einem Unlustgefithl verbunden, zu lebhaften Wunschbildern und
Traumerlebnissen fiihrt und infolge der damit entstandenen seeli-
schen Hemmungen, Verklemmungen und Verdringungen zu schwe-
ren Storungen des Seelenlebens, zu Neurosen und Psychosen. An-
dererseits kann die Triebbeherrschung, die Veredlung und Umset-
zung der Triebe (besonders des Geschlechtstriebes, der libido)
durch geeignete Mallnahmen die Grundlage fiir eine Aufwirtsent-
wicklung in kultureller, geistiger, kiinstlerischer und ethischer Hin-
sicht bilden, worauf bereits Nietzsche an mehreren Stellen seiner
Werke, besonders in den «UnzeitgemidlBen Betrachtungen», in «Jen-
seits von Gut und Bose» und in der «Genealogie der Moral» hinge-
wiesen und lange vor Sigmund Freud von der Ablenkung der libido
von ihrem urspriinglichen, ureigensten Ziele zur Wissenschaft und
Kunst hin als von einer «Sublimierung» der Sexualtriebe gesprochen



232 Freidenker Nr. 8

hat. Zu diesem Problem &duflert sich Nietzsche in seiner «Genealogie
der Moral» im VIL B., S.379 der Naumannschen Ausgabe: «... in
der Hauptsache mubBliten sie (die Triebe) sich neue und gleichsam
unterirdische Befriedigungen suchen. Alle Instinkte, welche sich
nicht nach aullen entladen, wenden sich nach innen — damit wichst
erst das an den Menschen heran, was man spiter seine ,Seele’
nennt. Die ganze innere Welt, urspriinglich diinn wie zwischen zwei
Hiute eingespannt, ist in dem Mafle auseinander- und aufgegangen,
hat Tiefe, Breite, Hohe bekommen, als die Entladung der Menschen
nach aullen gehemmt worden ist.»

Die Psychologie hat die Erscheinungen, die wir beobachten kon-
nen, zum Gegenstand ihrer Forschung und Deutung gemacht, wih-
rend sich die Metaphysik mit der Frage beschiftigte, ob die Seele
materiell (stofflich) oder immateriell (geistig) sei.

Zur Entstehung der uralten Vorstellung der Seele als Hauch® hat
viel der Umstand beigetragen, dafl der Atemhauch ein Spezifikum des
Lebenden ist, das beim Toten fehlt. Entsprechende Beobachtungen,
daB bei groBem Blutverlust infolge schwerer Verletzungen der Tod
eintritt, haben dazu gefiihrt, im Blut den Triger der Seele zu sehen.
So wurde bereits im Pentateuch, den fiinf Biichern Mosis, der Sitz
der vorhin genannten nefesch, der biologischen Seele, die die Le-
bensenergie bedeutet, in das Blut verlegt®. Sie ist daher der Triger
des vegetativen Lebens, sie ist nach althebridischer Auffassung das
den biologischen Betrieb des Korpers in Gang haltende Prinzip und
wurde so der Sitz von Hunger, Durst und Sittigungsgefiihl®. Die
nefesch ist als ein Mittelding zwischen dem (zwar bereits organisch
gegliederten, aber) unbelebten Koérper, althebrédisch bassar genannt,
der erst zusammen mit der nefesch lebendig wird* und der nescha-

1 Spiritus pneuma, in der indischen Philosophie Atman, das auch das innerste
Wesen der Personlichkeit und der Dinge iiberhaupt und schlieBlich Weltseele be-
deutet, im Vedanta mit dem Brahman identisch, in der jiidischen Religion ruach
zum Unterschied von nefesch, das das biologische Prinzip, die Lebensenergie ver-
korpert, die dem Leib den Zustand des Lebendigen verleiht und im Gegensatz zur
«neschamah», der Seele als unsterbliches, vernunftbegabtes Prinzip, vergleichbar
dem platonischen und aristotelischen Nous, der denkenden Seele, die der Mensch
vor den Tieren voraus hat.

2 Leviticus XVII, 11—14.
3 Deut. XII, 20; XXIII, 25; Jes. XXIX, 8.
4 Gen. IX, 4.



Nr. 8 Freidenker 233

mah anzusehen. So wurde die nefesch offenbar als das vom Organis-
mus der Person auch nach dem Tode Uebrighleibende — ein biolo-
gisch-energetischer Korper, der vom materiellen getrennt werden
kann. Hiebei wird offenbar villig iibersehen, dafl die als Triger der
organischen Lebensfunktionen titige nefesch eben nur so lange diese
Funktion erfiilllen kann und sie bei geschwichtem Organismus
schwicher und bei seinem Zerfall oder seiner Auflésung iiberhaupt
nicht mehr erfiillt, solange der Korper und das gesamte animale
und vegetative Nervensystem intakt sind. Zudem ist physisches Le-
ben nicht ein fiir allemal vor undenklichen Zeiten entstanden, son-
dern es entsteht fortwihrend.

Wo und wann immer die Entwicklung einer Zellengruppe be-
stimmte Formen erreicht, da muf3 Psychisches, und zwar ebenfalls
von bestimmter Art, entstehen®.

Die Entwicklung des Seelenlebens, die Psychogenesis, hat sowohl
in phylogenetischer (in stammesgeschichtlicher Beziehung) als auch
in ontogenetischer, in Hinsicht auf die Entwicklung des Einzel-
wesens, gezeigt, dafl das psychische Leben, die BewuBtseinsphino-
mene, an das Dasein und die Entwicklung materieller Substanzen,
speziell des Nervensystems gebunden sind.

Solange die Seele als Substanz, wie von den meisten Vorsokrati-
kern in der griechischen Philosophie (Demokritos, 460—371; Anaxi-
menes, 585—525; Empedokles, 483/2—424/3 u. a.) aufgefaBit wurde,
erhielt sie zundchst die Eigenschaften eines ganz feinen Stoffes zu-
geschrieben. Unstofflich und als vor ihrer Einkérperung vorhanden
ist sie nach Plato. Aristoteles dagegen fallt sie als «Entelechie» des
Leibes, als dessen Verwirklichung auf, die sich in der Gestaltung, in
den Verinderungen und Tétigkeiten des Korpers manifestiert®.

Nur die Vernunft-Seele, der platonische und aristotelische Nous,
ist vom Leibe trennbar und unsterblich, wihrend nach Auffassung
einiger Kirchenviiter, zum Beispiel Tertullians, die Seele materiell .
ist und einen zeitlichen Anfang hat, also nicht priexistent wie bei

5 Carl Stumpf, «Der Entwicklungsgedanke in der gegenwirtigen Philosophies,
1903, 2. Auflage.

6 Er unterscheidet drei Seelenstufen: a) die unterste, die ernihrende (vege-
tative) Seele, die der Mensch mit Tieren und Pflanzen gemeinsam hat, b) die
wahrnehmende (animalische) Seele, die den Pflanzen fehlt. Ihre Titigkeit er-
schopft sich in sinnlicher Wahrnehmung, sinnlichem Begehren und willkiirlicher
Bewegung, ¢) die Vernunft-Seele.



234 Freidenker Nr.8

Plato und den Gnostikern. Nach Augustin und der Philosophie der
Mehrzahl der Kirchenviter ist die Seele eine unstoffliche, immate-
rielle und unveridnderliche Substanz, eine Auffassung, die im Chri-
stentum herrschend und richtunggebend wurde, bis sich Kant in
scharfer Formulierung dagegen wandte und die Berufung auf im-
materielle Prinzipien zum Zwecke der Losung des Seelenproblems
eine Zuflucht der «faulen Vernunft» nannte. Fiir Kant ist die Seele
der Gegenstand des inneren Sinnes in Verbindung mit dem Kéorper,
aber keinerlei Substanz.

Einen eigenen Standpunkt in der Frage des Seelenproblems
nimmt der grofle franzdsische Philosoph René Descartes (1596 bis
1650), der «Vater der neueren Philosophie», ein, der trotz seiner
Ausbildung, die ihn mit der Denkweise der Scholastik und den Leh-
ren der Jesuiten vertraut machte, der Begriinder des von der philo-
sophischen Souverinitit der Vernunft iiberzeugten modernen Ratio-
nalismus wurde. So ist es nicht verwunderlich, daB3 dieser grofle
Denker im Gegensatz zu den Kirchenvitern die Seele weder als
Stoff noch als Kraft, sondern als eine res cogitans, als eine «den-
kende Substanz» auffallte, deren Wesen lediglich im BewuBtsein
liegt, das weder nach Linge, Breite und Tiefe noch nach Masse und
Geschwindigkeit berechnet werden kann. Obwohl Descartes in Seele
und Leib zwei durchaus verschiedene Substanzen sah, faBBte er doch
im Gegensatz zu den Okkasionalisten, die seine Schiiler waren (Ar-
nold Geulincx und Nicolaus Malebranche) ihre Verbindung als ein
kausales Verhiltnis auf, als einen psychophysischen Parallelismus.
Die Okkasionalisten aber zogen folgerichtig aus der Lehre Descartes’
den SchluB3, daBl zwischen Seele und Kérper, zwischen Immateriel-
lem und Materiellem, zwischen Stofflichem und Geistigem keine
Wechselwirkungen stattfinden konnen. Wenn die Seele immateriell
ist, so kann sie nie auf den Korper, die Materie, eine Wirkung aus-
iiben, und umgekehrt. Wie sich aber die Okkasionalisten die unleug-
bare Verbindung von Seele und Leib, d. h. das Zustandekommen
psychischer Phinomene (Gefithle, Empfindungen und &hnliches)
vorstellen, mag folgende Tatsache zeigen: die Empfindung wird von
ihnen damit erklért, dafl ein korperlicher Vorgang — wir sprechen
heute von einer Reizung eines Sinnesorgans — fiir Gott (!) zum
AnlaBl (occasio) wird, in der Seele eine Empfindung, wie anderer-
seits einen Willensvorgang, eine Bewegung im Korper hervorzuru-
fen.



Nr. 8 Freidenker 235

Wenn dies auch wie ein schlechter Witz klingt, so ist diese Erkla-
rung der Okkasionalisten aus dem 17. Jahrhundert um nichts geist-
reicher und befriedigender als die heute noch von Millionen glédu-
bigen Menschen als eine gottliche Offenbarung aufgefaBte Lehre
vom himmlischen Paradies fiir die Frommen auf Erden, von den
Héllenqualen fiir die Siinder und von der Auferstehung des Flei-
sches.

Fiir Spinoza (1632—1677), der bei der Abfassung seines Haupt-
werkes, der «Ethik», die von Descartes geschaffene Methode in rigo-
roser Weise anwandte, ist die Seele nur ein Teil der alles umfassen-
den Natur, der Substanz, die sich uns in zwei Attributen offenbart:
in Ausdehnung und Denken, in Materie und Geist. Alle Ideen sind
Modi, Daseinsweisen dieser einzigen, ewigen, unendlichen Substanz,
auller der es keinen Sinn und keinen Gott gibt. Seele und Korper
des Menschen sind fiir Spinoza keine Substanzen, sondern Attribute
in der gottlichen Substanz, die unendlich viele Seiten (Attribute)
besitzt, von denen der Mensch mit seinem beschrinkten Auffassungs-
vermogen nur zwei erkennen kann: die Korperlichkeit (das Ausge-
dehnte) und die Seele( das Denken), die letzten Endes ein und das-
selbe sind, da sie nach Spinoza nur das Wesen Gottes nach zwei Sei-
ten zum Ausdruck bringen.

Heute wird von namhaften Psychologen und bedeutenden Philo-
sophen meistens die Ansicht vertreten, da3 die Seele aus nichts an-
derem als aus ihren Titigkeiten (= Akten) besteht und dafl von
einer seelischen Substanz fiir diese Akte nicht gesprochen werden
kann (Aktualititstheorie).

Die Aktualitiits-Psychologie geht auf David Hume, den groBen
englischen Philosophen und Historiker (1711—1776), als ihren Ahn-
herrn zuriick, der der englischen Aufkléirung sein geistiges Geprige |
verlieh. Nach ihm gibt es keine substanzielle Seele, wie er iiber-
haupt den Substanzbegriff aus der Philosophie ausschaltete und nicht
einmal ein «Ich» in seinem Selbsterleben vorfinden wollte. Wihrend
man sonst die verschiedenen sich manifestierenden Funktionen un-
seres Ichs: das Denken, Fiihlen, Empfinden, Streben, die Triebe
usw. als Erlebnisse unseres Ichs erkldrte, leugnete Hume kurzweg
die Existenz der Seele oder des Ich, da er sie, wie er sich ausdriickte,
bei genauer Selbstbeobachtung nicht vorfand. «Ich kann iiberhaupt
nichts perzipieren als eben Perzeptionen. Die Zusammensetzung sol-



236 Freidenker Nr. 8

cher Perzeptionen (gemeint sind Wahrnehmungen, Vorstellungen,
Empfindungen) muf also das Ich ergeben.»

So war fiir ihn die Menschenseele nichts anderes als «ein Biindel
oder eine Sammlung» (a bundel or collection) von Eindriicken,
Wahrnehmungen, Vorstellungen und dergleichen, die sich einander
mit unbegreiflicher Schnelligkeit abl6sen und bestindig in Fluf3 und
Bewegung sind, ganz im Sinne des Heraklischen Satzes: Panta rhei
(= alles ist in stindigem Flusse). Da es demnach fiir Hume keine
Seelensubstanz gab, weder eine materielle noch eine geistige, wurde
die «Seele» zu einem «Epiphdnomen», zu einer Begleiterscheinung
materieller Vorginge, stofflichen Geschehens erklirt und erhielt
schlieBlich in der Aktualitdts-Theorie die oben angefiihrte Begriffs-
bestimmung, die in der Lebensphilosophie Henri Bergsons (1859
bis 1941) ihren sichtbaren Ausdruck fand: «Es gibt keine Dinge, es
gibt nur Tatigkeiten.»

Ebenso hat der grofle Philosoph und Psycholog Wilhelm Wundt
(1832—1920), ein Hauptvertreter der Aktualitits-Psychologie, die
Existenz einer menschlichen Seele fiir die Deutung unserer Bewuf3t-
seinserscheinungen als irrelevant und iiberfliissig, ja als einen schid-
lichen Irrtum erkldrt und festgestellt:

«Unsere Seele ist nichts anderes als der Gesamtinhalt unserer in-
neren Erlebnisse, unseres Vorstellens, Fiihlens und Wollens, wie es
sich im BewuBtsein zu einer Einheit zusammenfiigt und in einer
Stufenfolge von Entwicklungen schliefllich zum selbstbewuB3ten Den-
ken und freien sittlichen Wollen erhebt. Nirgends wird uns in der
Erklirung des Zusammenhanges unserer Erlebnisse ein Anlafl ge-
geben, diesen aktuellen Zusammenhang auf etwas zuriickzufiihren,
das nicht wieder dieser Zusammenhang des Vorstellens, Fiihlens und
Wollens selbst wiire”s.

Schliellich sei hervorgehoben, daBl der ungarische, in Deutsch-
land titig gewesene Philosoph Melchior Paldgyi (1859—1924), fiir
den die Psychologie eine «Pulslehre des menschlichen Bewul3tseins»
ist, dessen Diskontinuitit (Zusammenhangsunterbrechung) das kon-
tinuierliche (zusammenhingende) Geschehen in Welt und Leben
nicht addquat zu erfassen vermag, und der Schweizer Philosoph

7 «Vorlesungen iiber die Menschen- und Tierseele», 1922, 3. Auflage, Seite
564 ff.



Nr. 8 Freidenker 237

Ludwig Klages (1872—1956)%, der die «Ausgewihlten Werke» Pala-
gyis mit einer Einfithrung in dessen Philosophie (3 Binde, 1924 bis
1925) ausstattete, die Ansicht vertreten, dall} die Seele die Trigerin
der rhythmisch flieBenden kontinuierlichen Lebensvorginge ist, wih-
rend das BewuBtsein (Palagyis und Klages unterscheiden zwischen
Seele und Bewufltsein!) im Gegensatz dazu «intermittierty, d.h.
ohne Kontinuitit, mit Unterbrechungen arbeitet.

Wie steht es nun mit der «Unsterblichkeit der Seele», die fiir
die katholische Religion ein Dogma ihrer Lehre ist? — Unter un-
sterblicher Seele verstehen die Vertreter einer idealistischen und
spiritualistischen Weltanschauung das bewuBtseinhabende Ich, das
Wollende, Fiithlende, des Geddchtnisses und der Erinnerung Fihige,
bewulite Handlungen Auslésende. Sie halten die «unsterbliche Seele»
fiir wesensverschieden von einer den Naturgesetzen unterworfenen
Welt, glauben aber doch, da} sie mit ihr in Wechselbeziehung stehe,
weil ihre Akte, ihre Titigkeiten die Auflenwelt wahrnehmen und
ihre Willenshandlungen auf sie Einfluf3 besitzen.

Die Spiritualisten vertreten die Ansicht, daB} die iibernatiirliche
«unsterbliche Seele» ein Kriterion bilde, ein Spezifikum sei, das nur
dem Menschen zukomme, den Tieren, Pflanzen und der unorgani-
schen Natur aber fehle. Wir aber, die wir in dem, was die Vertreter
der Kirche, der Mystik, des Okkultismus und Spiritismus, der Theo-
sophie und Anthroposophie «unsterbliche Seele» nennen, nur Akte des
nur dem lebenden Korper zukommenden Bewuftseins erblicken,
halten die menschliche «Seele» fiir eine Erscheinung der physika-
lisch-chemischen Welt und finden auf Grund eingehender Beobach-
tungen und Ueberlegungen, daBl Zusammenhinge zwischen dem See-
lischen und dem Stofflichen bestehen und daB3 das Seelische vom
Korperlichen und seinen Gesetzen in hohem Grade abhingig ist.
Denn die seelischen Akte (das Bewulltsein) und die sich in ihnen
manifestierenden Gefiithle und Triebe, das Wahrnehmungs- und Vor-
stellungsvermdgen, das Denk- und Erinnerungsvermégen sind mit

8 Er ist der Verfasser des von Palagyi stark beeinfluBten Hauptwerkes «Der
Geist als Widersacher der Seele» (4 Biande, 1929—1933), dessen metaphysische
Grundanschauung in folgendem Satze ausgesprochen wird: «Das nach Leib und
Seele polarisierte (entgegengesetzt ausgerichtete) Leben in die BotmiBigkeit
des Geistes zwingen, ist eine Formel fiir den anfangs unbewuBten Drang, spi-
ter bewuBten Willen alles hiheren Denkens.» Erschienen in der Zeitschrift
«Universitas», IV, 8, Jahrgang 1949.



238 Freidenker Nr.8

der Entstehung des korperlichen Lebens verkniipft und héren mit
dem Tode auf. Eine Seele (ein Geist), ein Bewulltseinsphinomen
oder ein Seelenvermogen auBerhalb des Stofflichen, losgelost vom
Korper, ist niemals und nirgends von einem normal denkenden,
urteilsfihigen Menschen beobachtet worden. Denn die religitsen
Mythen und die Geistererscheinungen mediumistischer Séancen
haben keinen wissenschaftlichen Wert, auch wenn sich gelegentlich
Minner wie Hans Driesch, Konstantin Oesterreich und andere fiir
ihre Echtheit eingesetzt haben, da ja doch bedeutende Okkultisten,
wie z. B. der bekannte Miinchner Arzt Freiherr von Schrenck-Not-
zing, zu wiederholten Malen von ihren Medien auf die unverschim-
teste und raffinierteste Art getduscht wurden.

Ferner wissen wir, dal} ein psychophysischer Parallelismus zwi-
schen Bewulltsein und Seelenvermégen einerseits und dem Gehirn,
seinen Funktionen und seiner physikalisch-chemischen Einwirkung
andererseits besteht; daB eine Ermiidung des Korpers von einer Er-
miidung der «Seele» begleitet ist und schlieBlich wihrend des Schlaf-
zustandes des Gehirns eine BewuBtlosigkeit der «Seele» eintritt.

Jedem Laien ist es bekannt, daBl bei starker mechanischer oder
chemischer Schidigung, bei einer Gehirnerschiitterung oder gar -ver-
letzung sowie unter Alkohol-, Aether-, Chloroform- oder Morphium-
einwirkung eine Ausschaltung der Gehirn- und gleichzeitig damit
der seelischen Funktionen eintritt. Ja wir wissen schon seit gerau-
mer Zeit, daf} bestimmte Bezirke des Bewulltseins, unseres Denkens
und Fiihlens und unseres Trieblebens an bestimmte Teile des Ge-
hirns gebunden sind, dafl zum Beispiel das Horen an einen gewissen
Bezirk des Schlédfenlappens, das Seher, einschlieBlich des Vorstel-
lungsvermégens, des Gedidchtnisses und der Erinnerungen von Ge-
sichtsbildern, an einen bestimmten Bereich des Hinterhauptlappens
des Gehirns fixiert ist und dall nach Zerstorung dieser Gehirnteile
durch eine Verletzung oder eine Krankheit (Schlaganfall, Syphilis
usw.) das betreffende Gebiet des Bewulltseins, des Wahrnehmungs-
und Vorstellungsvermdgens, v6llig und dauernd aus dem Denken
ausgeschaltet ist.

Die geistigen Fihigkeiten und der Charakter als Komponenten
der Seele sind gleichfalls bei korperlichen Veridnderungen und phy-
sisch-chemischen Einwirkungen auf das Gehirn Schwankungen unter-
worfen. So wissen wir aus Erfahrung und Beobachtung, daB} sich die
seelische Veranlagung des Kindes entsprechend der Entwicklung des



Nr. 8 Freidenker 239

Gehirns durchsetzt, dal es den Héhepunkt im reifen Alter erreicht
und im Greisenalter abnimmt. Ferner ist es allgemein bekannt, daf3
gewisse chemische Stoffe, wie Strophantin, Coffein, Heroin, Mor-
phium, Haschisch und Alkohol, um nur einige zu nennen, chroni-
sche Vergiftungen und Wahnvorstellungen, Gedéchtnisschwund und
Beeintrichtigung des Denkvermdgens, also typische psychische Phi-
nomene hervorrufen, die dem Seelenbezirk angeh6ren und diesen in
hohem Grade beeinflussen.

Der EinfluB3 psychischer Erkrankungen, die nicht nur die Gemiits-
verfassung des Patienten auf das stdrkste beeintrdchtigt, sondern
auch schwere seelische und geistige Storungen hervorrufen und den
Charakter des Erkrankten wesentlich modifizieren, ist ungeheuer
und unverkennbar. Wer kennt nicht die schweren seelischen Folgen
bei Erkrankungen der Schilddriise (Basedowsche Krankheit, Myx-
6dem, d.i. die Schleimgeschwulst, die besonders im Gesicht mit einer
Schwellung der Haut, mit Muskelschwund und einer Abnahme der
Intelligenz bis zur volligen Verblodung auftritt), der Nebenniere
(Addisonsche Krankheit), des Hirnanhanges (der Hypophyse),
deren einer Teil blutdrucksteigende Stoffe erzeugt, wihrend ein an-
derer die Funktion der Geschlechtsdriisen und das Wachstum in
hohem Grade beeinfluf3t? — Wem ist die Tatsache unbekannt, daB3
der seelische Habitus des Kindes in charakterologischer und geisti-
ger Hinsicht die grote Aehnlichkeit mit dem eines der beiden
Elternteile zeigt, was sich oft bei genauer Beobachtung bis in die
unscheinbarsten Einzelheiten und Gewohnheiten verfolgen 1if3t?
Daraus geht doch klar und eindeutig hervor, da} die seelische Struk-
tur von den Eltern auf die Kinder vererbbar ist, die seelische Struk-
tur, die in den Erbanlagen, den Genen, deren Triger die Chromo-
somen, die Bestandteile des Zellkerns sind, verankert ist. Die Chro-
mosomenforschung, die heute im Mittelpunkt der Biologie steht, hat
hier Licht in ein medizinisch und weltanschaulich heil3 umstrittenes
Gebiet gebracht, um dessen Aufhellung sich der Botaniker Carl Cor-
rens («Die Vererbungslehre») groBle Verdienste erworben hat.

Kann man da — nur unter Beriicksichtigung der zuletzt angefiihr-
ten Tatsachen, der Forschungsergebnisse der Biologie im Sektor der
Gene, und der Chromosomentheorie — noch von einer «unsterbli-
chen Seele», einer «<Metaphysik der Seele»® sprechen? — Auf Grund

9 Dies ist der bezeichnende Titel eines Buches von B. Rosenméller.



240 Freidenker Nr. 8

der hier angefiihrten Umstinde mufl man, wenn man religitse, me-
taphysische, anthroposophische und spiritistische Vorstellungen und
Dogmen, die nur in einem Glauben verankert sind und keine wissen-
schaftliche Beweiskraft besitzen, aulBer acht 1dBt, zu dem Schlusse
gelangen, dal3 das Seelische nur an Stoffliches gebunden ist, ganz
besonders, daBB das menschliche BewuBtsein im menschlichen Hirn
fixiert ist — mit ihm lebt und mit ihm stirbt.

Denn ein normales BewulBtsein kann nur bei einem normalen, in-
tegren Gehirn bestehen und funktionieren, da, wie wir gezeigt
haben, Krankheiten und physikalisch-chemische Einfliisse auf das
Gehirn im Bewulltsein und in der seelischen Veranlagung iiberhaupt
wesentliche Veridnderungen hervorrufen, ja sogar ihre Tatigkeit
lahmlegen, und zwar entsprechend der Art und Intensitit der Krank-
heit bzw. der Dosis der verabreichten Giftstoffe. SchlieBllich wissen
wir, dall mit dem Tode und mit der Zerstérung des Gehirns das
«Seelische» ein Ende hat und fiir uns nirgends mehr nachweisbar
ist, auller etwa bei spiritistischen Séancen und okkultistischen Sit-
zungen ..., deren Humbug von ernst zu nehmenden Forschern wie-
derholt entlarvt und an den Pranger gestellt wurde.

Nach dem Tode, wenn durch Ausschaltung der Gehirn- und Ner-
venfunktionen sowie der Herztitigkeit jedes biologische Leben auf-
gehort hat, bleibt nur die «sterbliche Hiille», der leblose Kéorper
zuriick, der, wenn er nicht den Flammen zur EinZscherung iiber-
geben wird, in der Erde vermodert und den Fiulnisprozel3 durch-
macht, dem jede andere Kreatur ausgesetzt ist, deren Lebenslicht
verloscht ist.

Eine individuelle (personliche) oder universelle Unsterblichkeit
der Seele, wie sie manche Religionen, religiose Sekten oder spiriti-
stische Zirkel annehmen, gibt es nicht, kann es nicht geben; diesen
Wunschtraum der Menschheit haben die Naturwissenschaft und die
Logik des gesunden Menschenverstandes ad absurdum gefiihrt.

Was von einem Menschen nach seinem Tode iibrighleibt, sind
seine Handlungen, sein Verhalten, seine Werke im Gedéchtnis seiner
Mitmenschen, allenfalls der Nachwelt. Nur fiir grofBe, bedeutende
Geister, die sich durch ihre Taten, ihre Fihigkeiten, ihre Erfindun-
gen, Entdeckungen und ihre Werke in das Buch der Geschichte mit
goldenen Lettern eingetragen haben, gilt das Schillerwort:

«Wenn der Leib in Staub zerfallen,
lebt der grof3e Name noch...»



Nr. 8 Freidenker 241

Nur in diesem Sinne kann es eine Unsterblichkeit geben, eine Un-
sterblichkeit, die sich aber der Mensch durch seine Taten und
Werke selbst errungen hat.

Zivilisatorischer Abbau der Religion

Dieses Wort stammt nicht etwa aus unserer Freidenkermappe, son-
dern ist einem Vortrag entnommen, den Universitdtsprofessor Dr.
Kurt Goldhammer (Marburg) am 26. Mirz 1957 am Radio gehalten
hat und den Titel trug: «Die Weltreligionen und das Abendlands.
Ueber den Vortrag selbst ist wenig zu berichten; derselbe enthielt
die iibliche Unterscheidung von Natur- und Kulturreligionen, ohne
niher darauf einzugehen, welche sozialen Umlagerungen dazu ge-
fithrt hatten, das Naturdenken der Menschen von einer animisti-
schen, beziehungsweise mythologischen Betrachtungsweise in gesell-
schaftliche Bahnen zu lenken. Aber das Wort vom zivilisatorischen
Abbau der Religion lieB uns schliefllich aufhorchen. Darunter
konnte wohl nur die Tatsache verstanden werden, dafl mit fort-
schreitender Zivilisation zwangsldufig ein Abbau des religiosen Den-
kens erfolgt. Wenn man bedenkt, da3 der genannte Vortrag im Rah-
men erzkatholischer Sendungen vorgebracht wurde, miissen wir uns
die Frage vorlegen, was das eigentlich zu bedeuten hat. Wir wissen
natiirlich nicht, ob es dem Vortragenden «heimlich bang im Busen»
wurde, als sein kithnes Wort dem Gehege seiner Zihne entfloh, wie
jenem Konig Belsazar, von dem Heinrich Heine in seinem berithm-
ten Gedicht berichtet. Immerhin miissen wir dem Vortragenden da-
fiir dankbar sein, daf3 er mit dem offenherzigen Seitenhieb so «ob-
jektiv» die gegenwiirtige Lage der religiosen «Kultur» gekennzeichnet
hat, die — ndher betrachtet — gar nicht so optimistisch erscheint,
wie die verschiedenen kirchlichen Glaubensgemeinschaften es darzu-
stellen belieben.

In der Sache selbst gelangte der Vortragende zu dem Schlufl, daf3
es eigentlich nur drei Weltreligionen gegeben habe, die dem Zahn
der Zeit erfolgreich widerstanden: den Buddhismus, das Christen-
tum und den Islam. Und er bezweifelt es, dall es irgendeine Reli-
gion geben konne, die den genannten Weltreligionen Konkurrenz
machen wiirde. Und nun fiel das ominése Wort vom zivilisatorischen



	Das Seelenproblem

