Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 9

Artikel: Die fatale Pradestination

Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410662

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

40. JAHRGANG RelbenKeR

NR-9 =987 ORGAD DER FREIGEISTIGEN
T — DEREIMNIGUNG DER SCHIVEIZ

Die fatale Priidestination

Unsere Beifiigung «fatale» birgt an dem Platz, wo wir sie hingestellt
haben, zwei Bedeutungen. Das Adjektiv weist nicht nur darauf hin,
dal} es in der Pridestination (=P.) um die bedriickende Frage des
Menschenschicksals geht, es besagt auch, dal3 die P. zu einer schwer
belastenden und bedriickenden Schicksalsfrage fiir die Kirche selbst
geworden ist. Die Lehre von der P. gehort zu den Verlegenheitsartikeln
der christlichen Glaubenslehre wie die Hoélle u. a. m. (siehe unseren
Aufsatz: «Was ist es eigentlich um die Holle?» Nr. 7/1957 des «Frei-
denkers»). Die Verlegenheit besteht darin, daf} der in der P. steckende
Grundgedanke dem heutigen Menschen ungeheuerlich, unsittlich, ab-
scheulich und untragbar vorkommt, daf} er aber doch in den Grund-
gehalt christlicher Dogmatik so fest eingebaut ist wie der tragende
Quaderstein in die Stiitzmauer eines Gewdlbes. Darum macht es sich
denn auch die christliche Glaubenslehre zur Aufgabe, Blick und Inter-
esse des Glaubigen und der Mitmenschen iiberhaupt von diesem pein-
lichen Aergernis abzulenken, dem Aergernis durch die Kunst der In-
terpretation den verletzenden Stachel auszuziehen und im iibrigen
zu hoffen, dafl niemand so ungeschickt, so vermessen sein werde, lauil:
und stérend gerade von diesem Aegernis daherzureden. Es soll behut-
sam beschwiegen werden, aber es soll doch im Grundbestand der Glau-
benslehre stehen bleiben. Das ist die grofle Verlegenheit, welche die P.
der Kirche auferlegt. Da liegt nun aber auch die dogmatische Unsicher-
heit und Unzuverlissigkeit, die wir hier der Kirche zum Vorwurf
machen miissen.

In den beiden Heften 7 und 8 der «Reformatio» 1956 zeigt uns Pfar-
rer Dr. Hans Martin Stiickelberger (= St.) aus St. Gallen, wie die ge-
genwiirtige protestantische Theologie mit dem Verlegenheitsartikel
der P. ringt und wie sie mit ihm ins reine zu kommen sucht. Sehen



258 Freidenker Nr. 9

wir uns zuerst Heft 7 an: St. stellt zuerst richtig, daB3 Calvin zwar nicht
der Schopfer dieser Lehre ist, da3 er aber in seiner Institutio der P.
den fiir die heutige Theologie wohl maBgeblichen Ausdruck geprigt
hat. Die grundlegende Stelle in der Institutio lautet wortlich:

«Unter Vorbestimmung verstehen wir Gottes ewige Anordnung, ver-
moge deren er bei sich selbst beschlof3, was nach seinem Willen aus
jedem einzelnen Menschen werden sollte. Denn die Menschen werden
nicht alle in der gleichen Bestimmung erschaffen, sondern den einen
wird das ewige Leben, den andern die ewige Verdammnis zugeordnet.
Wie also nun der Einzelne zu dem einen oder andern Zweck geschaf-
fen ist, so — sagen wir —ist er zum Leben oder zum Tode bestimmt.»
(Institutio, 3. Buch, 21. Kap., I. Abschnitt.) St.selber erschrickt und be-
merkt dazu: «Das hort sich nun wirklich schauderhaft an; ,der ewigen
Verdammnis zugeordnet’! Alles in uns stridubt sich gegen eine solche
Lehre, und es sieht ganz so aus, als ob Clavin selber sich nur schweren
Herzens unter die Last dieser Anschauung gebeugt hitte, die er nun
einmal der Heiligen Schrift entnehmen zu miissen geglaubt hat.» Aber
es gibt hier eben fiir den gliubigen Christen keinen Ausweg; Gottes
Souverinitdt und Allmacht und die Alleingiiltigkeit des gottlichen
Willens stehen fiir ihn absolut fest. Also st es nur Gott allein, der iiber
den Menschen und dessen Schicksal entscheidet, mag dann die aus dieser
Voraussetzung sich ergebende Lehre sein wie sie will, mag sie den
Menschen vor den Kopf stolen und ihn von Gott wegtreiben, mag der
Mensch dariiber verzweifeln oder nicht. Was tut das alles zur Sache,
wo es doch um Gottes Ehre und Herrschaft geht? Nicht erst der spiite
Autor St., auch schon Calvin selbst erschrickt vor dieser Lehre; er
sucht zu begiitigen, zu beschwichtigen, zu verharmlesen. Die Lehre
von der P. steht zwar da — aber sie hat nicht primire Bedeutung, hat
kein eigenes Gewicht; sie ist nur Funktion, nur Herleitung aus einer
andern dogmatischen Einsicht; sie steht im Dienst der noch héheren
Einsicht, daB wir Gott und Gottes Barmherzigkeit allein unser Heil zu
verdanken haben. Nur da, wo Gott der allein Wirkende ist, wo der
Mensch als Mitwirkender restlos ausgeschaltet ist, nur da kann der
Mensch sein Heil ganz allein der Barmherzigkeit Gottes zuschreiben.
Darum und nur darum verpflichtet Gott den Menschen auf den Satz
von der Vorherbestimmung, denn diese Lehre zwingt nun den Men-
schen so recht und ganz zur Anerkennung der Souverinitit und All-
macht Gottes, dann aber auch zu der ihm gebiihrenden Demut vor
dieser gottlichen Herrschaft. St. veranschaulicht das alles mit folgen-



Nr. 9 Freidenker 259

dem Bild: Eine Mutter zeigt ihrem Kind mit dem Zeigefinger einen
weit abliegenden Kirchturm .Was tut das Kind? Es schaut gebannt auf
den Zeigefinger der Mutter statt auf den Kirchturm. So ist auch die
P. nur ein Wegweiser, ein Zeigefinger, der uns hinweisen soll auf Got-
tes Allmacht und auf unsere Pflicht zur demiitigen Unterwerfung.
Diesen Zeigefinger = P. sollen wir also gar nicht ansehen, sondern
iiber die P. weg sofort hinaussehen in die weiten Bereiche gottlicher
Souverinitidt und Allmacht und Barmherzigkeit.

Diesen Ablenkungsversuchen Calvins und Sts. miissen wir mit Ernst
und Nachdruck folgendes entgegenhalten: Dadurch, daB3 wir die P.
zuriick und in den Dienst einer andern Idee stellen; dadurch, daf3 wir
die P. selbst nicht anschauen, sondern iiber sie hinweg, ihr entlang
hinausschauen in Gottes Allmacht — mit allen diesen rein subjektiven
Umstellungen unserer rein subjektiven Einstellung &ndern wir am
objektiven, am an sich bestehenden Grundgehalt der P. nicht das
Allergeringste. Wenn aber der objektive Grundgehalt im christlichen
Dogmenbestand stehen bleibt, so bleiben mit ihm auch alle die Schrek-
ken und Unertriglichkeiten der P. bestehen — ganz unabhiingig da-
von, ob wir zuféllig unseren Blick darauf richten oder uns den Blick
von den christlichen Dogmatikern anderswohin ablenken lassen, Nicht
wahr — der Zeigefinger der Mutter ist ja doch da als unaufhebbare
Realitidt, auch wenn ich an ihm vorbei zum Kirchturm hiniiberschaue?
Nicht wahr — die Gefahr der heranschleichenden Raubkatze ist fiir
den Vogel Straull ganz gleich dringlich, ob er nun seinen Kopf in den
Sand steckt oder nicht? Die Lawine, die auf mich zudonnert, dndert
ihren Lauf nicht und bleibt auch nicht stehen, wenn ich meire subjek-
tive Einstellung zu ihr @ndere und von ihr wegsehe. Zu deutlich ist es
uns von diesen Herren Dogmatikern gesagt, dal3 es auf uns Menschen
und auf unseren subjektiven Befund in allen diesen Fragen gar nicht
ankommt, nur auf Gottes Wirken; wir behaften sie jetzt bei diesen
ihren Worten.

Wir halten fest: Auf unsere subjektive Einstellung zu dieser P.
kommt es nicht an, sie éindert nichts an der Realitit und Wirksamkeit
der P. Die P. steht da als Lehre des souverdnen Gottes, und damit
bleibt auch das ganze Skandalon dieser Lehre bestehen, nach wie vor,
so gestern wie heute und morgen, die Ablenkungsversuche der christ-
lichen Theologen machen den Skandal nur noch griofer.

Im 8. Heft tut sich der Abgrund der P.-Problematik, der Abgrund
auch der Unsicherheit und Hilflosigkeit der protestantischen Dogma-



260 Freidenker Nr. 9

tik vor dieser selbstgeschaffenen Fatalitit noch weiter auf. Hier geht
es nicht mehr um Ablenkung und Verniedlichung, hier geht es um
Sinn und Bestand des Problems selbst. Denn da wird nun in einer ge-
danklichen Linienfithrung, die von Calvin her iiber Karl Barth zu
Sts. SchluBfolgerungen hinfiihrt, dem staunenden Leser folgendes
vorgelegt:

Der Prozel3 der P. spielt sich nicht ab zwischen Gott und Mensch,
sondern zwischen Gott und Christus. Gott hat Christus verworfen und
trotzdem erwihlt. Barth engt den Prozef3 der P. noch stirker ein auf
die Immanenz Gottes selbst. Denn Christus ist ja Gott — also hat Gott
sich selbst verworfen und selbst erwihlt. Die sonst so gefiirchete Ver-
werfung durch die negative P. soll den Menschen nun gar nicht mehr
treffen, nicht mehr erschrecken — denn diese Verwerfung in Gott liegt
zeitlich weit zuriick, und 6rtlich — sie liegt eingeschlossen in Gott
allein, in Gott selbst. Warum schont Gott die Menschen, auch die Un-
gerechten? Warum macht er sich selbst zum Gerichteten? Darum,
weil Gottes Gerechtigkeit eine barmherzige und gerade so die voll-
kommene Gerechtigkeit ist. Auch der Widerstrebende und Ungldubige
ist trotz aller seiner Untugenden erwihlt, da seine Verwerfung in der
Kreuzigung Christi der Vergangenheit angehort. Wenn Erwihlung
und Erlosung seit Golgatha fiir alle Menschen Geltung haben soll, wie
steht es denn mit den Menschen, die vor Christus gelebt haben? Auch
dafiir weil3 diese Theologie Rat und Ausweg; sie verweist auf Epheser
1, 4; denn da steht geschrieben: « ... wie er uns denn erldst hat, ehe
der Welt Grund gelegt war.»

So ist das also: Alles, was Menschenamen und Menschenantlitz trigt,
ist von vorneherein erwihlt und erlost. Die andere Moglichkeit der
P’., die Verwerfung zur Hélle, ist nun selbst der Verwerfung anheim-
gefallen. Da muB3 es sich die Theologie schon gefallen lassen, dal} wir
Ungldubigen sie vor einige sehr indiskrete Fragen stellen:

1. Wie kommt Gott, die reinste Realisierung reinster Vollkommen-
heit, dazu, sich selbst zu richten, sich selbst zu verwerfen ?

2. Schon friither haben wir die Theologie immer wieder die ganz all-
gemein gehaltene Frage entgegengehalten: Woher wilt ihr eigentlich
das alles, was ihr da so selbstsicher von Gott verkiindet? Wie konnt
ihr von diesen Dingen auch nur das geringste Wissen haben, da ja Gott
nach eurer eigenen Lehre der so ganz Andere, der Verborgene, der so
ganz Ferne ist, da3 menschliche Fragen und Anliegen iiberhaupt nicht
an ihn herankommen? Wenn Barth die P. einschlief3t in die Selbst-



Nr. 9 Freidenker _ 261

erwihlung und Selbstverwerfung Gottes, also in die innerste Imma-
nenz des gottlichen Geschehens, wie hat der Basler Theologe Zugang
zu diesen Intima der gottlichen Immanenz finden kénnen, da ja gerade
Barth die so vollige Andersartigkeit Gottes zur Grundlage seiner Theo-
logie macht? Und nun stellt sich heute auch die speziellere Frage: Wo-
her weill Barth, daf3 Calvin im Unrecht war und daf} iiber ihn hin-
ausgegangen sein muf3? Calvin milderte die P. durch den Hinweis auf
Gottes Barmherzigkeit, aber er rechnete doch noch wie Jesus selbst
mit der Méglichkeit der Verwerfung fiir alle diejenigen, die sich dem
barmherzigen Christus nicht anvertrauen wollen. Weit iiber Calvin
hinausgehend verkiindet nun Barth, daB3 die zweite Moglichkeit der
P., die Verwerfung iiberhaupt dahinfalle; dall der ganze Sinn der P.,
nach dem Kreuzestod Christi, sich in der ersten der beiden Mdéglich-
keiten, der Erwidhlung und Erlosung, erschopfe. Und in diesem Zu-
sammenhang noch eine indiskrete Frage: Warum kommt diese
theologische Einsicht und Botschaft erst heute, nachdem rund 2000
Jahre lang die doppelseitige P. mit Erwidhlung und Verwerfung die
armen Christenmenschen so sehr bedriickt hat?

3. Wenn die gesamte, also auch die vorchristliche Menschheit von
Gott und Christus her zur Erlosung pridestiniert ist, hat da nicht der
Begriff der Erwidhlung, der Auslese also, seinen Sinn verloren? Eine
Auslese und Auswahl findet ja nun eben nicht mehr statt, da die Mog-
lichkeit der Verwerfung durch Christi Opfertod aufgehoben worden
“ist. Und haben damit nicht auch die Begriffe der Hélle und eines darin
hausenden Widersacher Gottes ihren Sinn ganz verloren? Die durch
Gott verfiigte Gesamterlosung der Menschheit setzt sie ja deutlich
auller Kurs und Wert. Wie wir aber in Heft 7/1957 gezeigt haben, hilt
der bekannte Barthianer Pfarrer G. Wieser daran fest, dal3 die Holle
noch zum dogmatischen Glaubensbestand gehore; er wiinscht nur, daf3
sie nicht ausgemalt, daf} dariiber nicht geschwatzt werde, weil er un-
sere Aufmerksamkeit von ihr ablenken will.

4. Wie begriindet Barth sein Recht, nicht nur iiber Clavin, sondern
auch iiber seinen Meister Jesus Christus hinauszugehen, dessen ge-
treuer Exeget er doch sein will und den er in die Mitte seiner christo-
zentrischen Theologie hineinstellt. Dal3 Christus selbst an der beid-
wertigen P. festhilt, an der P. mit Erwidhlung und Verwerfung, ist ein
so offenkundiger Tatbestand, da} er gar nicht mit den vielen Hinwei-
sen auf die Holle, allwo «Heulen und Zihneklappern» ist, dal} er gar
nicht mehr mit den vielen Hinweisen auf das Jiingste Gericht, da die



262 Freidenker Nr. 9

Gerechten von den Ungerechten geschieden werden, belegt werden
mulb. Eine andere Stelle, Luk. 8, 9 u. ff., gibt iiber Christi positive Ein-
stellung zur negativen P. interessanten Bescheid; der Leser moge sie
an Ort und Stelle selber nachlesen, hier muf3 der Hinweis geniigen:
Jesus hat eben sein bekanntes Gleichnis vom Sdemann erzidhlt. Nach-
her umringen ihn die Jiinger und fragen «was dies Gleichnis wire».
Die Antwort des Meisters ist erstaunlich und kann nicht anders ver-
standen werden als so: Ihr als Jiinger miiBt natiirlich den Gehalt mei-
nes Gleichnisses wissen, darum will ich es euch genau erkldren. Die
andern aber brauchen es nicht zu verstehen und sollen es auch nicht
verstehen. Darum habe ich im Gleichnis gesprochen, damit sie, die
andern, es nicht verstehen. So weit Jesus. Und nun befrage ich mich bei
gut bibelglaubigen Christen, ob meine Interpretation wohl zu Recht
bestehe. Allgemeine Konsternation! Niemand kennt diese Stelle.
Meine Frage wird einem Theologie-Professor vorgelegt, und der sagt:
Dieser Passus zeige deutlich Jesu Bekenntnis zur P. Also: «Die an-
dern», die sind ohnehin hoffnungslos verloren, die brauchen Jesu
Worte und Gleichnisse iiberhaupt nicht zu verstehen. Was dieser eine
Theologie-Professor sagt und was Jesus selbst glaubt und lehrt, das
alles wird von dem andern Theologie-Professor Barth und durch seine
Gesamterlosung einfach iiber den Haufen geworfen.

5. Obwohl also die P. in Christus und in seiner Lehre selbst veran-
kert ist, wird sie von der dialektischen Theologie mit groBartiger Ge-
birde unter den Tisch gewischt. Warum wohl? Will diese Theologie
ein heute unertriaglich gewordenes Aergernis aus der Welt schaffen?
Im «Romerbrief» Barths aber tut sie sich sehr viel zugute auf ihren
Mut, auf dem christlichen Denkérgernis zu beharren und die verniinf-
tig denkende abendldndische Welt gehorig vor den Kopf zu stoflen.
Hat die dialektische Theologie heute diesen Mut nicht mehr? Riaumt
sie dngstlich solche Aergernisse wie die P. aus dem Wege, weil sie sich
die Kraft nicht mehr zutraut, ihre Mitwelt vor den Kopf zu stoflen?
Hat es ihr Eindruck gemacht, dal3 zwei so bedeutende Philosophen
wie Nicolai Hartmann und Max Scheler im ethischen Bereich eben an
dieser P. ihr stdrkstes Aergernis genommen und verkiindet haben,
daB bei Geltung der christlichen P. jede Ethik um ihren Sinn gebracht
werde; daB3 beide Philosophen an diesem Punkt ihrer Ueberlegungen
jede Art von Theismus bestimmt abgelehnt und sich, im bewuflten
Gegensatz zu Kants postulatorischem Theismus, zum postulatorischen
Atheismus bekannt haben, und das gerade um der sittlichen Verant-



Nr. 9 Freidenker 263

wortung, um des sittlichen Ernstes willen? LiBt sich heute die dialek-
tische Theologie von solch ethisch-philosophischen Argumenten stir-
ker beeinflussen als von den Worten und Lehren ihres Meisters Chri-
stus?

Fragen iiber Fragen an die Adresse der Theologie! Sie wird nicht
antworten, das ist klar. Seit Generationen reden Menschenwahrheit
und Gotteswahrheit aneinander vorbei. Und doch haben unsere
Fragen ihren bestimmten Wert. Am Problem der P. haben sie uns wie-
der einmal klargemacht, wie unsicher, wie widerspruchsvoll im Letz-
ten die Theologie eigentlich dasteht. Und Unsicherheit, Widerspriich-
lichkeit und Ratlosigkeit wachsen, je tiefer sich die Menschenwahr-
heit mit ihren Fragen in der theologischen Problematik vorarbeitet.
Dabei erhebt diese so unsichere Theologie katholischer und protestan-
tischer Priagung erst noch den Anspruch auf absolute Sicherheit und
Giiltigkeit, auf absolute Beherrschung des Staates und der Gesellschaft,
der Kultur und der Schule. Die Menschenwahrheit weild wenigstens
um ihre eigenen Unsicherheiten; darum ist sie mit all ihrer Relatio-
nalitit und Relativitdt unendlich viel zuverldssiger als jene absolut
sich gebende, im Letzten aber so unsichere, so unzuverldssige Gottes-
wahrheit.

Im Titel haben wir von fataler P. gesprochen. Wir meinen zwar
nicht, dafl der Christenglaube an dieser Einzelfrage zugrunde gehen
werde; er wird zugrunde gehen an der Wahrheitsfrage. Das Fatale der
P. liegt aber darin, das an ihr als an einer Einzelfrage wieder einmal
offenbar geworden ist, wie schlecht es im Grunde mit der Wahrheit
und mit dem WahrheitshewuBtsein dieses Christenglaubens und sei-
ner Theologie steht. In Heft 4/1957 nennt der Hauptschriftleiter der
«Reformatio» Pfarrer Sts. «Hauptstiicke des evangelischen Glaubensy,
in einem anerkennenden Riickblick, «gleichsam das lehrhafte Riick-
grat unserer Zeitschrifts. Aber stellenweise ist es sehr weich, etwas
verdreht und wenig tragfihig, dieses lehrhafte Riickgrat!

Omikron.

Gott ist tot; da aber die Menschen eine Hammelart sind, wird es
vielleicht noch Jahrtausende lang Hohlen geben, in denen man sei-
nen Schatten zeigt. Als Vorwirtsschreitende miissen wir auch seinen
Schatten besiegen. Friedrich Nietzsche



	Die fatale Prädestination

