
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 9

Artikel: Die fatale Prädestination

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die fatale Prädestination

Unsere Beifügung «fatale» birgt an dem Platz, wo wir sie hingestellt
haben, zwei Bedeutungen. Das Adjektiv weist nicht nur darauf hin,
daß es in der Prädestination (=P.) um die bedrückende Frage des

Menschenschicksals geht, es besagt auch, daß die P. zu einer schwer
belastenden und bedrückenden Schicksalsfrage für die Kirche selbst
geworden ist. Die Lehre von der P. gehört zu den Verlegenheitsartikeln
der christlichen Glaubenslehre wie die Hölle u. a. m. (siehe unseren
Aufsatz: «Was ist es eigentlich um die Hölle?» Nr. 7/1957 des

«Freidenkers»). Die Verlegenheit besteht darin, daß der in der P. steckende
Grundgedanke dem heutigen Menschen ungeheuerlich, unsittlich,
abscheulich und untragbar vorkommt, daß er aber doch in den Grundgehalt

christlicher Dogmatik so fest eingebaut ist wie der tragende
Quaderstein in die Stützmauer eines Gewölbes. Darum macht es sich
denn auch die christliche Glaubenslehre zur Aufgabe, Blick und Interesse

des Gläubigen und der Mitmenschen überhaupt von diesem
peinlichen Aergernis abzulenken, dem Aergernis durch die Kunst der
Interpretation den verletzenden Stachel auszuziehen und im übrigen
zu hoffen, daß niemand so ungeschickt, so vermessen sein werde, laut
und störend gerade von diesem Aegernis daherzureden. Es soll behutsam

beschwiegen werden, aber es soll doch im Grundbestand der
Glaubenslehre stehen bleiben. Das ist die große Verlegenheit, welche die P.
der Kirche auferlegt. Da liegt nun aber auch die dogmatische Unsicherheit

und Unzuverlässigkeit, die wir hier der Kirche zum Vorwurf
machen müssen.

In den beiden Heften 7 und 8 der «Reformatio» 1956 zeigt uns Pfarrer

Dr. Hans Martin Stückelberger St.) aus St. Gallen, wie die
gegenwärtige protestantische Theologie mit dem Verlegenheitsartikel
der P. ringt und wie sie mit ihm ins reine zu kommen sucht. Sehen



258 Freidenker Nr. 9

wir uns zuerst Heft 7 an : St. stellt zuerst richtig, daß Calvin zwar nicht
der Schöpfer dieser Lehre ist, daß er aber in seiner Institutio der P.
den für die heutige Theologie wohl maßgeblichen Ausdruck geprägt
hat. Die grundlegende Stelle in der Institutio lautet wörtlich :

«Unter Vorbestimmung verstehen wir Gottes ewige Anordnung,
vermöge deren er bei sich selbst beschloß, was nach seinem Willen aus
jedem einzelnen Menschen werden sollte. Denn die Menschen werden
nicht alle in der gleichen Bestimmung erschaffen, sondern den einen
wird das ewige Leben, den andern die ewige Verdammnis zugeordnet.
Wie also nun der Einzelne zu dem einen oder andern Zweck geschaffen

ist, so — sagen wir —ist er zum Leben oder zum Tode bestimmt.»
(Institutio, 3. Buch, 21. Kap., I. Abschnitt.) St. selber erschrickt und
bemerkt dazu : «Das hört sich nmi wirklich schauderhaft an ; ,der ewigen
Verdammnis zugeordnet' Alles in uns sträubt sich gegen eine solche
Lehre, und es sieht ganz so aus, als ob Clavin selber sich nur schweren
Herzens unter die Last dieser Anschauung gebeugt hätte, die er nun
einmal der Heiligen Schrift entnehmen zu müssen geglaubt hat.» Aber
es gibt hier eben für den gläubigen Christen keinen Ausweg; Gottes
Souveränität und Allmacht und die Alleingültigkeit des göttlichen
Willens stehen für ihn absolut fest. Also ist es nur Gott allein, der über
den Menschen und dessen Schicksal entscheidet, mag dann die aus dieser

Voraussetzung sich ergebende Lehre sem wie sie will, mag sie den
Menschen vor den Kopf stoßen und ihn von Gott wegtreiben, mag der
Mensch darüber verzweifeln oder nicht. Was tut das alles zur Sache,

wo es doch um Gottes Ehre und Herrschaft geht? Nicht erst der späte
Autor St., auch schon Calvin selbst erschrickt vor dieser Lehre; er
sucht zu begütigen, zu beschwichtigen, zu verharmlosen. Die Lehre
von der P. steht zwar da — aber sie hat nicht primäre Bedeutung, hat
kein eigenes Gewicht; sie ist nur Funktion, nur Herleitung aus einer
andern dogmatischen Einsicht; sie steht im Dienst der noch höheren
Einsicht, daß wir Gott und Gottes Barmherzigkeit allein unser Heil zu
verdanken haben. Nur da, wo Gott der allein Wirkende ist, wo der
Mensch als Mitwirkender restlos ausgeschaltet ist, nur da kann der
Mensch sein Heil ganz allein der Barmherzigkeit Gottes zuschreiben.
Darum und nur darum verpflichtet Gott den Mensclien auf den Satz

von der Vorherbestimmung, denn diese Lehre zwingt nun den
Menschen so recht und ganz zur Anerkennung der Souveränität und
Allmacht Gottes, dann aber auch zu der ihm gebührenden Demut vor
dieser göttlichen Herrschaft. St. veranschaulicht das alles mit folgen-



Nr. 9 Freidenker 259

dem Bild : Eine Mutter zeigt ihrem Kind mit dem Zeigefinger einen
weit abliegenden Kirchturm .Was tut das Kind? Es schaut gebannt auf
den Zeigefinger der Mutter statt auf den Kirchturm. So ist auch die
P. nur ein Wegweiser, ein Zeigefinger, der uns hinweisen soll auf Gottes

Allmacht und auf unsere Pflicht zur demütigen Unterwerfung.
Diesen Zeigefinger P. sollen wir also gar nicht ansehen, sondern
über die P. weg sofort hinaussehen in die weiten Bereiche göttlicher
Souveränität und Allmacht und Barmherzigkeit.

Diesen Ablenkungsversuchen Calvins und Sts. müssen wir mit Ernst
und Nachdruck folgendes entgegenhalten: Dadurch, daß wir die P.
zurück und in den Dienst einer andern Idee stellen; dadurch, daß wir
die P. selbst nicht anschauen, sondern über sie hinweg, ihr entlang
hinausschauen in Gottes Allmacht — mit allen diesen rein subjektiven
Umstellungen unserer rein subjektiven Einstellung ändern wir am
objektiven, am an sich bestehenden Grundgehalt der P. nicht das

Allergeringste. Wenn aber der objektive Grundgehalt im christlichen
Dogmenbestand stehen bleibt, so bleiben mit ihm auch alle die Schrek-
ken und Unerträglichkeiten der P. bestehen — ganz unabhängig
davon, ob wir zufällig unseren Blick darauf richten oder uns den Blick
von den christlichen Dogmatikern anderswohin ablenken lassen. Nicht
wahr — der Zeigefinger der Mutter ist ja doch da als unaufhebbare
Realität, auch wenn ich an ihm vorbei zum Kirchturm hinüberschaue?
Nicht wahr — die Gefahr der heranschleichenden Raubkatze ist für
den Vogel Strauß ganz gleich dringlich, ob er nun seinen Kopf in den
Sand steckt oder nicht? Die Lawine, die auf mich zudonnert, ändert
ihren Lauf nicht und bleibt auch nicht stehen, wenn ich meine subjektive

Einstellung zu ihr ändere und von ihr wegsehe. Zu deutlich ist es

uns von diesen Herren Dogmatikern gesagt, daß es auf uns Menschen
und auf unseren subjektiven Befund in allen diesen Fragen gar nicht
ankommt, nur auf Gottes Wirken; wir behaften sie jetzt bei diesen
ihren Worten.

Wir halten fest: Auf unsere subjektive Einstellung zu dieser P.
kommt es nicht an, sie ändert nichts an der Realität und Wirksamkeit
der P. Die P. steht da als Lehre des souveränen Gottes, und damit
bleibt auch das ganze Skandalon dieser Lehre bestehen, nach wie vor,
so gestern wie heute und morgen, die Ablenkungsversuche der christlichen

Theologen machen den Skandal nur noch größer.
Im 8. Heft tut sich der Abgrund der P.-Problematik, der Abgrund

auch der Unsicherheit und Hilflosigkeit der protestantischen Dogma-



260 Freidenker Nr. 9

tik vor dieser selbstgeschaffenen Fatalität noch weiter auf. Hier geht
es nicht mehr um Ablenkung und Verniedlichung, hier geht es um
Sinn und Bestand des Problems selbst. Denn da wird nun in einer
gedanklichen Linienführung, die von Calvin her über Karl Barth zu
Sts. Schlußfolgerungen hinführt, dem staunenden Leser folgendes
vorgelegt :

Der Prozeß der P. spielt sich nicht ab zwischen Gott und Mensch,
sondern zwischen Gott und Christus. Gott hat Christus verworfen und
trotzdem erwählt. Barth engt den Prozeß der P. noch stärker ein auf
die Immanenz Gottes selbst. Denn Christus ist ja Gott — also hat Gott
sich selbst verworfen und selbst erwählt. Die sonst so gefürchete
Verwerfung durch die negative P. soll den Menschen nun gar nicht mehr
treffen, nicht mehr erschrecken — denn diese Verwerfung in Gott liegt
zeitlich weit zurück, und örtlich — sie liegt eingeschlossen in Gott
allein, in Gott selbst. Warum schont Gott die Menschen, auch die Un-
geiechten? Warum macht er sich selbst zum Gerichteten? Darum,
weil Gottes Gerechtigkeit eine barmherzige und gerade so die
vollkommene Gerechtigkeit ist. Auch der Widerstrebende und Ungläubige
ist trotz aller seiner Untugenden erwählt, da seine Verwerfung in der
Kreuzigung Christi der Vergangenheit angehört. Wenn Erwählung
und Erlösung seit Golgatha für alle Menschen Geltung haben soll, wie
steht es denn mit den Menschen, die vor Christus gelebt haben? Auch
dafür weiß diese Theologie Rat und Ausweg; sie verweist auf Epheser
1, 4 ; denn da steht geschrieben : «... wie er uns denn erlöst hat, ehe
der Welt Grund gelegt war.»

So ist das also : Alles, was Menschenamen und Menschenantlitz trägt,
ist von vorneherein erwählt und erlöst. Die andere Möglichkeit der
P., die Verwerfung zur Hölle, ist nun selbst der Verwerfung
anheimgefallen. Da muß es sich die Theologie schon gefallen lassen, daß wir
Ungläubigen sie vor einige sehr indiskrete Fragen stellen :

1. Wie kommt Gott, die reinste Realisierung reinster Vollkommenheit,

dazu, sich selbst zu richten, sich selbst zu verwerfen?
2. Schon früher haben wir die Theologie immer wieder die ganz

allgemein gehaltene Frage entgegengehalten : Woher wißt ihr eigentlich
das alles, was ihr da so selbstsicher von Gott verkündet? Wie könnt
ihr von diesen Dingen auch nur das geringste Wissen haben, da ja Gott
nach eurer eigenen Lehre der so ganz Andere, der Verborgene, der so

ganz Ferne ist, daß menschliche Fragen und Anliegen überhaupt nicht
an ihn herankommen? Wenn Barth die P. einschließt in die Selbst-



Nr. 9 Freidenker 261

erwählung und Selbstverwerfung Gottes, also in die innerste Immanenz

des göttlichen Geschehens, wie hat der Basler Theologe Zugang
zu diesen Intima der göttlichen Immanenz finden können, da ja gerade
Barth die so völlige Andersartigkeit Gottes zur Grundlage seiner Theologie

macht? Und nun stellt sich heute auch die speziellere Frage: Woher

weiß Barth, daß Calvin im Unrecht war und daß über ihn
hinausgegangen sein muß? Calvin milderte die P. durch den Hinweis auf
Gottes Barmherzigkeit, aber er rechnete doch noch wie Jesus selbst
mit der Möglichkeit der Verwerfung für alle diejenigen, die sich dem
barmherzigen Christus nicht anvertrauen wollen. Weit über Calvin
hinausgehend verkündet nun Barth, daß die zweite Möghchkeit der
P., die Verwerfung überhaupt dahinfalle; daß der ganze Sinn der P.,
nach dem Kreuzestod Christi, sich in der ersten der beiden Möglichkeiten,

der Erwählung und Erlösung, erschöpfe. Und in diesem
Zusammenhang noch eine indiskrete Frage: Warum kommt diese

theologische Einsicht und Botschaft erst heute, nachdem rund 2000
Jahre lang die doppelseitige P. mit Erwählung und Verwerfung die
armen Christenmenschen so sehr bedrückt hat?

3. Wenn die gesamte, also auch die vorchristliche Menschheit von
Gott und Christus her zur Erlösung prädestiniert ist, hat da nicht der
Begriff der Erwählung, der Auslese also, seinen Sinn verloren? Eine
Auslese und Auswahl findet ja nun eben nicht mehr statt, da die
Möglichkeit der Verwerfung durch Christi Opfertod aufgehoben worden
ist. Und haben damit nicht auch die Begriffe der Hölle und eines darin
hausenden Widersacher Gottes ihren Sinn ganz verloren? Die durch
Gott verfügte Gesamterlösung der Menschheit setzt sie ja deutlich
außer Kurs und Wert. Wie wir aber in Heft 7/1957 gezeigt haben, hält
der bekannte Barthianer Pfarrer G. Wieser daran fest, daß die Hölle
noch zum dogmatischen Glaubensbestand gehöre ; er wünscht nur, daß
sie nicht ausgemalt, daß darüber nicht geschwatzt werde, weil er
unsere Aufmerksamkeit von ihr ablenken will.

4. Wie begründet Barth sein Recht, nicht nur über Clavin, sondern
auch über seinen Meister Jesus Christus hinauszugehen, dessen

getreuer Exeget er doch sein will und den er in die Mitte seiner christo-
zentrischen Theologie hineinstellt. Daß Christus selbst an der beid-
wertigen P. festhält, an der P. mit Erwählung und Verwerfung, ist ein
so offenkundiger Tatbestand, daß er gar nicht mit den vielen Hinweisen

auf die Hölle, allwo «Heulen und Zähneklappern» ist, daß er gar
nicht mehr mit den vielen Hinweisen auf das Jüngste Gericht, da die



262 Freidenker Nr. 9

Gerechten von den Ungerechten geschieden werden, belegt werden
muß. Eine andere Stelle, Luk. 8, 9 u. ff., gibt über Christi positive
Einstellung zur negativen P. interessanten Bescheid; der Leser möge sie

an Ort und Stelle selber nachlesen, hier muß der Hinweis genügen:
Jesus hat eben sein bekanntes Gleichnis vom Säemann erzählt. Nachher

umringen ihn die Jünger und fragen «was dies Gleichnis wäre».
Die Antwort des Meisters ist erstaunlich und kann nicht anders
verstanden werden als so : Ihr als Jünger müßt natürlich den Gehalt meines

Gleichnisses wissen, darum will ich es euch genau erklären. Die
andern aber brauchen es nicht zu verstehen und sollen es auch nicht
verstehen. Darum habe ich im Gleichnis gesprochen, damit sie, die
andern, es nicht verstehen. So weit Jesus. Und nun befrage ich mich bei
gut bibelgläubigen Christen, ob meine Interpretation wohl zu Recht
bestehe. Allgemeine Konsternation! Niemand kennt diese Stelle.
Meine Frage wird einem Theologie-Professor vorgelegt, und der sagt :

Dieser Passus zeige deutlich Jesu Bekenntnis zur P. Also: «Die
andern», die sind ohnehin hoffnungslos verloren, die brauchen Jesu
Worte und Gleichnisse überhaupt nicht zu verstehen. Was dieser eine
Theologie-Professor sagt und was Jesus selbst glaubt und lehrt, das

alles wird von dem andern Theologie-Professor Barth und durch seine
Gesamterlösung einfach über den Haufen geworfen.

5. Obwohl also die P. in Christus und in seiner Lehre selbst verankert

ist, wird sie von der dialektischen Theologie mit großartiger
Gebärde unter den Tisch gewischt. Warum wohl? Will diese Theologie
ein heute unerträglich gewordenes Aergernis aus der Welt schaffen?
Im «Römerbrief» Barths aber tut sie sich sehr viel zugute auf ihren
Mut, auf dem christlichen Denkärgernis zu beharren und die vernünftig

denkende abendländische Welt gehörig vor den Kopf zu stoßen.
Hat die dialektische Theologie heute diesen Mut nicht mehr? Räumt
sie ängstlich solche Aergernisse wie die P. aus dem Wege, weil sie sich
die Kraft nicht mehr zutraut, ihre Mitwelt vor den Kopf zu stoßen?
Hat es ihr Eindruck gemacht, daß zwei so bedeutende Philosophen
wie Nicolai Hartmann und Max Scheler im ethischen Bereich eben an
dieser P. ihr stärkstes Aergernis genommen und verkündet haben,
daß bei Geltung der christlichen P. jede Ethik um ihren Sinn gebracht
werde; daß beide Philosophen an diesem Punkt ihrer Ueberlegungen
jede Art von Theismus bestimmt abgelehnt und sich, im bewußten
Gegensatz zu Kants postulatorischem Theismus, zum postulatorischen
Atheismus bekannt haben, und das gerade um der sittlichen Verant-



Nr. 9 Freidenker 263

wortung, um des sittlichen Ernstes willen? Läßt sich heute die dialektische

Theologie von solch ethisch-philosophischen Argumenten stärker

beeinflussen als von den Worten und Lehren ihres Meisters Christus?

Fragen über Fragen an die Adresse der Theologie! Sie wird nicht
antworten, das ist klar. Seit Generationen reden Menschenwahrheit
und Gotteswahrheit aneinander vorbei. Und doch haben unsere
Fragen ihren bestimmten Wert. Am Problem der P. haben sie uns wieder

einmal klargemacht, wie unsicher, wie widerspruchsvoll im Letzten

die Theologie eigentlich dasteht. Und Unsicherheit, Widersprüchlichkeit

und Ratlosigkeit wachsen, je tiefer sich die Menschenwahrheit

mit ihren Fragen in der theologischen Problematik vorarbeitet.
Dabei erhebt diese so unsichere Theologie katholischer und protestantischer

Prägung erst noch den Anspruch auf absolute Sicherheit und
Gültigkeit, auf absolute Beherrschung des Staates und der Gesellschaft,
der Kultur und der Schule. Die Menschenwahrheit weiß wenigstens
um ihre eigenen Unsicherheiten; darum ist sie mit all ihrer Relatio-
nalität und Relativität unendlich viel zuverlässiger als jene absolut
sich gebende, im Letzten aber so unsichere, so unzuverlässige
Gotteswahrheit.

Im Titel haben wir von fataler P. gesprochen. Wir meinen zwar
nicht, daß der Christenglaube an dieser Einzelfrage zugrunde gehen
werde ; er wird zugrunde gehen an der Wahrheitsfrage. Das Fatale der
P. liegt, aber darin, das an ihr als an einer Einzelfrage wieder einmal
offenbar geworden ist, wie schlecht es im Grunde mit der Wahrheit
und mit dem Wahrheitsbewußtsein dieses Christenglaubens und
seiner Theologie steht. In Heft 4/1957 nennt der Hauptschriftleiter der
«Reformatio» Pfarrer Sts. «Hauptstücke des evangelischen Glaubens»,
in einem anerkennenden Rückblick, «gleichsam das lehrhafte Rückgrat

unserer Zeitschrift». Aber stellenweise ist es sehr weich, etwas
verdreht und wenig tragfähig, dieses lehrhafte Rückgrat

Omikron.

Gott ist tot; da aber die Menschen eine Hammelart sind, wird es
vielleicht noch Jahrtausende lang Höhlen geben, in denen man
seinen Schatten zeigt. Als Vorwärtsschreitende müssen wir auch seinen
Schatten besiegen. Friedrich Nietzsche


	Die fatale Prädestination

