
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 8

Artikel: Sind Wissenschaft und Dogma vereinbar?

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 8 Freidenker 231

lichen Geisteserbes im freien West- und Mitteleuropa, in welchem
der selbstverantwortliche Mensch für eine humane wirtschaftliche
und politische Ordnung einzustehen hat. Das Beispiel einer politisch,
wirtschaftlich und sozial geordneten, gerechten und freier Kultur
geöffneten westlichen Welt bildet die schärfste Waffe gegen die
Zwangswelt des Ostens.» «Um dieses Ziel zu verwirklichen, sind viel
stärkere Kräfte notwendig als nur der Bildungsanspruch der
Hochschulen. Zu solchem Ziel ist die ganze Nation, sind alle Nationen
aufgerufen.»

«Wir alle Bind aufgerufen zu einem großen Werk. Noch lange werden wir
unter der Wolke, die den Himmel verdüstert, arbeiten müssen. Aber der Tag
muß einmal kommen, an dem das Große geschieht: daß sich Ost und West zu
gemeinsamem europäischem Wirken brüderlich zusammenfinden.»

Das sind Sätze, mit denen wir vollkommen einiggehen.

Walter Nelz

Sind Wissenschaft und Dogma vereinbar?
Von Dr. Hans Titze

Im Heft 7 dieses Jahrganges erschien ein Aufsatz von THB über
die Frage: «Sind Wissenschaft und Religion vereinbar?» Dort wird
nachgewiesen, daß religiöse Vorstellungen mit wissenschaftlichen
Ergebnissen nicht immer übereinstimmen imd die wissenschafthchen
Ergebnisse den Vorrang haben müssen. Mit diesem Ergebnis ist
sicherlich jeder Freidenker einverstanden, denn freies Denken heißt
ja schließlich, nur das anzuerkennen, was wissenschaftlich bewiesen
ist. Was die Wissenschafter erkannt haben, ist sicherer und glaub;
würdiger als ein aus der Phantasie abgeleiteter Satz.

Der Grund hierfür ist, daß die menschliche Phantasie, also die
Einbildungskraft, welche bekannte Vorstellungen imd Begriffe
irgendwie behebig zusammenzusetzen imstande ist, nicht ausreicht,
um die Wirklichkeit zu beschreiben. Die Wirklichkeit kann nur
durch die aus ihr selbst zu uns gelangte Erfahrung erkannt werden.
Durch die Erfahrung bildet der Mensch neue Begriffe und nimmt
neue Vorstellungen auf. Diese verarbeitet er mit seinen Fähigkeiten,
den Denk- und Anschauungsformen der Vernunft, leitet daraus Sätze
und Gesetze ab, stellt Hypothesen auf, und leitet, indem er die Hy-



232 Freidenker Nr. 8

pothesen beweist, Theorien ab. So entsteht das Wissen; aber auch
ohne geistige Verarbeitung mit den Denkformen, die aus der
Denkfähigkeit des Menschen entstanden sind, ist kein Wissen möglich.
Erfahrung und menschliche Fähigkeiten bestimmen beide unser Wissen.

Die menschliche Vernunft oder der menschliche Geist gehört zu
den Grundlagen des Wissens dazu.

Der menschliche Geist ist daher eine Fähigkeit des Menschen, denken

und Erfahrungen verarbeiten zu können. Neben den großen
Vorteilen, die hierdurch der Mensch gegenüber den anderen
Lebewesen besitzt, ist aber daraus auch die Erkenntnis zu ziehen, daß
der Geist, wie alle Fähigkeiten des Menschen, beschränkt ist. Auch
der Geist ist nicht vollkommen; er ist mit menschlichen Schwächen
behaftet. Deshalb ist es nicht unbedenklich zu sagen, daß es klar
und einsichtig sei, das, was der Geist im Denken ermittelt, für
unumstößlich richtig zu halten. Wir dürfen nur sagen, es ist richtiger als
ein willkürliches Gebilde der Einbildungskraft. Die Erfahrung
bestimmt den Wahrheitsgehalt der geistigen Ergebnisse. Denkgebilde,
ohne Erfahrung abgeleitet, sind weniger gewiß als auf Erfahrung
aufgebautes Wissen. Aber auch dieses ist nicht völlig sicher, es ist
mit den Schwächen und Unvollkommenheiten menschlicher Fähigkeiten

behaftet. Hier spielen die Schwächen unserer Sinne und
mögliche Denkfehler hinein.

Es kann daher aus dem Geist allein nichts Gewisses abgeleitet
werden. Auch die logischen Gesetze, die als gewiß und notwendig
angesehen werden, sind dies nur deswegen, weil sie keine neuen
Wahrheiten ermitteln können. Sie können nur neu formulieren, was
im Grunde bereits in vorausgesetzten Sätzen enthalten ist. Sie kön-
nen unser Wissen nur erläutern, aber nicht erweitern, wie Kant
sagte. Die vorausgesetzten Sätze aber stammen entweder aus der
Erfahrung oder sind unbeweisbare Axiome. Letztere können zwar
als vollständig klar erscheinen, aber diese Klarheit wurzelt in der
Vorstellungswelt des Menschen, ist also in Wirklichkeit keineswegs
gewiß.

Diese Gedanken müssen wir zugrundelegen, um den vorerwähnten

Aufsatz genauer zu beleuchten. Es steht nämlich dort (S. 210,
3. Zeile), «daß unser logisch denkender Geist notwendig auf das

allgemein geltende Gesetz von Ursache und Wirkung angewiesen ist».
Das soll doch sagen, daß wir uns Beziehungen nicht anders als kausal

denken können. Nach dem, was wir eben abgeleitet haben, kann



Nr. 8 Freidenker 233

man diese Feststellung wohl für den Denkinhalt des Menschen
machen, nicht aber für die Wirklichkeit selbst. Denn die Wirklichkeit
läßt sich ihre Verhältnisse, Beziehungen, Eigenschaften, Erscheinungen

usw. nicht durch den menschlichen Geist vorschreiben,
sondern der menschliche Geist hat sich nach ihnen zu richten. Wenn
wir uns eine ursachlose Erscheinung nicht vorstellen und denken
können, so heißt das noch lange nicht, daß Kausalität überall
existieren muß. Dies ist erkenntnistheoretisch klar. Der Freidenker
wehrt sich ja auch dagegen, wenn behauptet wird, wir können uns
die Welt nicht ohne Gott vorstellen, also müsse Gott existieren. Die
Existenz aus einer Eigenschaft menschlichen Geistes zu folgern, ist
sowohl beim Gottesbegriff als auch bei der Kausalität falsch. Es
sind unbewiesene, ohne Erfahrungsgrundlage behauptete Sätze, also

Dogmen. Jede allgemein notwendige und prinzipielle Aussage ist
unbeweisbar, sie kann nur axiomatische Ausnahme oder Dogma sein.

Das schließt nicht aus/ daß es kausale Beziehungen gibt. Denn
diese sind in der Erfahrung immer wieder beobachtet worden. Es
ist aber erkenntnistheoretisch falsch zu behaupten, weil wir nach
den Erregern des Krebses suchen, müsse es immer Erreger oder,
allgemeiner, Ursachen geben. Daraus, daß es kausale Gesetze gibt, dürfen

wir philosophisch nicht schließen, daß alles nach kausalen
Gesetzen geschieht. Der erwähnte Laplacesche Geist (S. 209) gilt
deswegen heute allgemein als überholt. Dazu kommt, daß es gar nicht
so allgemein anerkannt ist, daß jedes Ding seine Ursache haben
muß. Die Einbildungskraft des Menschen kann doch unbedenklich
sich eine Entstehung aus dem Nichts vorstellen. Sonst gäbe es ja
überhaupt keine Schöpfungsmythen. Nur die Erfahrung lehrt uns
etwas anderes, nicht der Geist.

Schon Hume stellte fest, daß die Kausalität keine Denknotwendigkeit,
sondern nur eine psychologische Gewöhnung sei. Und moderne

Philosophen sind auch dieser Ansicht (H. Reichenbach, B. Russell
usw.). Die Physiker haben dies längst erkannt; auch für sie ist die

Erfahrung maßgebend.
Dies zur erkenntnistheoretischen Seite des Problems. Wie steht

es nun mit der physikalischen Seite? Heisenberg wird wohl als
Physiker vom Verfasser genehmigt, aber als Erkenntnistheoretiker
verstünde er nichts. Nun, ich glaube nachgewiesen zu haben, daß ein
solches Verdammungsurteil ungerecht ist. Er ist mir als sachlicher
und vorsichtiger Denker bekannt, der nichts schreibt, was er nicht



234 Freidenker Nr. 8

sorgfältig geprüft hat. Und mir scheinen seine Ausführungen auch
philosophisch einwandfrei zu sein. (Im Gegensatz beispielsweise zu
Jeans und Planck.) Heisenberg hat seine Unbestimmtheitsrelationen
aus physikalischen Ergebnissen abgeleitet. Hieran ist nicht zu zweifeln.

Denn wir wollen ja das wissenschaftliche Ergebnis den
geistigen Vorstellungen und seelischen Gefühlen voranstellen. Auch die
Formulierung Heisenbergs (s. S. 209 unten) ist einwandfrei. Er sagt
dort vorsichtig, daß «die scharfe Formulierung des Kausalgesetzes
verhindert» wird. Das bedeutet zunächst nur, daß der menschliche
Geist das Kausalgesetz im Atomgeschehen nicht erkennen kami. Er
hat gemerkt, daß zur Beobachtung die Grenzen menschlicher
Fähigkeiten gehören, und hier solche Grenzen aufgetreten sind. Wir
können also kausale Zusammenhänge im Atomgeschehen nicht
beobachten. Weiter sagt er nichts. Dieser Satz schließt nicht einmal aus,
daß man nicht weiter forschen sollte, sobald man wieder eine
Möglichkeit dazu findet. Aber anderseits hat der Mensch nicht das

Recht, von einer Kausalität dort zu sprechen, wenn sie nicht
festgestellt werden kann; sonst wird er Dogmatiker und ist kein
Wissenschafter mehr.

Ich will das Problem hier nicht näher erläutern, dazu braucht
man ein dickes Buch; außerdem sind sich die Physiker selbst nicht
einig. Aber vor einem muß ich als Freidenker warnen: wir dürfen
nicht aus weltanschaulichen Gründen eine Behauptung aufstellen,
die wissenschaftlich nicht begründet ist. Wenn wir das tun, dann
werfen wir die beste freidenkerische Eigenschaft, nämlich die Kritik,

weg. Wir kritisieren mit Recht, daß die Kirche über 200 Jahre
den kopemikanischen Aufbau des Sonnensystems abgelehnt hat.
Wir bekämpfen es, wenn die Kirche die wissenschaftlich festgestellte
Abstammungslehre nicht anerkennt. Aber wir bekämpfen es genau
so, wenn aus weltanschaulichen Gründen die Unbestimmtheitsrelationen

Heisenbergs abgelehnt werden. Wir können als Freidenker
nicht einverstanden sein, wenn der sowjetische Professor der
Philosophie in Moskau, Tschessnokoff, in einem Vortrag an der Wiener
Universität sagte, «wir kennen die Unbestimmtheitsrelationen nicht
an». Das heißt, man lehnt wissenschaftliche Ergebnisse aus Gründen
der Weltanschauung ab Das ist Dogma

Der Verfasser erwähnt den «Affenprozeß» in USA. Aber dies mit
der Beurteilung der Unschärferelationen in Beziehung zu bringen,
ist eine Verdrehung der Tatsachen. Hier ist er der Dogmatiker, der



Nr. 8 Freidenker 235

wissenschaftliche Erkenntnisse nicht anerkennt, Heisenberg aber der
Wissenschafter, der Ergebnisse erkannt hat. Man darf Heisenberg
nicht zum Vorwurf machen, daß er sich den Lehren des Materialismus

nicht fügt. Unsere Weltanschauung hat sich den wissenschaftlichen

Ergebnissen zu fügen und anzupassen und nicht umgekehrt.
Das ist Freidenkertum. Alles andere ist Dogmatismus. Diese Kritik
darf nun nicht dazu führen, behaupten zu wollen, daß in der
Einschränkung des Kausalitätsbegriffes eine Hintertür für das Walten
Gottes aufgegangen wäre. Weim das Salzburger Studio diese

Folgerungen zieht, dann kommt nur der «würfelspielende Gott» heraus.
Er würde nun an die Stelle des Zufalles, der Unordnung, der
Sinnlosigkeit gesetzt werden, und das dürfte wohl keinem überzeugten
Christen gefallen.*

Zur Weiterentwicklung der Kausalitäts-Debatte

I.

Zum Kausalitätsproblem haben wir uns in unseren Heften schon
wiederholt und eingehend ausgesprochen. Mit vollem Recht! Ist
doch diese Frage so recht der neuralgische Punkt, an dem Wissenschaft

und Religion heute zusammenstoßen. Genau an diesem Punkt
hält sich die christliche Apologetik für berechtigt, von außen her,
von der christlichen Dogmatik her, in das Gefüge der Wissenschaft
und der Wissenschaftstheorie einzubrechen, um von hier aus die
dem Christentum entfremdete Wissenschaft rechristianisieren zu
können. Und genau an demselben Punkt halten sich heute die
Abwehrkräfte des wissenschafthchen Denkens bereit, um dem von
außen her drohenden Einbruch wissenschaftsfeindlicher Kräfte
entgegenzutreten, um den christlichen Angriff abzuschlagen.

H.

Als Ertrag der bisherigen Diskussion in unseren Heften halten
wir fest: Im makroskopischen Geschehen der klassischen Physik
bleibt die Kausahtät bestehen und bleiben auch bestehen die beiden

Determinationsmöglichkeiten, die Determination durch das vor-

* Vgl. meine Schrift «Moderne Physik und Religion», Sammlung Wissen und
Warheit, Heft 7, Bern 1957.


	Sind Wissenschaft und Dogma vereinbar?

