
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 7

Artikel: Zur Mentalität der Naturvölker und des Zivilisationsmenschen : zwei
Neuerscheinungen aus dem Bereich der Psychologie

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410655

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


220 Freidenker Nr. 7

Beamten standen ohne Gewalt. Man hörte nur die Befehle der Priester.

Die Leitung des Ganzen hing vom Wink eines Pruntruter
Dekans ab Die Regierung sandte endlich einige Bataillone in die
aufgewiegelten Gegenden, und plötzlich verstummte der Lärm. Der
rebellische Dekan mit seinen Helfershelfern entwich. — Es ist wahr,
daß nicht alle Priester zu diesen Verwirrungen Hand boten; daß
einige sich dem Strom derselben mutvoll entgegenstemmten. Aber es

ist auch wahr, daß nicht leicht in irgend einer Gegend des
Schweizerlandes unwissendere Geistliche und Geistliche von rohern und
lockrem Sitten gefunden werden konnten als in diesen Teilen.
Auch das mahnte sehr an die «gute alte Zeit» des fürstbischöflichen
Krummstabes Die katholische Priesterschaft im Jura schalt
vernunftlos gegen die Vernunft als die gefährlichste der Gaben, welche
der Sterbliche vom Himmel empfangen habe. Selbst die Bibel ward
hier noch in unserem Jahrhundert von priesterlicher Hand feierlich
verbrannt.

Zur Mentalität der Naturvölker und des

Zivilisationsmensehen
Zwei Neuerscheinungen aus dem Bereich der Psychologie

Die moderne Ethnologie hat manchen wertvollen Beitrag zur
psychologischen Forschung geleistet; die Untersuchungen über das

primitive Seelenleben ergaben zahlreiche Rückschlüsse auf den
Kulturmenschen, hauptsächlich auch auf das Kind, den Neurotiker und
den Geisteskranken, die eine gewisse Verwandtschaft mit der
Seelenstruktur des Primitiven aufweisen. Der große Vorteil ethnologischer

Studien besteht darin, daß sie einfachere und übersichtlichere
Verhältnisse bearbeiten können, als dies in der Zivilisation der Fall
ist; Menschen und Gesellschaftsformen sind zwar bereits kompliziert

genug, haben aber noch nicht die Undurchsichtigkeit der
entwickelten Kulturstufen angenommen, die wir vielleicht auch deshalb
so schwer durchschauen, weil wir von Kindheit an mit ihnen
vertraut sind. Daher kann man die tiefsten Einblicke in die menschliche

Natur gewinnen, wenn man Gelegenheit hat, bei primitiven
Völkern zu leben und ihre Gedanken und Gebräuche kennenzulernen;

die heutige Völkerkunde ist demgemäß weitgehend «Feldfor-



Nr. 7 Freidenker 221

schung», d. h. sie begnügt sich nicht mit abstrakten Spekulationen
über die Primitivität, sondern baut auf der lebendigen Erfahrung
auf, die aus dem Zusammenleben mit mehr oder minder
vorsintflutlichen Resten der Menschenrassen gewonnen worden ist. In
diesem Zusammenhang darf man an die Namen von Malinowski,
Margarete Mead, Ruth Benedict usw. erinnern; ein ebenfalls berühmter

Vertreter dieser Forschungsrichtung ist L. Levy-Brühl, dessen
bekanntes Werk über «Die Seele der Primitiven» (erschienen im
Eugen Diederichs Verlag, Düsseldorf, Köln) den Anlaß zum nachfolgenden

Hinweis gibt.
Unter Verarbeitung eines umfassenden Materials der älteren und

neueren Literatur ist Levy-Brühl u. a. bemüht, die Eigentümlichkeit
des primitiven Seelenlebens klarzumachen. In der Regel gibt man
sich zu wenig Rechenschaft darüber, daß der sogenannte «Wilde»
die Welt anders erlebt als der Kulturmensch; es handelt sich hierbei

nicht nur um quantitative, sondern zumeist auch qualitative

Unterschiede, die oft schwer zu verdeutlichen sind. Man muß
sich stets daran erinnern, daß der Naturmensch weder die Welt noch
sich selber begreift und daher ein angstbetontes Denken aufweist,
das ihn in den Zustand einer dauerhaften Panik zu versetzen
vermag. Die ganze Umwelt solcher Volksstämme ist schreckerfüllt,
und es gibt kaum einen Gegenstand oder ein Lebewesen, zu dem
man ein sicheres Vertrauen fassen könnte. Darum richten sich viele
Rituale darauf, Gefahren auszuschalten, Gefahren des Leibes wie
der Seele, die allerorts dem Menschen auflauern und ihn zu Fall
bringen können. Eine immense Ichhaftigkeit erwächst aus solchen
Anschauungen, weil — wie dies bei furchtsamen Menschen immer
eintritt — schließlich alles und jedes eine Bedeutung für die eigene
Person annimmt; um nur ein kleines Beispiel zu nennen: Der Baum,
den man für die Herstellung eines Kanus gefällt hat, kann aus
Rache die ganze Sippschaft verderben, sofern diese nicht aUe
Zauberworte ausgesprochen hat, welche einen gefällten Baum mit dem
Holzfäller versöhnen.

Levy-Brühl hat mit aller Eindringlichkeit betont, daß in der
Vorstellung der Primitiven unsere Trennung von belebten und
unbelebten Dingen nicht vorhanden ist; die Naturvölker glauben an eine
grundsätzliche Gleichartigkeit aller Wesen, indem sie allen ein
Lebensprinzip zuschreiben, welches an manchen Orten «mana»
genannt wird. «Mana» oder Macht wohnt den kleinsten und größten



222 Freidenker Nr. 7

Objekten inne; ein Stein, eine Pflanze, ein Tier oder ein Mensch
sind Träger von «mana», haben die Kraft, zu wachsen und sich zu
vermehren und flößen dementsprechend Angst und Ehrerbietung
ein. Da prinzipiell keine Differenz zwischen den Wesen besteht,
kann sich das eine in ein anderes verwandeln; Menschen verwandeln

sich in Tiere und zerreißen ihre Beute, indes Tiere mitunter
menschliche Gestalt annehmen und unter den Menschen auf friedliche

oder auch verhängnisvolle Weise ihr Wesen treiben. So
erscheint die ganze Welt als eine turbulente Folge von Metamorphosen;

kein Gegenstand besitzt eine ruhige Identität, mit einem Male
kann er «aus seiner Haut schlüpfen» und eine andersartige Existenz
gewinnen.

Der Mangel an Identität hinsichtlich aller Dinge kehrt auch in
der Beurteilung des Menschen wieder; die Primitiven haben kein
deutliches Bewußtsein ihrer eigenen Selbständigkeit, und in ihrer
Beziehung zum Kollektiv fühlen sie sich den fremden Mächten
ebenso ausgeliefert wie der Natur, der sie durch ihre Rituale ein
geringes Sicherheitsgefühl abringen. Das Individuum ist bei den
Naturvölkern ein Stück seines Clans, ein Bestandteil der Gemeinschaft,
die allein ihm die Lebensberechtigung schenkt. Das Bewußtsein,
eigenartig und unverwechselbar zu sein, tritt erst in der
Kulturmenschheit auf und ist auch hier ein spätes Produkt der
kulturgeschichtlichen Entwicklung; unter Primitiven ist es noch
selbstverständlich, daß die Angehörigen einer Familie sich als «auswechselbar»

empfinden, und daß man etwa nach dem Tode eines Vaters
nicht nur seinen Namen, sondern auch geradezu seine Existenz
weiterführt. Diese mangelhafte Abgrenzung zeigt sich auch im
Verhältnis zum Eigentum, das in engster Beziehung zu seinem Besitzer
gedacht wird; der Primitive liât die Gegenstände nicht, er ist diese

Gegenstände, und daher rührt der weitverbreitete Brauch, einem
Menschen schaden zu wollen, indem man ein Stück seiner selbst
(etwa eine Haarsträhne) oder seines Eigentums vernichtet. Der
«Wilde», der einen Pfeil in die Fuß-Spuren seines Gegners schießt,
glaubt allen Ernstes, ihn damit verwunden zu können; schreibt man
den Namen eines Feindes auf ein Holz und wirft dieses ins Feuer,
so ist der Betreffende — vor allem, wenn es sich um seinen
Geheimnamen handelt — unrettbar verloren, es sei denn, daß er
unverzüglich einen Gegen-Zauber ins Werk setzt.

Levy-Brühl legt in seinem so ungemein aufschlußreichen Buche



Nr. 7 Freidenker 223

besonderen Wert darauf, das Lebensgefühl des primitven Menschen

zum Ausdruck zu bringen. Von besonderem Interesse für den Leser
sind die Vergleiche zwischen dem Primitiven und dem religiösen
Menschentypus, die sich hier dem unbefangenen Betrachter ohne
weiteres aufdrängen. Auch die abendländischen Religionen
kultivieren das primitive Seelenleben weiter und erzeugen so jene
angstbetonte Lebenseinstellung, die bei Naturvölkern so kraß in den
Vordergrund tritt. Es mutet wie ein Spott auf unsere kulturellen
Errungenschaften an, wenn wir zur Kenntnis nehmen müssen, daß wir
Kulturmenschen noch religiöse Auffassungen haben, die direkt aus
der Primitivität zu stammen scheinen: der Glaube, daß es Geister
gibt und daß es nach dem Tode noch «weitergeht», paßt in das

Weltbild des Primitiven, aber für die entwickelte Kultur ist er ein
wahrer Anachronismus. Tote sind für den «Wilden» mächtige Leute,
und ein Knochen oder Amulett eines Verstorbenen soll heU- und
wunderkräftig sein; man wird hier an unsere Heiligen-Legenden
erinnert, mit denen die Kirche im Reliquienhandel so ausgezeichnete
Geschäfte gemacht hat. Auch «Auferstehungen» sind primitive
Glaubensartikel, die von keinem Zweifel angetastet werden: jeder
Primitive wird der Vorstellung zugänglich sein, daß sich Tote aus
ihrem Grabe erheben und weiter unter den Menschen wandeln, die
sie dann durch Wunder und Weissagungen in Erstaunen setzen können.

Eine magische Weltanschauung, heiße sie nun primitiv oder
christlich, wird die Tatsache des Todes immer als anstößig empfinden

und sie durch Märchen und Legenden aus der Welt zu schaffen
versuchen. Das Wunschdenken triumphiert dann über die Realität:
und der Gläubige vereint sich mit dem «Wilden», das für wahr zu
halten, was ihm sein wunderliches Gemüt vorgaukelt.

Das Buch über die «.Seele des Primitiven» ist für uns deshalb so

interessant, weil es im Grunde auch den Kulturmenschen schildert.
In eine ganz andere Welt versetzt uns das Buch von David Ries-

man über «Die einsame Masse» (Hermann Luchterhand Verlag, Neuwied

am Rhein) ; dieses Werk mit dem Untertitel «Eine Untersuchung

über die Wandlungen des amerikanischen Charakters» ist in
den Vereinigten Staaten ein «Bestseller» geworden, was bei
soziologischen Arbeiten nicht häufig der Fall ist. Riesman erörtert die
Situation der industriellen Gesellschaft im Zeitalter der technischen
Perfektion, wozu die USA exemplarische Verhältnisse zur Verfügung

stellen; in einer Epoche der Massenproduktion entstehen spe-



224 Freidenker Nr. 7

zifische Probleme für den Menschen, der sich immer den Formen
der Kultur und der Wirtschaft anpassen muß, um ein seelisches

Gleichgewicht zu erlangen: wie dies der Mensch der Gegenwart im
Unterschied zu demjenigen der Vergangenheit zu erreichen bestrebt
ist, kann nur durch eine Zusammenarbeit von Soziologie und
Psychologie erforscht werden.

Riesman unterscheidet drei Arten von Lebenshaltung, die zugleich
auch für bestimmte Kulturepochen und Wirtschaftsformen, respektive

Bevölkerungsbewegungen stehen: die traditions-gelenkte, die
innen-gesteuerte und die außen-gesteuerte Lebensführung. Man
erkennt leicht, daß die Vorherrschaft der Tradition zeitlich dem
Mittelalter zugeordnet werden muß, und daß in unseren Zeiten der
konservative Menschentypus sich im Denken und Handeln durch
das Vergangene bestimmen läßt. Innen-Lenkung ist eine Errungenschaft

der Renaissance und des Protestantismus, welche das Arbeitsethos

mächtig gefördert haben und in der souveränen menschlichen
Persönlichkeit ihre Idealvorstellung fanden. Außen-Lenkung schließlich

gehört zu den Charakteristiken des Menschen im Massen-Zeitalter,

wo eine spezifische «Verbraucher-Haltung» entsteht: der
Mensch wird durch das definiert, was er verbraucht, und sein Konsum

bezeichnet eine der wichtigsten Eigenschaften seiner
Persönlichkeit, die dementsprechend in nur rudimäntären Formen zum
Ausdruck kommt. Riesman deutet mit einem Gleichnis den Unterschied

zwischen Innen- und Außen-Lenkung an: der Mensch des

Gewissens trägt in sich einen Kreisel-Kompaß, der ungeachtet aller
äußeren Faktoren die Richtung anzeigt, der späte Zivilisationsmensch

der Außen-Lenkung hat in sich eine Radar-Anlage, die ihn
zur ständigen Ausrichtung auf das in seiner Umwelt Geschehene
veranlaßt.

Man könnte darüber klagen, daß die Gegenwart eine Periode
der Vermassimg, der Automatisierung des Menschen usw. darstellt;
Riesmans Anliegen jedoch ist nicht dasjenige eines Kulturpessimismus,

sondern das nüchterne Bestreben, in einer schwierigen Zeit
das Inventar der Realitäten und der Möglichkeiten aufzunehmen. Es

ist für Riesman unzweifelhaft, daß die Arbeit in unserer technischen
Welt mehr und mehr den Charakter der «Automation» annehmen wird ;

damit wächst das Freizeitproblem in ungeheure Dimensionen, welche
die Kulturwissenschaften nicht mehr vernachlässigen können.

Polybios


	Zur Mentalität der Naturvölker und des Zivilisationsmenschen : zwei Neuerscheinungen aus dem Bereich der Psychologie

