
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 7

Artikel: Der Tod des Christentums

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 7 Freidenker 195

lektischen Voraussetzungen zur Diskussion fehlen, gilt wohl oder
übel auch für uns das Goethewort «laß dich nie zum Widerspruch
verleiten, selbst Weise fallen in Unwissenheit, wenn sie mit
Unwissenden streiten».

Zum Schluß appelliere ich an den freien Geist meiner
Gesinnungsfreunde, es mir nicht zu verübeln, daß ich sie besonders auf
die vielen Schwierigkeiten und Gefahren hingewiesen habe, die
unsern freien Geist bedrohen. Denn wir gehören doch zu denen, die
selbst dem Tod direkt ins Auge sehen, ohne ihn mit papierenem
Rosenrot zu verblümen. Wir woUen uns nicht nachsagen lassen, daß
wir nur Niederreißen können, sondern wir wollen am «Webstuhl der
Zeit» ein immer besseres und schöneres Weltbild wirken. Wir müssen

sehr viel und geduldig an uns selber und zusammenarbeiten,
denn der freie Geist verlangt eine immer iköhere geistige
Entwicklungsstufe. Wir bilden deshalb nicht die Hauptmasse, sondern die
«Avantgarde» der geistigen Entwicklung.,

Dr. Karl Förter, Basel

Der Tod des Christentums

Unter diesem etwas reißerischen Titel hat der bekannte spanische
Dichter Miguel de Unamuno ein Buch veröffentlicht, das — laut
Rundfunkbericht — von der katholischen Zensurbehörde auf den
Index gesetzt wurde. Wir wissen vorläufig nicht, was den Dichter
Unamuno veranlaßt hat, einen Kassandraruf ertönen zu lassen, noch
weniger wissen wir, was den Vatikan dazu bewogen hat, seine
warnende Stimme zu erheben, was heute eher dazu angetan ist, für das

genannte Buch Propaganda zu machen. Papst Pius XH. ist zweifellos1
ein reger Anwalt der christlichen Lehre; er hat — abgesehen von
seiner umfassenden diplomatischen Tätigkeit — nicht weniger als 132

öffentliche Ansprachen in verschiedenen Idiomen bei sehr verschiedenen

Anlässen über die verschiedensten Themen gehalten; er hat
zu weltbewegenden Fragen Stellung genommen, aber auch den
leisesten Pulsschlägen der Zeit nachgespürt; er hat sich zur schmerzfreien

Geburt (System I. P. Pawlow) geäußert und sogar das
Problem der Weltraumschiffahrt gestreift, das gleichsam in eine ferne
Zukunft weist; er hat sich mit einer philosophischen Modeströmung
(Existenzialismus) auseinandergesetzt und das Wort ergriffen, um



196 Freidenker Nr. 7

der Psychoanalyse einen sanften polemischen Backenstreich zu
versetzen. Kurz und gut: er hat sich keine Gelegenheit entgehen lassen,
um darzutun, daß die Romkirche sich voll und ganz ihrer Aufgabe
bewußt ist, in allen ideologischen Fragen «up to date» zu sein.

Doch seine «lehrhafte Beredsamkeit» (ein Wort, das von Goethe
stammt) macht oft den Eindruck, daß er auf diese Weise über höchst
unliebsame Tatsachen hinweggleiten möchte: In einigen Staaten
wurde bereits eine Bodenreform durchgeführt, wodurch manchen
Religionsgemeinschaften — namentlich aber der katholischen Kirche

— ein empfindlicher materieller Schaden zugefügt wurde; noch
schlimmer steht es um die Missionstätigkeit der Kirchen in den
ehemaligen Kolonialgebieten, wobei abermals die Romkirche schwer
betroffen wird, vor allem in Asien und Afrika; die Kolonialvölker
erwachen und schütteln die Fremdherrschaft der habgierigen Kolonialmächte

ab, die sich bisher der Mithilfe der verschiedenen
Religionsgemeinschaften bedient haben, um die rückständigen Kolonialvölker
in dauernder geistiger Abhängigkeit zu erhalten. Die Zeiten sind
endgültig vorüber, da die europäischen Mächte z. B. in China mit
Hilfe ihrer Exterritorialität den für sie so einträglichen Opiumhandel

aufrechterhalten konnten; vergebens versuchten die Chinesen, in
einem blutigen Krieg (Boxeraufstand) sich von dem Joch ihrer
Ausbeuter zu befreien. Nunmehr ist der Bann gebrochen und die
freigewordene Volksrepublik China verwaltet ihr Land nach eigenem
Gutdünken; die Hilfstruppen der europäischen Invasion, die schuldbeladenen

Missionare, mußten aber zum größten Teil das einst vielgeprüfte

Land verlassen.
Das war ein harter Schlag für die «alleinseligmachende» Kirche;

damit ist jedoch ihre Leidensgeschichte nicht beendet, vielmehr gärt
es in ihrem eigenen Lager: Da ist einmal das Kapitel der sogenannten

«Arbeiterpriester» zu erwähnen: In dem Bestreben, die abtrünnigen

Arbeitermassen wieder für die Religion zu gewinnen, machten
sich in Frankreich zahlreiche glaubenseifrige Priester daran, die
gottlos geworden Werktätigen an ihren Arbeitsstätten aufzusuchen,
um ihr Leben zu teilen. Es war ein Anschauungsunterricht, dem die
begeisterten Jesusjünger restlos unterlagen. Statt daß die frommen
Eiferer in den Proleten neue religiöse Bedüfnisse erweckten, wurden
sie selbst sozialistisch infiziert, solidarisierten sich mit ihren
Arbeitskameraden und traten mit ihnen gemeinsam in den Streik. Was blieb
dem Papst anderes übrig, als die ganze gloriose Idee des Arbeiter-



Nr. 7 Freidenker 197

priestertums, auf welche die französischen Bischöfe so große
Hoffnungen gesetzt hatten, zu verbieten. Das kommt davon, wenn man die
offenkundigen Zeichen der Zeit mißdeutet.

Die Kirche hat es heute wahrlich nicht mehr so leicht wie zur Zeit
des Papstes Leo XIII., der mit seiner berühmten «Arbeiter-Enzyklika»
(Rerum novarum) einen Trennungsstrich zwischen den christlichen
und den sozialistischen Gewerkschaften zog. Deshalb braucht man
jedoch nicht gleich von einem «Tod des Christentums» zu sprechen,
denn die Kirche ist anpassungsfähig und zieht — zumeist mit
großem diplomatischem Geschick — die Konsequenzen aus dem sozialen

Wandel und aus den damit verbundenen seelischen Umlagerungen
der Gesellschaft. Im österreichischen Rundfunk gibt es (im Sender

Wien II) eine ständige Vortragsreihe «Die Kirche tritt in die
Welt», in der kürzlich ein Referent den Ausspruch des neuen
Bischofs von Berlin zitierte: «Der Wohnungsbau ist der Dombau unserer

Zeit.» Die Klerisei weiß eben ganz genau: Den Gläubigen darf es

nicht zu gut gehen, sonst werden sie leicht übermütig und gottlos,
aber es darf ihnen auch nicht zu schlecht gehen, sonst neigen sie

zum Sektenwesen. Man kann geradezu behaupten, daß jede
Sektenbewegung ein Ausdruck dafür ist, daß etwas im sozialen Getriebe
nicht in Ordnung ist. Diese Behauptung möge durch ein konkretes
Beispiel illustriert werden, das zugleich einen Einblick in den
seelischen Mechanismus religiöser Wahnideen ermöglicht.

Im alten Oesterreich gab es Sektierer, die sich selbst als «Ernste
Bibelforscher» bezeichneten, und zwar war diese Bewegung
hauptsächlich in jenen Gebieten zu finden (z.B. im nördlichen Böhmen),
wo es eine vorherrschende Heimindustrie gab. Da fand man z. B.
Dörfer, die sich mit der Herstellung von Christbaumschmuck befaßten.

Das ist leicht gesagt, doch man muß sich vorstellen, was das in'
der Praxis bedeutete. Da saßen ganze Familien von früh morgens bis
spät abends an einem Arbeitstisch beisammen, auf dem die primitiven

Rohmaterialien (Glanzpapier, Silberfäden, Kleister usw.)
aufgestapelt lagen. Eltern und Kinder mühten sich beim trüben Schein
einer Lichtfunzel ab, um ihr Arbeitspensum zu erledigen. Der Ertrag
ihrer Tätigkit reichte kaum hin, um dafür Kartoffeln zu kaufen.
Schweigend hockten diese Enterbten des Schicksals beisammen; was
dachten sie bei ihrer eintönigen Arbeit?

Ihre geistige Regsamkeit war zweifellos durch die Monotonie ihrer
Arbeit herabgesetzt; sie erinnerten sich wahrscheinlich an das, was



198 Freidenker Nr. 7

sie in der Schule gelernt haben mochten, vor allem an das, was sie
im Religionsunterricht gehört hatten. In ihrem Kopf hämmerten die
verheißungsvollen Worte der Bergpredigt: «Und warum sorget ihr
für die Kleidung? Schauet die Lilien auf dem Felde, wie sie wachsen;

sie arbeiten nicht, auch spinnen sie nicht... Sehet die Vögel
unter dem Himmel an: sie säen nicht, sie ernten nicht, sie sammeln
nicht in die Scheunen, und euer himmlischer Vater nähret sie
doch Darum sollt ihr nicht sorgen und sagen : Was werden wir
essen? Was werden wir trinken? Womit werden wir uns kleiden?»
Und wie ein Hohn klingt die ganze Predigt aus in den Worten:
«Bittet, so wird euch gegeben, suchet, so werdet ihr finden, klopfet
an, so wird euch aufgetan.»

Aber die tiefgläubigen, hungernden Heimarbeiter empfanden diese
Worte durchaus nicht als Hohn, sondern sie machten die bösen
Unternehmer für ihre Notlage verantwortlich, jene glaubenslosen
Unternehmer, die das Christentum verleugneten und nur darauf
bedacht waren, die Löhne möglichst herabzudrücken. Diese
Heimarbeiter waren nicht einmal so weit, wie die leibeigenen Bauern im
Mittelalter, die gegen die Kirche den Vorwurf erhoben, daß diese —
im Bunde mit dem geldgierigen Feudaladel — das Christentum
verraten habe. Es gibt heute keine leibeigenen Bauern mehr. Hingegen
ist der Kirche eine Entwicklung zugute gekommen, die sie in ihren
kühnsten Träumen nicht voraussehen konnte : die Atombombe.

Schon während des Zweiten Weltkrieges war eine Zunahme
religiöser Bedürfnisse zu verzeichnen. Was war geschehen? Sehr
einfach: die Entwicklung der Luftwaffe hatte den Krieg bis ins Hinterland

getragen; es gab keine relativ gesicherte Etappe mehr. Während

im Ersten Weltkrieg der organisierte Massenmord in der
Hauptsache sich auf die Front beschränkte, war in der Folge das

Hinterland immer mehr in den Kampfbereich einbezogen worden.
Wenn die Sirenen ihr schauerliches Geheul ertönen ließen, um die

Bevölkerung vor einem bevorstehenden Luftangriff zu warnen, dann
flüchteten die Menschen in die Luftschutzkeller, wo sie stundenlang
— auch in der Nacht — weilten, stets in Gefahr, zumindest
verschüttet zu werden. Namentlich die Großstädte waren der Gefahr
ständig ausgesetzt, und man muß begreifen, daß dieser Dauerzustand
der Angst an den Nerven aller Menschen zerrte, die sich in den
kriegführenden Ländern befanden.

Man stelle sich vor, daß irgendeine Gegend auf der Erde stets von



Nr. 7 Freidenker 199

Erdbeben bedroht ist; keine Aufklärung würde in solchen Gebieten
ausreichen, um die abergläubische Furcht zu bannen, in der die dort
lebenden Menschen ihr Dasein zubringen. Man sehe sich die fratzenhaften

Ungeheuer an, die der Phantasie eines VoBxes entstammen, das

ständig von der Gefahr drohender Wirbelstürme (Taifun) in Atem
gehalten wird. Aehnlich mochte es zur Zeit der Pest und Cholera
gewesen sein, als man noch kein Mittel kannte, um dieser «Geißel
Gottes» zu entrinnen. (Man lese die eindrucksvolle Erzählung von J.
P. Jacobsen «Die Pest in Bergamo». Nun, die Atombombe ist weit
schlimmer noch als irgendein Wirbelsturm und als eine unheilvolle
Epidemie, bösartiger als der Giftgaskrieg, der von den zivilisierten
Staaten geächtet wurde, weil es keine Möglichkeit gab, diesen Krieg
entsprechend zu «humanisieren». So weit sind wir bei der
Atombombe noch nicht, sondern diese Gefahr schwebt wie ein gigantisches
Damoklesschwert über der ganzen Menschheit. Da dürfen wir uns
denn nicht wundern, wenn die Religion teilweise einen neuen
Auftrieb erhalten hat, abgesehen von den Wirtschaftskrisen, von denen
ein großer Teil der anarchisch produzierenden Länder noch immer
bedroht ist.

Wie sich derartige Lebensverhältnisse in der Praxis auswirken,
kann man deutlich erkennen, wenn man jene Bevölkerungsschichten
ins Auge faßt, die sozialpolitisch benachteiligt sind: die Bauern und
die Frauen. Für den Bauern ist Gott sozusagen ein Produktionsfaktor,

denn er ist es, der das Getreide wachsen und gedeihen läßt. Trotz
Produktionsgemeinschaften, trotz Verwendung von künstlichem Dünger

und landwirtschaftlicher Maschinen bleibt ein Unsicherheits-
faktor übrig, der den Bauern auf die Knie zwingt. Und was die
Frauen betrifft, so leiden sie — trotzdem sie in steigendem Maße in
den Produktionsprozeß einbezogen werden — an einer Minderbe-
wertung unter der noch immer bestehenden Vorherrschaft des Mannes.

(Erst in neuester Zeit setzt sich z. B. in der Schweiz der Gedanke
des Frauenwahlrechts durch, und wir wollen abwarten, wie sich diese
Tatsache in der religiösen Mentalität der Frau auswirken wird.) Man
erkennt schon jetzt die Unzulänglichkeit der heute herrschenden
Religionspsychologie, die das soziale Moment nicht berücksichtigt,
sondern mit archaischen Vorstellungen (CG. Jung) arbeitet oder mit
bestehenden Schuldgefühlen (Ernest Jones, London). Auch
Unamuno macht sich die Sache zu einfach, wenn er kurzweg von einem
«Tod des Christentums» spricht, denn in dieser Lehre sind — abge-



200 Freidenker Nr. 7

sehen von der unbefleckten Geburt des «Erlösers», der
Dreifaltigkeitslehre, der Auferstehung am Jüngsten Tag usw. — allerlei
Aberglaubensformen erhalten geblieben, wovon man sich leicht überzeugen

kann, wenn man irgendeine Wallfahrtskirche besucht, wo
abgeschnittene Frauenzöpfe als «Opfergaben» hängen und aus Wachs
geformte Arme und Beine der magischen Gewalt des geweihten Ortes
ausgesetzt werden, um zu bewirken, daß reale Gebresten an menschlichen

Gliedmassen geheilt werden. Auch die landesüblichen
«Regenprozessionen» erinnern an ähnliche Gebräuche bei den Hottentotten
und anderen rückständigen Völkern. W. Wundt hatte schon recht,
wenn er in seiner «Völkerpsychologie» behauptet, daß das Christentum

nichts anderes darstelle als ein Sammelsurium aller abergläubischen

Vorstellungen, die jemals irgendwo auf der Erde kursierten.
Natürlich könnte man behaupten, daß gerade in Spanien

überhaupt noch kein richtiges Christentum bestand, sonst könnten dort
nicht blutrünstige Stiergefechte abgehalten werden; aber eine solche
Behauptung bedeutete ein Verkennen des an sich widerspruchsvollen
Charakters jeder Religion. Bei den Stierkämpfen in Spanien handelt
es sich um ein vitales Abreagieren natürlicher Haßregungen,
wodurch erst recht die sonntägliche «christliche Nächstenliebe» in ein
glorifizierendes Licht gesetzt wird. Wer das nicht versteht, sollte die
Hand von jeder Religionskritik fernhalten. Hier irrte sogar Nietzsche,

der ansonst ein feines Fingerspitzengefühl für Psychologie
hatte; er meinte ungefähr: «Das ganze Christentum war ein
Mißverständnis, denn es gab nur einen einzigen Christen, und der starb am
Kreuz.» Wir wollen nicht historisch untersuchen, ob Jesus überhaupt
gelebt hat oder gar wirklich gekreuzigt wurde, sondern vielmehr zu
verstehen suchen, wie es kam, daß die rechtlosen Sklaven im alten
Römerreich (Galeerensklaven!) an dem Diesseits verzweifeln mußten

und dadurch empfänglich wurden für die Verheißung eines
besseren Jenseits, wo sozusagen der soziale Ausgleich erfolgen sollte.
Diese Sklaven (zumeist Kriegsgefangene) fühlten sich um ihr Leben
betrogen, mit ihren sehr realen Lebensleiden gleichsam ans Kreuz
geschlagen. Das Kreuz wird überhaupt zum Symbol für alle Leiden
im Diesseits. Hier versagen alle rationalen Deutungen; der gläubige
Mensch versinkt in Verzückungen, d. h. in Wahnideen.

Nein, mit scheinrevolutionären Losungen ist der Freidenkerbewe-

gung nicht gedient, wobei dahingestellt bleiben mag, ob Unamuno
seine Schrift «Der Tod des Christentums» überhaupt aus freidenke-



Nr. 7 Freidenker 201

rischen Motiven verfaßt hatte. Wir sind uns der Schwierigkeiten
unserer aufklärerischen Tätigkeit vollauf bewußt, da wir die Macht
der Tradition kennen, die schon in der noch bestehenden, wenn auch
bereits stark erschütterten Familienstruktur begründet ist. In Oesterreich

operieren die Klerikalen recht geschickt mit der Parole
«Elternrecht geht vor Staatsrecht»; sie haben einen katholischen
Eltembund gegründet, der — auf Grund des sogenannten Elternrechts

— die Reaktivierung der konfessioneUen Schule fordert. Nicht
zu vergessen: die Caritas, die mit «Knödelgründen» — um mit Heinrich

Heine zu sprechen — sehr politische Ziele verfolgt. Hieher gehört
auch die Tatsache, daß in neuester Zeit so viele Vertreter der Kirche
sich der internationalen Friedensbewegung angeschlossen haben. Sehr
bezeichnend ist es überdies, daß die Romkirche sich neuerdings mit
Einigungsbestrebungen befaßt, worüber noch getrennt zu berichten
wäre. Ja, ein jesuitischer Pater namens Brokmüller geht sogar so

weit, zu propagieren, man möge den Bolschewismus nicht totschlagen,

sondern taufen. (Näheres in der Monatsschrift «Aufbau», Berlin,

1956/57.) Und Prof. Wetter von der päpstlichen Universität in
Rom verweist sogar auf bestimmte Aehnlichkeiten zwischen Thomis-
mus und Marxismus, wobei wir uns allerdings dessen bewußt bleiben
müssen, daß die Klerikalen schon stets mit «verteilten Rollen»
gearbeitet haben. Ansonst ist die Kirche — dank ihrer anpassungsfähigen

Organisation — noch lange nicht mumifiziert; doch wäre sie es,

so würde sie noch immer neue Kraft aus jenem uralten Aberglauben
schöpfen, der im landläufigen «Christentum» enthalten ist. H.

Was ist eigentlich nm die Hölle?

Im Glaubensbestand der beiden christlichen Landeskirchen
stehen einige Lehren, die als typische Verlegenheitsartikel angesprochen

werden müssen. Einerseits wagt man es nicht mehr, laut von
ihnen zu reden, da sie dem Geist und dem Wahrheitsbewußtsein
unserer Zeit zu hart ins Gesicht schlagen — man fürchtet den
überzeugenden Widerspruch und die unvermeidliche Blamage. Aber
andererseits können die Verlegenheitsartikel doch auch nicht so
ohne weiteres preisgegeben und abgestoßen werden, da sie trotz allen
Bedenken in der Wahrheitsfrage doch noch zur Substanz des Glaubens

gehören. Neben der Lehre von den Engeln, neben der Prädesti-


	Der Tod des Christentums

