
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 6

Artikel: Was sagen Sie dazu, Herr Pfarrer?

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410637

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410637
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


176 Freidenker Nr. 6

denen und nun unsterblich gewordenen Seelen oder Menschen.
Im christlichen Unsterblichkeitsglauben stützt eine Illusion die

andere — aber mit allen diesen Illusionen und illusionären Stützungsaktionen

kommen wir keinen Schritt näher an die Tatsächlichkeit
und an die Wahrheit heran. Der christliche Unsterbhchkeitsglaube
— das hat die Sendefolge des Radio-Studio Basel eindeutig bewiesen

— ist heute nur noch möglich im engsten thematisch-illusionären
Zusammenhang mit den Grunddogmen der Christenlehre. Auf

diese Dogmen muß sich heute der Unsterblichkeitsglaube zurückziehen,

an sie muß er sich festklammern, denn nur von dort aus
wird er noch gehalten. Auf dem Grund dieser Dogmen kann er wohl
noch einige Zeit bestehen, mit diesen Dogmen aber wird er auch
stürzen. Omikron.

Was sagen Sie dazu, Herr Pfarrer?
«Die Tat», eine zürcherische Tageszeitung, führt eine Rubrik unter

dem obigen Titel. In Nr. 114 fragt ein Einsender, der sich als

«überzeugter Atheist im vollsten Umfang dieses Begriffes» einführt,
wie er es weltanschaulich mit der Erziehung seiner Kinder halten
soll, von denen er sagt, daß das religiöse Bedürfnis bei ihnen sehr
lebendig sei.*

Er hat an protestantische Unterweisung gedacht (er war früher
selber Protestant), hegt aber das Bedenken, eine positive religiöse
Beeinflussung im jugendlichen Alter könnte die spätere Haltung
präjudizieren. Er fragt sich deshalb, ob es im Interesse einer objektiven

Urteilsbildung nicht besser sei, mit dem Religionsunterricht
bis zum reifern Alter zuzuwarten. Aber auch das befriedigt ihn
nicht recht, und er gelangt zur dritten Frage, ob er ihnen
frühzeitig Gelegenheit geben soll, verschiedene religiöse Konfessionen
anzuhören.

Die Instanz, an die er sich wendet, ist also der «Herr Pfarrer».
Der Weg zu diesem war für den «vollumfänglichen Atheisten» also
doch noch näher als der Weg zu einem freigeistigen Verband, wo
diese Fragen ebenfalls erörtert werden, da ja die Schwierigkeit, die
Kinder ohne religiöse Beeinflussung in freigeistigem Sinne zu
erziehen, in einer konfessionell stark betonten Umwelt sehr groß ist.

* Siehe Nachtrag 1



Nr. 6 Freidenker 177

Der protestantische Herr Pfarrer antwortet zunächst ganz
vernünftig, so daß man den Eindruck gewinnt, es mit einem loyalen
Vertreter seines Standes zu tun zu haben. Er sagt u. a., die Erziehung

könne gegen den Willen des Kindes diesem keinen Glauben
aufoktroyieren, wobei allerdings die Behauptung, es handle sich da

um einen Willen zum Glauben, falsch ist. Glauben und Nichtglauben
sind keine Willenstaten; sie werden bestimmt durch Anlagen, Erziehung

und Beeinflussung aus der weitern Umwelt, wozu die eigenen
Lebenserfahrungen gehören. Da aber von kirchlicher Seite aus der
Unglaube eine Schuld ist, welche die ewige Verdammnis nach sich
zieht, muß er als freie Willenstat erklärt werden, sonst wäre die
Bestrafung ein Unrecht. Logischerweise muß dann auch der Glaube
gewollt sein. Dies nebenbei.

Im Anschluß daran vermutet der Herr Pfarrer, der Einsender sei
durch ein Zuviel an religiöser Beeinflussung zum Atheisten geworden.

Das ist sehr wohl möglich; jede Uebersättigung erregt schließlich

Aberwillen.
Auch darin ist dem Herrn Pfarrer sicher beizupflichten, wenn er

dem Fragesteller von der Bekanntmachung der Kinder mit den
verschiedenen Konfessionen abrät mit der Begründung, «die Kinder
dürften kaum imstande sein, dies Problem zu lösen, das uns
Erwachsenen so viel Not bereitet».

Es klingt auch ganz unverfänglich, wenn der Herr Pfarrer am
Schluß den Frager bittet, «mit dem Nachdenken, das Sie einstweilen
vom Gottesglauben weggeführt hat, nicht aufzuhören». Im dem
«einstweilen» schimmert allerdings die Annahme durch, das
Nachdenken könnte wieder zum Gottesglauben zurückführen. Mit dieser
Möglichkeit zu rechnen, können wir einem Herrn Pfarrer natürlich
nicht verargen.

Aber nun kommt die Kehrseite der Medaille. Der Herr Pfarrer
konnte die moralische Ueberheblichkeit, die den orthodoxen
Kirchen und ihren Funktionären nun einmal eigen ist, bei allem scheinbar

verständnisvollen Händereiben nicht verkneifen. Er sagt dem
«atheistischen» Frager platt heraus, daß er als Atheist die
Verantwortung der Kindererziehung nicht ernst nehmen könne, ja, daß
er überhaupt keine Kinder haben sollte.**

Nur der Vollständigkeit halber füge ich dieser unsäglich
zelotischen Aeußerung die ihr ebenbürtige Begründung an: «. da er

** Siehe Nachtrag 2



178 Freidenker Nr. 6

(der Atheist) ja keinen Sinn in der Fortsetzung des Lebens sieht
und keine Verantwortung für andere zu übernehmen bereit wäre,
da er die Instanz ja leugnet, vor der wir letztlich verantwortlich
sind: unsern Schöpfer».

Es wäre zu viel Ehre und sogar zu viel Druckerschwärze verwendet,

diesem Vertreter der christlichen Liebe (zur Liebe gehört sonst
das Verstehenwollen!) gegenüber die weltliche Ethik zu erläutern
und zu verteidigen. Ueberdies weiß ja jeder unbefangen denkende
Mensch, sei er religiös oder nicht, daß die sittlichen Forderungen
nicht vom Himmel gefallen sind, sondern sich aus den Notwendigkeiten

des Gesellschaftslebens heraus gebildet haben und im Lauf
von Jahrhunderttausenden zum «Gesetz» der gegenseitigen
Duldung, Achtung, Unterstützung und Hilfsbereitschaft geworden sind.
Was sich heute Ethik nennt, ist aus diesem Urboden hervorgewachsen,

auch die in der christhchen Mystik und Mythologie
«verankerte».

Dies nicht einzusehen ist Sache des Nichtwollens oder Nichtkön-
nens und beides wahrscheinlich die Frucht des — Nichtdürfens.

Dem «Atheisten», der in Erziehungsfragen bei einem Pfarrer Rat
suchte, geschieht es ganz recht, daß er diesen geistlichen
Faustschlag erhalten hat.

Für uns Freidenker ist diese Herabwürdigung des nichtgläubigen
Menschen ein neuer Fingerzeig für die Notwendigkeit des
Zusammenschlusses aller Konfessionslosen, der uns in die Lage versetzen
wird, die freigeistigen Eltern durch Einrichtung ethischen
Unterrichtes in ihrer Erzieheraufgabe zu unterstützen.

E. Brauchlin

Nachtrag 1

Das religiöse Bedürfnis kleiner Kinder. Wenn Kinder im
vorschulpflichtigen Alter ein «rehgiöses Bedürfnis» haben, so muß
ihnen dies irgendwie beigebracht worden sein; die Kinder erfinden

keine Religion. Zu einer solchen gehören gewisse Vorstellungen,

denn auch Religion ist nicht lediglich Gefühl. Nun wissen wir
alle, daß Kind nicht einfach Kind ist. Das eine geht schon früh aufs
Beobachten aus; es kümmert sich um das Wie, Woher, Wozu der
Dinge, es zeigt sich bei ihm ein ausgeprägter Wirklichkeitssinn. Ein
anderes ist eher träumerisch veranlagt, neigt zum Phantasieren, hebt
Märchen, besonders die rührsamen. Es würde zwischen diesen und


	Was sagen Sie dazu, Herr Pfarrer?

