Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 6

Artikel: Und noch einmal Unsterblichkeit
Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410636

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 6 Freidenker 167

tikern, von Verbrechern und anderen Fehlschligen geleistet... Auf
Grund ihrer wissenschaftlichen Erkenntnisse weist die Individual-
psychologie nicht nur den Menschen, die im Leben versagen, neue
Ziele und neue Wege und entwickelt in ihnen die Fihigkeit, diesem
neuen Ziel zu folgen und diese neuen Wege zu gehen, sondern sie
lehrt auch ausgeglichene Menschen, wie sie sich und andere ver-
stehen konnen, und fiihrt sie so zur Menschenkenntnis... So hoffe
ich, dall das Menschengeschlecht unter all den lauten Stimmen, die
von der Schlechtigkeit der Menschheit sprechen und eine diistere
Zukunft prophezeien, auf Adlers leise, weiche, giitige Stimme ho-
ren wird, die unermiidlich lehrte:

sDer Mensch ist von Natur aus nicht bose. Was auch ein Mensch
an Verfehlungen begangen haben mag, verfithrt durch seine irrtiim-
liche Meinung vom Leben, es braucht ihn nicht zu bedriicken; er
kann sich dndern. Die Vergangenheit ist tot. Er ist frei, gliicklich zu
sein und andere zu erfreuen.’»

Und noch einmal Unsterblichkeit
I

Warum denn «noch einmal»? — Nun, in Heft 1/1954 der «Be-
freiung» haben wir eingehend iiber das Buch «Unsterblichkeit» des
Miinchener Naturphilosophen Aloys Wenzl gesprochen und haben
als wohl zu verantwortenden Ertrag unserer Untersuchung festge-
halten:

Wenzls Buch ist der grundgescheite Versuch eines grundgescheiten
christlichen Naturphilosophen, auf Grund der neuesten, besonders
physikalischen und philosophischen Einsichten die Moglichkeiten
christlicher Unsterblichkeit aufzuzeigen, plausibel zu machen und
so den Glauben an menschliche Unsterblichkeit zu rechtfertigen.
Und gerade darin sahen wir den wertvollsten Ertrag des Buches: Ob-
wohl Wenzl keine Moglichkeit iibersieht, obwohl er alle Register
einer christlich apologetischen Naturphilosophie kennt und auch
zieht — sein Versuch kann nicht mehr iiberzeugen! Aus den Gege-
‘benheiten der Realitit, aus den wissenschaftlichen und philosophi-
schen Einsichten unserer Gegenwart ldBt sich Unsterblichkeit in
keiner Weise mehr glaubhaft machen; nichts spricht fiir, wohl aber



168 Freidenker Nr. 6

spricht alles, aber auch alles gegen eine solche menschliche Unsterb-
lichkeit. Menschliche Unsterblichkeit féllt so aus Abschied und
Traktanden unserer Erkenntnis heraus, und modern christliche Ver-
suche, die Diskussion iiber die Unsterblichkeit als eine Moglichkeit
oder gar als eine Sicherheit wieder aufzunehmen, sind nur ver-
stindlich, weil der christliche Autor die Unsterblichkeit aus dem
Dogmenbestand seines Glaubens heriiberholt, an die wissenschaft-
liche Diskussion herantrigt und zu zeigen versucht, wie die Dinge
in Wissenschaft und Philosophie zurechtgebogen und zurechtinter-
pretiert werden miif3ten, um sich mit dem christlichen Unsterblich-
keitsglauben doch vielleicht noch zu vertragen. So hat auch Wenzl
seine Aufgabe 16sen wollen — und hat damit, ganz gegen seinen Wil-
len, aller Welt kundgetan, daf3 diese christlichen Versuche von vorn-
herein zum vélligen MiBerfolg verurteilt sind.

IL.

Trotzdem kommt die Frage nach menschlicher Unsterblichkeit
nicht zur Ruhe, sie spukt im Dunkeln weiter und beunruhigt die
Gemiiter vor allem derjenigen Menschen, die sich mit der Verging-
lichkeit und Sterblichkeit aller Organismen, also auch des Menschen,
durchaus nicht abfinden kénnen und nicht abfinden wollen. In die-
ser Frage stoBlen von der einen Seite her urmenschliche Tradition,
christliche Dogmatik und unstillbares menschliches Sehnen und
Wiinschen, von der andern Seite her klare, iiberzeugende und un-
widerlegbare wissenschaftliche und philosophische Ueberzeugungen
von der Unmoglichkeit einer solchen Unsterblichkeit in hirtester
Antithetik zusammen.

Darum wohl hat es das Radio-Studio Basel fiir angebracht gehal-
“ten, die Frage wieder einmal vor dem Forum seiner Horer zu er-
ortern, nach bewihrtem Muster und Schema. Man holt sich je einen
namhaften Vertreter aus denjenigen weltanschaulichen Lagern, die
in der gesellschaftlichen Konvenienz drin oder ihr doch nahestehen.
Der Gefahr einer klar begriindeten und klar formulierten Antithese
zum christlichen Dogma aber geht man behutsam aus dem Wege.
Aus dem Lager der entschiedenen Diesseitsgliubigen, und mégen
diese Horer noch so zahlreich sein, wird kein Vertreter aufgeboten.
Damit sind fiir unser Radio Friede und Eintracht gesichert.

Nach diesem Schema ist denn auch unsere Sende-Folge «Un-

sterblichkeity im Frithling 1957 aufgebaut und durchgefiihrt wor-



Nr. 6 Freidenker 169

den. Kein Zweifel: In der Auswahl der Prominenzen aus den ver-
schiedenen Lagern hatte die Radioleitung eine gliickliche Hand —
aber es sind nicht alle Moglichkeiten der Diskussion ausgeschopft
worden, weil nicht alle Richtungen und nicht alle Lager haben zu
Worte kommen kénnen. Vor kurzem nun hat der christliche Verlag
Friedrich Reinhardt AG. in Basel die vier Vortridge im Druck zu
einer kleinen, handlichen Broschiire zusammengestellt; sie dient un-
serer nachfolgenden kritischen Wiirdigung als willkommene Unter-
lage.
IIT.

Fiir die katholische Lehre sprach Norbert M.Luyten, Professor
der katholischen Philosophie an der katholischen Landesuniversitiit
Freiburg i. U,, fiir die protestantische Lehre Karl Barth, den wir un-
seren Lesern nicht mehr besonders vorstellen miissen. Den beiden
Prominenzen aus dem christlich-konfessionellen Lager sei gerne zu-
gestanden, dal} sie es verstanden haben, ohne erdriickende Gelehr-
samkeit in ansprechend lebendiger Weise ihre christlichen Auffas-
sungen iiber menschliche Unsterblichkeit vorzulegen. Fiir beide
Theologen ist charakteristisch, dal} sie die christliche Offenbarung
als ein absolut gesichertes, absolut zweifelloses Depositum werten.
Darum ist ihnen auch in der Unsterblichkeitsfrage diese christliche
Offenbarung, rein methodisch gesehen, der Ausgangspunkt und nicht
etwa das Ziel ihrer Untersuchung. Sie haben die Lehre von der
Unsterblichkeit als christliches Dogma, bildlich gesprochen, immer
im Riicken und reden und argumentieren von ihm aus. Sie wollen
daher die Unsterblichkeit gar nicht etwa begriinden oder rechtfer-
tigen, das wire ihnen ja auch in der kurz bemessenen Redezeit gar
nicht méglich gewesen. Sie messen nicht etwa die Unsterblichkeits-
lehre an den Postulaten der Wissenschaft und der Philosophie, um-
gekehrt — sie messen Wissenschaft und Philosophie an der durch
die Offenbarung gegebenen und gesicherten Unsterblichkeit. Sie he-
fragen deshalb auch gar nicht Wissenschaft und Philosophie, was sie
wohl zur Unsterblichkeit zu sagen hitten, sie befragen nur die Offen.
barung. Wir lassen nun beide Theologen in ihren wesentlichen The-
sen zu Worte kommen.

Norbert M. Luyten:

«Die Unsterblichkeit ist dem katholischen Gldubigen kein Pro-
blem, sondern eine Selbstverstindlichkeit. Wird doch seine ganze



170 Freidenker Nr. 6

Lebenshaltung beherrscht von transzendenten Wirklichkeiten, die
ihrem Wesen gemidl3 aullerhalb der Verginglichkeit der Zeit ste-
hen... Aber in dieser Person Christus und durch ihn werden uns
die Himmel gedffnet... Die Erlésung, von der die Evangelien und
die Briefe der Apostel berichten, ist nicht eine innerweltliche Er-
16sung. Dieses Leben ist eben nur ein Provisorium. ... Durch alles
hindurch klingt uns die Sicherheit des ewigen Lebens entgegen . .
Denn wenn das Denken die Offenbarung unseres menschlichen We-
gens ist, dann ist die Ueberzeitlichkeit unseres Denkens nicht irgend
eine bedeutungslose Spielerei, sondern das untriigliche Zeichen un-
serer iiberzeitlichen Natur ... Lassen wir uns in diesem Glauben an
eine Unsterblichkeit nicht unbewuBt leiten von einer Illusion, von
einem Wunschtraum? ... Zerschellt dieser Unsterblichkeitsglaube
nicht jimmerlich an der harten, unausweichbaren Notwendigkeit
des Sterbens? ... Nicht Ende, sondern Durchgang zu einem wesent-
licheren Leben ist er uns; zu einem Leben, das aus der Begrenztheit
der korperlich bedingten Existenz herausgehoben ist in die trans-
zendente Wirklichkeit des Wesenhaften, das im Lichte Gottes auf-
scheint ... Denn gerade im Tode Christi wird uns klar, wie wenig
der Tod letzte Gewalt iiber uns hat... Eine philosophische Besin-
nung kann die Ueberlegenheit des menschlichen Geistes iiber den
Kérper so iiberzeugend darlegen, dal3 wir einsehen, wie dieser trans-
zendente Geist nicht einfach mit dem Kérper sterben kann ... Die
Offenbarung weifl nicht nur von einem Weiterleben der Seele zu
berichten, sondern von einer Auferstehung des Koérpers. .. Eine Ver-
heilung aber, die nicht leeres Versprechen ist, sondern Wort Gottes,
das in der leiblichen Auferstehung Christi zugleich seine erste Er-
fitlllung und die Garantie fiir seine Verwirklichung in uns findet. .
Schweben wir hier nicht im Reich der ziigellosen Phantasie und
der unkontrollierbaren Illusion? Eine solche Skepsis wire durch-
aus am Platz, wenn nicht Christus seine Lehre besiegelt hitte durch
seine Auferstehung... In Christi Auferstehung ist unsere Zukunft
irgendwie vorweggenommen und vorgezeichnet als historisch nach-
weisbare Tatsache... Darum kann uns keine Enttiduschung und
keine Drangsal letztlich entmutigen, denn wir haben die sichere
Hoffnung auf ein besseres und ewiges Leben, das durch Gottes
Gnade schon jetzt in uns grundgelegt ist.»

Karl Barth iiberrascht zunichst durch den Hinweis, wie schwach
eigentlich die christliche Unsterblichkeitslehre durch die Bibel be-



Nr. 6 Freidenker 171

zeugt ist. Das Wort «Unsterblichkeits kommt im Alten Testament
iiberhaupt nicht vor, im Neuen Testament nur zweimal; und die
eine der beiden Stellen redet erst noch von der Unsterblichkeit Got-
tes, nicht des Menschen. Entscheidend ist dann aber die zuletzt
iibrig bleibende Stelle, 1. Kor. 15, 53, wo die Rede ist von der Auf-
erweckung der Toten als von einer neuen, freien Tat Gottes. Auf
dem Grund dieser Stelle, dann natiirlich auch auf dem Grund der
biblisch-dualistischen Lehre von einem himmlischen Jenseits mit
einem giitigen Gottvater darin wird nun mit derselben Glaubenszu-
versicht, wie sie der Dominikaner Luyten an den Tag legt, die Lehre
von der Auferstehung und vom ewigen Leben der'von Gott erwihl-
ten Menschen vertreten. Wesentlich ist, da3 es bei Barth wie bei
Luyten um die Auferstehung des ganzen leibseelischen Menschen
geht und nicht nur um die Auferstehung der Menschenseele. Im
itbrigen wird dann Unsterblichkeit des Menschen fest und unlésbar
gebunden an Gottes Giite und Selbstherrlichkeit. Gott ist es, der uns
durch sein Eintreten fiir uns aus Tod und Verworfenheit rettet und
das ewige Leben schenkt.

So fremd, so abstrus uns die Sprache der beiden Theologen in
den Ohren klingt — beiden kommt ein Verdienst zu; denn beide
zeigen uns, daf3 Unsterblichkeitsglaube nur noch méglich ist in eng-
ster Bindung an die Grundlehren der christlichen Dogmatik; dal3
dieser Unsterblichkeitsglaube nur noch moglich ist, wenn man ihn
vom christlichen Dogma her fix und fertig bezieht und dann von
auBen her heranbringt an unsere moderne Diskussion. Wer, wie wir,
in dieser christlichen Dogmatik keine Wahrheit mehr sehen kann;
wer, wie wir, diese Dogmatik als der Wahrheit widersprechend ab-
lehnen mul3, der hat das Recht und auch die Pflicht, auch den Un-
sterblichkeitsglauben als eine reine Funktion jener Dogmatik be-
stimmt und mit reinem Gewissen abzulehnen. Mit der Preisgabe der
christlichen Dogmatik fillt auch die Lehre von der menschlichen
Unsterblichkeit dahin.

Iv.

Den nichttheologischen Anteil an der Diskussion haben die Pro-
fessoren Adolf Portmann als Biologe und Carl Jaspers als Fach-
philosoph vertreten. Portmann weist zunichst darauf hin, daf3 die
Frage nach der Unsterblichkeit zwar den Kreis der eigentlichen Na-



172 Freidenker Nr. 6

turwissenschaft iiberschreite; aber er weil auch um die Verant-
wortlichkeit der Naturwissenschaft fiir die heutige Einstellung zu
weltanschaulichen Fragen. Tapfer werden zunichst aus der moder-
nen Naturwissenschaft alle Argumente zusammengetragen, die gegen
die christliche Lehre von der Unsterblichkeit sprechen: Die reli-
giosen Ueberzeugungen beruhen auf den Denkformen einer ur-
menschlichen Vergangenheit, die Forschung in unserem Sinne noch
gar nicht kennen — das Bild des Himmels, die Vorstellungen vom
Universum haben sich seither villig geiindert — die Entstehung
der Lebewesen geschieht durch Zeugung aus vorgebildeten Keimen,
ist also nicht, wie man frither glaubte, ein gottliches Wunder —
mag auch der Mensch seine besondere Lebensform haben, er ist
eben doch ein Organismus, iiber dessen enge Beziehungen zu den
Sdugetieren kein Zweifel bestehen kann — die Entfaltung des Le-
bens auf der Erde mul} als eine Evolution aufgefallt werden — in
diese Evolution gehért auch die Entstehung des Menschen, nur miis-
sen seine tierhaften Vorstadien noch genauer ermittelt werden —
die biblische Lehre, daf3 die Erde 4000 bis 5000 Jahre alt sei, ist
bis zum Jahre 1700 noch hingenommen worden; sie muf3 heute ‘aber
geologischen Berechnungen von ganz anderen Dimensionen Platz
machen — die Biologie verlangt die immer weiter fithrende Ein-
gliederung des Menschen, der einst als etwas Besonderes iiber den
andern Geschopfen stand, in das Gesamtreich des Lebens — die Er-
forschung der Vererbungserscheinungen fordert diese Eingliede-
rung — «die neue Denkweise hat keinen Ort mehr fiir die Eigenart
eines besonderen Schicksals, das den einzelnen Menschen iiber alle
andern Lebewesen hinaus zu etwas ganz Besonderem macht und ihm
in irgendeiner Weise ein ewiges Leben gewihrt» — die biologische
Denkweise kennt seelisches oder geistiges Wirken nur als Eigen-
‘schaft eines lebendigen Systems, nur in dieser eigenartigen Existenz
von Lebensstoff, von Protoplasma, vorkommend.

Auch da, wo Portmann in der Aussonderung des Menschen weit
geht, weiter als wir, will er doch mit dieser Aussonderung noch
nicht die christliche Unsterblichkeitslehre bestdtigen. «Der Nach-
weis der Sonderstellung des Menschen ist das Ergebnis einer wissen-
- schaftlichen Untersuchung der humanen Daseinsform; er bedeutet
-nicht die wissenschaftliche Anerkennung einer besonderen Glaubens-
form, wohl aber bedeutet er das Aufzeigen einer besonderen Art
des Welterlebens, in der religiése Bediirfnisse tief verankert sind.



Nr. 6 Freidenker 173

Der Glaube an Unsterblichkeit ist an sich so wenig ein Ausweis
iiber hoheres Menschentum, als sein Fehlen eine Abwertung des
Humanen bedeuten muf3.»

Am SchluB3 seines Vortrages bekennt sich Portmann offen und
ehrlich zu der personlichen Auffassung, dal das Ganze der Wirk-
lichkeit als ein gewaltiges «offenbares Geheimnis» dem Menschen
unfaBbar sei. Auch wo wir Gesetze und GesetzmiBigkeiten kennen
und darauf pochen —- die GesetzmiBigkeit ist ihrerseits wiederum
Glied eines im iibrigen ritselvollen unbekannten Zusammenhanges.
Trotz der gewaltigen Fortschritte in der Erforschung des Lebens, des
Lebendigen — das Problem des Lebens, des Lebendigen steht immer
noch ritselhaft vor uns und harrt der Ergriindung. Die Naturfor-
schung in ihrem heutigen Stande kann eine wissenschaftliche Er-
kldrung iiber Ursprung und Bestimmung der lebendigen Gestalten
nicht geben. Portmann schliet mit dem Satz: «Ich kann mir das
Geheimnis der Wirklichkeit als ein tiefes Dunkel oder als strahlen-
des Licht vorstellen — aber ich sehe kein Diesseits und kein Jenseits
— das Geheimnis umgibt und durchdringt uns, wir sind stetsfort in
ihm.» :

Auch Jaspers beginnt mit der Abwehr aller der konfessionellen
oder abergldubischen Berichte von Auferstehung und Wiederkehr
der Toten. «Aber die Bezeugung dieser Wirklichkeiten ist nicht wie
die Bezeugung von Realititen der Welt. Die Bedingungen, unter
denen die Zeugen die Toten sahen und hoérten, sind fragwiirdig. Man
mul} mit Sinnestduschungen rechnen und gar mit Betrug. Je heller
eine aufgekldrte Welt ist, desto weniger gibt es Geistererscheinun-
gen... In der Tat kann mit den Mitteln unserer sinnlichen Erfah-
rung eine Seele ohne Leib nicht festgestellt werden.» Auch alle phi-
losophischen Beweise fiir die Unsterblichkeit, wie sie seit Plato
durch die Geschichte gehen, erweisen sich als nicht stichhaltig. Un-
sterblichkeit ist weder zu beweisen noch zu widerlegen. Es gibt viele
Menschen, die in Gelassenheit sterben, ohne ein Wissen von dem,
was kommen mag, ohne Glauben an Unsterblichkeit und dessen Ver-
neinung.

Mit alledem will Jaspers zur Unsterblichkeit noch nicht das letzte
Wort gesagt haben. Er hilt an der Moglichkeit menschlicher Un-
sterblichkeit fest — aber einer Unsterblichkeit, die streng aus seinen
philosophischen Grundiiberzeugungen herauswéchst und mit aus-

schlieBlich philosophischen Begriffen und philosophischer Methode



174 Freidenker Nr. 6

begriindet wird. Diese philosophisch gemeinte Unsterblichkeitslehre
kénnen wir annehmen oder ablehnen — das ist der Ueberzeugung
jedes Einzelnén vollstindig freigestellt. Wir haben hier weder die
Absicht noch auch die Maoglichkeit, die Jasperschen Begriffe des
auBerhalb von. Raum und Zeit liegenden Umgreifenden und der
existenzphilosophischen Bedeutung der Liebe und der Freiheit,
auf denen Jaspers seine Unsterblichkeitslehre aufbaut, darzustellen;
gicher aber ist, dal} diese philosophische Unsterblichkeitslehre mit
der christlich gemeinten Unsterblichkeit inhaltlich nichts, aber auch
gar nichts gemeinsam hat; Jaspers selbst lehnt hier jede Gemein-
samkeit mit der christlichen Unsterblichkeit ausdriicklich ab:
«Durch eine solche Revolution der Denkungsart ist Unsterblichkeit
etwas ganz anderes geworden. Sie ist nicht der Tatbestand eines
fritheren oder des kommenden Daseins. Sie ist vielmehr die Ewig-
keit, die.in der Zeit beriihrt wird, wenn es zu jenem Durchbruch
durch das raumzeitliche, sinnlich und verstandesmiBig erfahrene
Weltsein in der Freiheit gekommen ist... Die Gegenwart des Ewi-
gen ist schon die Unsterblichkeit... Unsterblichkeit ist nicht In-
halt unseres Wissens, sondern Gehalt unserer Liebe.» Ueber diese
Unsterblichkeit zu sprechen ist nur moglich in der Sprache des
Gleicl_misses, der Chiffre, des Symbols. Diese Unsterblichkeit ver-
langt keine Garantie von auflen her durch eine heilige Autoritiit.
«Ich erringe die Unsterblichkeit, sofern ich liebe und gut werde.
Ich zerrinne in Nichts, sofern ich lieblos, also verworren lebe.»

- So weit die beiden Gelehrten, der Biologe und der Philosoph.
Gegeniiber den beiden vorangehenden Theologen geben sie doch
ein deutliches Gegengewicht. Zwar stol3en sie nicht vor zu einer be-
stimmten Verneinung der Unsterblichkeit, wie wir das gerne gesehen
und gehort hitten. Und doch liegt in ihrem Diskussionsbeitrag etwas
wie Verheillung fiir unsere eigene Ueberzeugung. Genau besehen
bestehen beide schon nicht mehr auf dem Boden der Gotteswahr-
heit, sondern der Menschenwahrheit. Auch die Menschenwahrheit
sieht, mit Portmann, im Ganzen der Wirklichkeit, ein Geheimnis.
Auch die Menschenwahrheit sieht, mit Jaspers, im Kontakt mit
dem Umgreifenden jenseits von Raum und Zeit einen Kontakt mit
dem Ewigen, hilt sich nun allerdings nicht fiir berechtigt, auf Grund
dieses Kontaktes schon von Unsterblichkeit zu sprechen, wie das
Jaspers tut. Auf alle Fille stellen wir mit Genugtuung, ja mit Freude



Nr. 6 Freidenker 175

fest, daB3 die beiden Gelehrten der christlichen Lehre von der Un-
sterblichkeit keine Konzessionen machen. Mit dieser betonten Zu-
riickhaltung, mit diesem Widerstand gegen den Sog gesellschaftlich-
christlicher Tradition und Konvention leisten die beiden Gelehrten
der Menschenwahrheit einen wertvollen Dienst und verdienen beide
unseren Dank.

V.

Wire Radio-Studio Basel auf die gliickliche Idee gekommen,
neben den vier genannten Rednern auch einen Vertreter des ent-
schiedenen Diesseitsglaubens ans Mikrophon zu rufen, so hitte sich
dieser neue Diskussionspartner, wie die beiden Vertreter der Bio-
logie und der Philosophie, natiirlich sofort auf den Boden der
Menschenwahrheit und nicht der Gotteswahrheit gestellt. Er wire
aber sicher hier iiber die Positionen der beiden Wissenschafter einen
guten Schritt hinausgegangen, denn er hitte die Méglichkeiten einer
menschlich-personlichen Unsterblichkeit mit aller Entschiedenheit
negiert. Das wire nicht nur sein Recht, das wire auch seine strenge
Pflicht gewesen, denn diese Verneinung ist auf Grund der heute
vorliegenden Erkenntnisse nicht nur gestattet, sie ist geboten. Wahr-
scheinlich hitte er mit seinem entschiedenen Nein die Christlich-
Gldubigen vor den Kopf gestoBen. Er hitte das in Kauf nehmen
miissen. Schlimmer wire fiir ihn, wenn er die Menschenwahrheit
und sein eigenes WahrheitshewuBtsein vor den Kopf gestoBen hiitte.
Die Frage, ob nur.die Menschenseele aufersteht oder der Mensch
als leibseelisches Ganzes, wie die beiden Theologen lehren, hitte
unser Vertreter als richtiges Pseudo-Problem abweisen diirfen, da
die Wiederauferstehung als solche heute negiert werden muf3. Der
christliche Glaube an eine Auferstehung wire fiir unseren Vertre-
ter das Gebilde reinen Wunschdenkens, wire ihm eine Illusion. Er
hitte das deutlich aussprechen miissen. Denn diese Illusion kann
weder bezeugt noch begriindet noch gewihrleistet werden durch
den christlichen Hinweis auf die Tatsdchlichkeit der Auferstehung
Christi — da alle evangelischen Berichte, da aller Glaube an diese
Tatsdchlichkeit der Wiederauferstehung Christi auch schon Illusio-
nen sind. Und eine Illusion ist auch schon der Glaube an die grof3e
dualistisch-ontologische Voraussetzung alles Unsterblichkeitsglau-
bens, der Glaube also, daf} jenseits unseres realen Kosmos noch eine
ebenso reale Gotteswelt liege — als kiinftige Heimat der auferstan-



176 Freidenker Nr. 6

denen und nun unsterblich gewordenen Seelen oder Menschen.
Im christlichen Unsterblichkeitsglauben stiitzt eine Illusion die an-
dere — aber mit allen diesen Illusionen und illusioniren Stiitzungs-
aktionen kommen wir keinen Schritt niher an die Tatsichlichkeit
und an die Wahrheit heran. Der christliche Unsterblichkeitsglaube
— das hat die Sendefolge des Radio-Studio Basel eindeutig bewie-
sen — ist heute nur noch moglich im engsten thematisch-illusioni-
ren Zusammenhang mit den Grunddogmen der Christenlehre. Auf
diese Dogmen muBl sich heute der Unsterblichkeitsglaube zuriick-
ziehen, an sie mufl er sich festklammern, denn nur von dort aus
wird er noch gehalten. Auf dem Grund dieser Dogmen kann er wohl
noch einige Zeit bestehen, mit diesen Dogmen aber wird er auch
stiirzen. Omikron.

Was sagen Sie dazu, Herr Pfarrer?

«Die Tat», eine ziircherische Tageszeitung, fiihrt eine Rubrik un-
ter dem obigen Titel. In Nr. 114 fragt ein Einsender, der sich als
«iiberzeugter Atheist im vollsten Umfang dieses Begriffes» einfiihrt,
wie er es weltanschaulich mit der Erziehung seiner Kinder halten
soll, von denen er sagt, da3 das religiose Bediirfnis bei ihnen sehr
lebendig sei.*

Er hat an protestantische Unterweisung gedacht (er war friiher
selber Protestant), hegt aber das Bedenken, eine positive religiose
Beeinflussung im jugendlichen Alter kénnte die spidtere Haltung
pridjudizieren. Er fragt sich deshalb, ob es im Interesse einer objek-
tiven Urteilsbildung nicht besser sei, mit dem Religionsunterricht
bis zum reifern Alter zuzuwarten. Aber auch das befriedigt ihn
nicht recht, und er gelangt zur dritten Frage, ob er ihnen friih-
zeitig Gelegenheit geben soll, verschiedene religiose Konfessionen
anzuhéren.

Die Instanz, an die er sich wendet, ist also der «Herr Pfarrer».
Der Weg zu diesem war fiir den «vollumfinglichen Atheisten» also
doch noch niher als der Weg zu einem freigeistigen Verband, wo
diese Fragen ebenfalls erirtert werden, da ja die Schwierigkeit, die
Kinder ohne religiose Beeinflussung in freigeistigem Sinne zu er-
ziehen, in einer konfessionell stark betonten Umwelt sehr grof3 ist.

* Siehe Nachtrag 1



	Und noch einmal Unsterblichkeit

