
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 6

Artikel: Und noch einmal Unsterblichkeit

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 6 Freidenker 167

tikern, von Verbrechern und anderen Fehlschlägen geleistet Auf
Grund ihrer wissenschaftlichen Erkenntnisse weist die
Individualpsychologie nicht nur den Menschen, die im Leben versagen, neue
Ziele und neue Wege und entwickelt in ihnen die Fähigkeit, diesem
neuen Ziel zu folgen und diese neuen Wege zu gehen, sondern sie
lehrt auch ausgeglichene Menschen, wie sie sich und andere
verstehen können, und führt sie so zur Menschenkenntnis So hoffe
ich, daß das Menschengeschlecht unter all den lauten Stimmen, die
von der Schlechtigkeit der Menschheit sprechen und eine düstere
Zukunft prophezeien, auf Adlers leise, weiche, gütige Stimme
hören wird, die unermüdlich lehrte :

,Der Mensch ist von Natur aus nicht böse. Was auch ein Mensch
an Verfehlungen begangen haben mag, verführt durch seine irrtümliche

Meinung vom Leben, es braucht ihn nicht zu bedrücken; er
kann sich ändern. Die Vergangenheit ist tot. Er ist frei, glücklich zu
sein und andere zu erfreuen.'»

Und noch einmal Unsterblichkeit

I.

Warum denn «noch einmal»? — Nun, in Heft 1/1954 der
«Befreiung» haben wir eingehend über das Buch «Unsterblichkeit» des
Münchener Naturphilosophen Aloys Wenzl gesprochen und haben
als wohl zu verantwortenden Ertrag unserer Untersuchung
festgehalten :

Wenzls Buch ist der grundgescheite Versuch eines grundgescheiten
christlichen Naturphilosophen, auf Grund der neuesten, besonders
physikalischen und philosophischen Einsichten die Möglichkeiten
christlicher Unsterblichkeit aufzuzeigen, plausibel zu machen und
so den Glauben an menschliche Unsterblichkeit zu rechtfertigen.
Und gerade darin sahen wir den wertvollsten Ertrag des Buches:
Obwohl Wenzl keine Möglichkeit übersieht, obwohl er alle Register
einer christlich apologetischen Naturphilosophie kennt und auch
zieht — sein Versuch kann nicht mehr überzeugen! Aus den
Gegebenheiten der Realität, aus den wissenschaftlichen und philosophischen

Einsichten unserer Gegenwart läßt sich Unsterblichkeit in
keiner Weise mehr glaubhaft machen; nichts spricht für, wohl aber



168 Freidenker Nr. 6

spricht alles, aber auch alles gegen eine solche menschliche Unsterblichkeit.

Menschliche Unsterblichkeit fällt so aus Abschied und
Traktanden unserer Erkenntnis heraus, und modern christliche
Versuche, die Diskussion über die Unsterblichkeit als eine Möglichkeit
oder gar als eine Sicherheit wieder aufzunehmen, sind nur
verständlich, weil der christliche Autor die Unsterblichkeit aus dem
Dogmenbestand seines Glaubens herüberholt, an die wissenschaftliche

Diskussion heranträgt und zu zeigen versucht, wie die Dinge
in Wissenschaft und Philosophie zurechtgebogen und zurechtinter-
pretiert werden müßten, um sich mit dem christlichen
Unsterblichkeitsglauben doch vielleicht noch zu vertragen. So hat auch Wenzl
seine Aufgabe lösen wollen — und hat damit, ganz gegen seinen Willen,

aller Welt kundgetan, daß diese christlichen Versuche von
vornherein zum völligen Mißerfolg verurteilt sind.

II.
Trotzdem kommt die Frage nach menschlicher Unsterblichkeit

nicht zur Ruhe, sie spukt im Dunkeln weiter und beunruhigt die
Gemüter vor allem derjenigen Menschen, die sich mit der Vergänglichkeit

und Sterblichkeit aller Organismen, also auch des Menschen,
durchaus nicht abfinden können und nicht abfinden wollen. In dieser

Frage stoßen von der einen Seite her urmenschliche Tradition,
christliche Dogmatik und unstillbares menschliches Sehnen und
Wünschen, von der andern Seite her klare, überzeugende und
unwiderlegbare wissenschaftliche und philosophische Ueberzeugungen
von der Unmöglichkeit einer solchen Unsterblichkeit in härtester
Antithetik zusammen.

Darum wohl hat es das Radio-Studio Basel für angebracht gehalten,

die Frage wieder einmal vor dem Forum seiner Hörer zu er-,
örtern, nach bewährtem Muster und Schema. Man holt sich je einen
namhaften Vertreter aus denjenigen weltanschauhchen Lagern, die
in der gesellschaftlichen Konvenienz drin oder ihr doch nahestehen.
Der Gefahr einer klar begründeten und klar formulierten Antithese
zum christhchen Dogma aber geht man behutsam aus dem Wege.
Aus dem Lager der entschiedenen Diesseitsgläubigen, und mögen
diese Hörer noch so zahlreich sein, wird kein Vertreter aufgeboten.
Damit sind für unser Radio Friede und Eintracht gesichert.

Nach diesem Schema ist denn auch unsere Sende-Folge
«Unsterblichkeit» im Frühling 1957 aufgebaut und durchgeführt wor-



Nr. 6 Freidenker 169

den. Kein Zweifel: In der Auswahl der Prominenzen aus den
verschiedenen Lagern hatte die Radioleitung eine glückliche Hand —
aber es sind nicht alle Möglichkeiten der Diskussion ausgeschöpft
worden, weil nicht alle Richtungen und nicht alle Lager haben zu
Worte kommen können. Vor kurzem nun hat der christliche Verlag
Friedrich Reinhardt AG. in Basel die vier Vorträge im Druck zu
einer kleinen, handlichen Broschüre zusammengestellt; sie dient
unserer nachfolgenden kritischen Würdigung als willkommene Unterlage.

III.
Für die katholische Lehre sprach Norbert M. Luyten, Professor

der katholischen Philosophie an der kathohschen Landesuniversität
Freiburg i. Ü., für die protestantische Lehre Karl Barth, den wir
unseren Lesern nicht mehr besonders vorstellen müssen. Den beiden
Prominenzen aus dem christlich-konfessionellen Lager sei gerne
zugestanden, daß sie es verstanden haben, ohne erdrückende
Gelehrsamkeit in ansprechend lebendiger Weise ihre christhchen Auffassungen

über menschliche Unsterblichkeit vorzulegen. Für beide
Theologen ist charakteristisch, daß sie die christliche Offenbarung
als ein absolut gesichertes, absolut zweifelloses Depositum werten.
Darum ist ihnen auch in der Unsterblichkeitsfrage diese christliche
Offenbarung, rein methodisch gesehen, der Ausgangspunkt und nicht
etWa das Ziel ihrer Untersuchung. Sie haben die Lehre von der
Unsterblichkeit als christliches Dogma, bildlich gesprochen, immer
im Rücken und reden und argumentieren von ihm aus. Sie wollen
daher die Unsterblichkeit gar nicht etwa begründen oder rechtfertigen,

das wäre ihnen ja auch in der kurz bemessenen Redezeit gar
nicht möglich gewesen. Sie messen nicht etwa die Unsterblichkeits-
lehre an den Postulaten der Wissenschaft und der Philosophie,
umgekehrt — sie messen Wissenschaft und Philosophie an der durch
die Offenbarung gegebenen und gesicherten Unsterblichkeit. Sie
befragen deshalb auch gar nicht Wissenschaft und Philosophie, was sie
wohl zur Unsterblichkeit zu sagen hätten, sie befragen nur die
Offenbarung. Wir lassen nun beide Theologen in ihren wesentlichen Thesen

zu Worte kommen.

Norbert M. Luyten:
«Die Unsterblichkeit ist dem katholischen Gläubigen kein

Problem, sondern eine Selbstverständlichkeit. Wird doch seine ganze



170 Freidenker Nr. 6

Lebenshaltung beherrscht von transzendenten Wirklichkeiten, die
ihrem Wesen gemäß außerhalb der Vergänglichkeit der Zeit
stehen Aber in dieser Person Christus und durch ihn werden uns
die Himmel geöffnet Die Erlösung, von der die Evangelien und
die Briefe der Apostel berichten, ist nicht eine innerweltliche
Erlösung. Dieses Leben ist eben nur ein Provisorium. Durch alles
hindurch klingt uns die Sicherheit des ewigen Lebens entgegen
Denn wenn das Denken die Offenbarung unseres menschlichen
Wesens ist, dann ist die Ueberzeitlichkeit unseres Denkens nicht irgend
eine bedeutungslose Spielerei, sondern das untrügliche Zeichen
unserer überzeitlichen Natur Lassen wir uns in diesem Glauben an
eine Unsterblichkeit nicht unbewußt leiten von einer Illusion, von
einem Wunschtraum? Zerschellt dieser Unsterblichkeitsglaube
nicht jämmerlich an der harten, unausweichbaren Notwendigkeit
des Sterbens? Nicht Ende, sondern Durchgang zu einem
wesentlicheren Leben ist er uns; zu einem Leben, das aus der Begrenztheit
der körperlich bedingten Existenz herausgehoben ist in die
transzendente Wirklichkeit des Wesenhaften, das im Lichte Gottes
aufscheint Denn gerade hn Tode Christi wird uns klar, wie wenig
der Tod letzte Gewalt über uns hat Eine philosophische Besinnung

kann die Ueberlegenheit des menschlichen Geistes über den
Körper so überzeugend darlegen, daß wir einsehen, wie dieser
transzendente Geist nicht einfach mit dem Körper sterben kann Die
Offenbarung weiß nicht nur von einem Weiterleben der Seele zu
berichten, sondern von einer Auferstehung des Körpers Eine
Verheißung aber, die nicht leeres Versprechen ist, sondern Wort Gottes,
das in der leibhchen Auferstehung Christi zugleich seine erste
Erfüllung und die Garantie für seine Verwirklichung in uns findet
Schweben wir hier nicht im Reich der zügellosen Phantasie und
der unkontrollierbaren Illusion? Eine solche Skepsis wäre durchaus

am Platz, wenn nicht Christus seine Lehre besiegelt hätte durch
seine Auferstehung In Christi Auferstehung ist unsere Zukunft
irgendwie vorweggenommen und vorgezeichnet als historisch
nachweisbare Tatsache Darum kann uns keine Enttäuschung und
keine Drangsal letztlich entmutigen, denn wir haben die sichere
Hoffnung auf ein besseres und ewiges Leben, das durch Gottes
Gnade schon jetzt in uns grundgelegt ist.»

Karl Barth überrascht zunächst durch den Hinweis, wie schwach

eigentlich die christliche Unsterbhchkeitslehre durch die Bibel be-



Nr. 6 Freidenker 171

zeugt ist. Das Wort «Unsterblichkeit» kommt im Alten Testament
überhaupt nicht vor, im Neuen Testament nur zweimal; und die
eine der beiden Stellen redet erst noch von der Unsterblichkeit Gottes,

nicht des Menschen. Entscheidend ist dann aber die zuletzt
übrig bleibende Stelle, 1. Kor. 15, 53, wo die Rede ist von der Auf-
erweckung der Toten als von einer neuen, freien Tat Gottes. Auf
dem Grund dieser Stelle, dann natürlich auch auf dem Grund der
biblisch-dualistischen Lehre von einem himmlischen Jenseits mit
einem gütigen Gottvater darin wird nun mit derselben Glaubenszuversicht,

wie sie der Dominikaner Luyten an den Tag legt, die Lehre
von der Auferstehung und vom ewigen Leben der' von Gott erwählten

Menschen vertreten. Wesentlich ist, daß es bei Barth wie bei
Luyten um die Auferstehung des ganzen leibseelischen Menschen
geht und nicht nur um die Auferstehung der Menschenseele. Im
übrigen wird dann Unsterblichkeit des Menschen fest und unlösbar
gebunden an Gottes Güte und Selbstherrlichkeit. Gott ist es, der uns
durch sein Eintreten für uns aus Tod und Verworfenheit rettet und
das ewige Leben schenkt.

So fremd, so abstrus uns die Sprache der beiden Theologen in
den Ohren klingt — beiden kommt ein Verdienst zu; denn beide
zeigen uns, daß Unsterblichkeitsglaube nur noch möglich ist in engster

Bindung an die Grundlehren der christlichen Dogmatik; daß
dieser Unsterblichkeitsglaube nur noch möglich ist, wenn man ihn
vom christlichen Dogma her fix und fertig bezieht und dann von
außen her heranbringt an unsere moderne Diskussion. Wer, wie wir,
in dieser christlichen Dogniatik keine Wahrheit mehr sehen kann;
wer, wie wir, diese Dogmatik als der Wahrheit widersprechend
ablehnen muß, der hat das Recht und auch die Pflicht, auch den Un-
sterbhchkeitsglauben als eine reine Funktion jener Dogmatik
bestimmt und mit reinem Gewissen abzulehnen. Mit der Preisgabe der
christlichen Dogmatik fällt auch die Lehre von der menschlichen
Unsterblichkeit dahin.

IV.

Den nichttheologischen Anteil an der Diskussion haben die
Professoren Adolf Portmann als Biologe und Carl Jaspers als
Fachphilosoph vertreten. Portmann weist zunächst darauf hin, daß die
Frage nach der Unsterblichkeit zwar den Kreis der eigentlichen Na-



172 Freidenker Nr. 6

turwissenschaft überschreite; aber er weiß auch um die
Verantwortlichkeit der Naturwissenschaft für die heutige Einstellung zu
weltanschaulichen Fragen. Tapfer werden zunächst aus der modernen

Naturwissenschaft alle Argumente zusammengetragen, die gegen
die christliche Lehre von der Unsterblichkeit sprechen: Die
rehgiösen Ueberzeugungen beruhen auf den Denkformen einer
urmenschlichen Vergangenheit, die Forschung in unserem Sinne noch
gar nicht kennen — das Bild des Himmels, die Vorstellungen vom
Universum haben sich seither völlig geändert — die Entstehung
der Lebewesen geschieht durch Zeugung aus vorgebildeten Keimen,
ist also nicht, wie man früher glaubte, ein göttliches Wunder —
mag auch der Mensch seine besondere Lebensform haben, er ist
eben doch ein Organismus, über dessen enge Beziehungen zu den
Säugetieren kein Zweifel bestehen kann — die Entfaltung des
Lebens auf der Erde muß als eine Evolution aufgefaßt werden — in
diese Evolution gehört auch die Entstehung des Menschen, nur müssen

seine tierhaften Vorstadien noch genauer ermittelt werden —
die biblische Lehre, daß die Erde 4000 bis 5000 Jahre alt sei, ist
bis zum Jahre 1700 noch hingenommen worden; sie muß heute aber
geologischen Berechnungen von ganz anderen Dimensionen Platz
machen — die Biologie verlangt die immer weiter führende
Eingliederung des Menschen, der einst als etwas Besonderes über den
andern Geschöpfen stand, in das Gesamtreich des Lebens — die
Erforschung der Vererbungserscheinungen fördert diese Eingliederung

— «die neue Denkweise hat keinen Ort mehr für die Eigenart
eines besonderen Schicksals, das den einzelnen Menschen über alle
andern Lebewesen hinaus zu etwas ganz Besonderem macht und ihm
in irgendeiner Weise ein ewiges Leben gewährt» — die biologische
Denkweise kennt seelisches oder geistiges Wirken nur als Eigenschaft

eines lebendigen Systems, nur in dieser eigenartigen Existenz
von Lebensstoff, von Protoplasma, vorkommend.

Auch da, wo Portmann in der Aussonderung des Menschen weit
geht, weiter als wir, will er doch mit dieser Aussonderung noch
nicht die christliche Unsterblichkeitslehre bestätigen. «Der Nachweis

der Sonderstellung des Menschen ist das Ergebnis einer
wissenschaftlichen Untersuchung der humanen Daseinsform; er bedeutet
nicht die wissenschaftliche Anerkennung einer besonderen Glaubensform,

wohl aber bedeutet er das Aufzeigen einer besonderen Art
des Welterlebens, in der religiöse Bedürfnisse tief verankert sind.



Nr. 6 Freidenker 173

Der Glaube an Unsterblichkeit ist an sich so wenig ein Ausweis
über höheres Menschentum, als sein Fehlen eine Abwertung des

Humanen bedeuten muß.»
Am Schluß seines Vortrages bekennt sich Portmann offen und

ehrlich zu der persönlichen Auffassung, daß das Ganze der
Wirklichkeit als ein gewaltiges «offenbares Geheimnis» dem Menschen
unfaßbar sei. Auch wo wir Gesetze und Gesetzmäßigkeiten kennen
und darauf pochen — die Gesetzmäßigkeit ist ihrerseits wiederum
Glied eines im übrigen rätselvollen unbekannten Zusammenhanges.
Trotz der gewaltigen Fortschritte in der Erforschung des Lebens, des

Lebendigen — das Problem des Lebens, des Lebendigen steht immer
noch rätselhaft vor uns und harrt der Ergründung. Die Naturforschung

in ihrem heutigen Stande kann eine wissenschaftliche
Erklärung über Ursprung und Bestimmung der lebendigen Gestalten
nicht geben. Portmann schließt mit dem Satz: «Ich kann mir das

Geheimnis der Wirklichkeit als ein tiefes Dunkel oder als strahlendes

Licht vorstellen — aber ich sehe kein Diesseits und kein Jenseits
— das Geheimnis umgibt und durchdringt uns, wir sind stetsfort in
ihm.»

Auch Jaspers beginnt mit der Abwehr aller der konfessionellen
oder abergläubischen Berichte von Auferstehung und Wiederkehr
der Toten. «Aber die Bezeugung dieser Wirklichkeiten ist nicht wie
die Bezeugung von Realitäten der Welt. Die Bedingungen, unter
denen die Zeugen die Toten sahen und hörten, sind fragwürdig. Man
muß mit Sinnestäuschungen rechnen und gar mit Betrug. Je heller
eine aufgeklärte Welt ist, desto weniger gibt es Geistererscheinungen

In der Tat kann mit den Mitteln unserer sinnlichen Erfahrung

eine Seele ohne Leib nicht festgestellt werden.» Auch alle
philosophischen Beweise für die Unsterblichkeit, wie sie seit Plato
durch die Geschichte gehen, erweisen sich als nicht stichhaltig.
Unsterblichkeit ist weder zu beweisen noch zu widerlegen. Es gibt viele
Menschen, die in Gelassenheit sterben, ohne ein Wissen von dem,
was kommen mag, ohne Glauben an Unsterblichkeit und dessen

Verneinung.

Mit alledem will Jaspers zur Unsterblichkeit noch nicht das letzte
Wort gesagt haben. Er hält an der Möglichkeit menschlicher
Unsterblichkeit fest — aber einer Unsterblichkeit, die streng aus seinen
philosophischen Grundüberzeugungen herauswächst und mit
ausschließlich philosophischen Begriffen und philosophischer Methode



174 Freidenker Nr. 6

begründet wird. Diese philosophisch gemeinte Unsterblichkeitslehre
können wir annehmen oder ablehnen — das ist der Ueberzeugung
jedes Einzelnen vollständig freigestellt. Wir haben hier weder die
Absicht noch auch die Möglichkeit, die Jasperschen Begriffe des

außerhalb von Raum und Zeit liegenden Umgreifenden und der
existenzphilosophischen Bedeutung der Liebe und der Freiheit,
auf denen Jaspers seine Unsterblichkeitslehre aufbaut, darzustellen;
sicher aber ist, daß diese philosophische Unsterbhchkeitslehre mit
der christlich gemeinten Unsterblichkeit inhaltlich nichts, aber auch

gar nichts gemeinsam hat; Jaspers selbst lehnt hier jede Gemeinsamkeit

mit der christlichen Unsterblichkeit ausdrücklich ab:
«Durch eine solche Revolution der Denkungsart ist Unsterblichkeit
etwas ganz anderes geworden. Sie ist nicht der Tatbestand eines
früheren oder des kommenden Daseins. Sie ist vielmehr die Ewigkeit,

die in der Zeit berührt wird, wenn es zu jenem Durchbruch
durch das raumzeithche, sinnlich und verstandesmäßig erfahrene
Weltsein in der Freiheit gekommen ist Die Gegenwart des Ewigen

ist schon die Unsterblichkeit Unsterblichkeit ist nicht
Inhalt unseres Wissens, sondern Gehalt unserer Liebe.» Ueber diese
Unsterblichkeit zu sprechen ist nur möglich in der Sprache des

Gleichnisses, der Chiffre, des Symbols. Diese Unsterblichkeit
verlangt keine Garantie von außen her durch eine heilige Autorität.
«Ich erringe die Unsterblichkeit, sofern ich hebe und gut werde.
Ich zerrinne in Nichts, sofern ich lieblos, also verworren lebe.»

So weit die beiden Gelehrten, der Biologe und der Philosoph.
Gegenüber den beiden vorangehenden Theologen geben sie doch
ein deutliches Gegengewicht. Zwar stoßen sie nicht vor zu einer
bestimmten Verneinung der Unsterblichkeit, wie wir das gerne gesehen
und gehört hätten. Und doch liegt in ihrem Diskussionsbeitrag etwas
wie Verheißung für unsere eigene Ueberzeugung. Genau besehen
bestehen beide schon nicht mehr auf dem Boden der Gotteswahrheit,

sondern der Menschenwahrheit. Auch die Menschenwahrheit
sieht, mit Portmann, im Ganzen der Wirklichkeit, ein Geheimnis.
Auch die Menschenwahrheit sieht, mit Jaspers, im Kontakt mit
dem Umgreifenden jenseits von Raum und Zeit einen Kontakt mit
dem Ewigen, hält sich nun allerdings nicht für berechtigt, auf Grund
dieses Kontaktes schon von Unsterblichkeit zu sprechen, wie das

Jaspers tut. Auf alle Fälle stellen wir mit Genugtuung, ja mit Freude



Nr. 6 Freidenker 175

fest, daß die beiden Gelehrten der christlichen Lehre von der
Unsterblichkeit keine Konzessionen machen. Mit dieser betonten
Zurückhaltung, mit diesem Widerstand gegen den Sog gesellschaftlichchristlicher

Tradition und Konvention leisten die beiden Gelehrten
der Menschenwahrheit einen wertvollen Dienst und verdienen beide
unseren Dank.

V.

Wäre Radio-Studio Basel auf die glückliche Idee gekommen,
neben den vier genannten Rednern auch einen Vertreter des
entschiedenen Diesseitsglaubens ans Mikrophon zu rufen, so hätte sich
dieser neue Diskussionspartner, wie die beiden Vertreter der
Biologie und der Philosophie, natürlich sofort auf den Boden der
Menschenwahrheit und nicht der Gotteswahrheit gestellt. Er wäre
aber sicher hier über die Positionen der beiden Wissenschafter einen
guten Schritt hinausgegangen, denn er hätte die Möglichkeiten einer
menschlich-persönlichen Unsterblichkeit mit aller Entschiedenheit
negiert. Das wäre nicht nur sein Recht, das wäre auch seine strenge
Pflicht gewesen, denn diese Verneinung ist auf Grund der heute
vorliegenden Erkenntnisse nicht nur gestattet, sie ist geboten.
Wahrscheinlich hätte er mit seinem entschiedenen Nein die Christlich-
Gläubigen vor den Kopf gestoßen. Er hätte das in Kauf nehmen
müssen. Schlimmer wäre für ihn, wenn er die Menschenwahrheit
und sein eigenes Wahrheitsbewußtsein vor den Kopf gestoßen hätte.
Die Frage, ob nur die Menschenseele aufersteht oder der Mensch
als leibseelisches Ganzes, wie die beiden Theologen lehren, hätte
unser Vertreter als richtiges Pseudo-Problem abweisen dürfen, da
die Wiederauferstehung als solche heute negiert werden muß. Der
christliche Glaube an eine Auferstehung wäre für unseren Vertreter

das Gebilde reinen Wunschdenkens, wäre ihm eine Illusion. Er
hätte das deutlich aussprechen müssen. Denn diese Illusion kann
weder bezeugt noch begründet noch gewährleistet werden durch
den christlichen Hinweis auf die Tatsächlichkeit der Auferstehung
Christi — da alle evangelischen Berichte, da aller Glaube an diese
Tatsächlichkeit der Wiederauferstehung Christi auch schon Illusionen

sind. Und eine Illusion ist auch schon der Glaube an die große
dualistisch-ontologi8che Voraussetzung alles Unsterblichkeitsglaubens,

der Glaube also, daß jenseits unseres realen Kosmos noch eine
ebenso reale Gotteswelt liege — als künftige Heimat der auferstan-



176 Freidenker Nr. 6

denen und nun unsterblich gewordenen Seelen oder Menschen.
Im christlichen Unsterblichkeitsglauben stützt eine Illusion die

andere — aber mit allen diesen Illusionen und illusionären Stützungsaktionen

kommen wir keinen Schritt näher an die Tatsächlichkeit
und an die Wahrheit heran. Der christliche Unsterbhchkeitsglaube
— das hat die Sendefolge des Radio-Studio Basel eindeutig bewiesen

— ist heute nur noch möglich im engsten thematisch-illusionären
Zusammenhang mit den Grunddogmen der Christenlehre. Auf

diese Dogmen muß sich heute der Unsterblichkeitsglaube zurückziehen,

an sie muß er sich festklammern, denn nur von dort aus
wird er noch gehalten. Auf dem Grund dieser Dogmen kann er wohl
noch einige Zeit bestehen, mit diesen Dogmen aber wird er auch
stürzen. Omikron.

Was sagen Sie dazu, Herr Pfarrer?
«Die Tat», eine zürcherische Tageszeitung, führt eine Rubrik unter

dem obigen Titel. In Nr. 114 fragt ein Einsender, der sich als

«überzeugter Atheist im vollsten Umfang dieses Begriffes» einführt,
wie er es weltanschaulich mit der Erziehung seiner Kinder halten
soll, von denen er sagt, daß das religiöse Bedürfnis bei ihnen sehr
lebendig sei.*

Er hat an protestantische Unterweisung gedacht (er war früher
selber Protestant), hegt aber das Bedenken, eine positive religiöse
Beeinflussung im jugendlichen Alter könnte die spätere Haltung
präjudizieren. Er fragt sich deshalb, ob es im Interesse einer objektiven

Urteilsbildung nicht besser sei, mit dem Religionsunterricht
bis zum reifern Alter zuzuwarten. Aber auch das befriedigt ihn
nicht recht, und er gelangt zur dritten Frage, ob er ihnen
frühzeitig Gelegenheit geben soll, verschiedene religiöse Konfessionen
anzuhören.

Die Instanz, an die er sich wendet, ist also der «Herr Pfarrer».
Der Weg zu diesem war für den «vollumfänglichen Atheisten» also
doch noch näher als der Weg zu einem freigeistigen Verband, wo
diese Fragen ebenfalls erörtert werden, da ja die Schwierigkeit, die
Kinder ohne religiöse Beeinflussung in freigeistigem Sinne zu
erziehen, in einer konfessionell stark betonten Umwelt sehr groß ist.

* Siehe Nachtrag 1


	Und noch einmal Unsterblichkeit

