
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 5

Artikel: Bei der Lektüre klassischer Texte der Philosophie

Autor: Plybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


154 Freidenker Nr. 5

Bei der Lektüre klassisdier Texte der Philosophie
von Plybios*

Kants religiöse und religionsphilosophische Entwicklung kulminiert

in dem berühmten Werk «Religion innerhalb der Grenzen
bloßer Vernunft» (1793); vor dieser Altersschrift jedoch, die Kant
als bereits Siebzigjähriger herausgab, liegt ein langer und
bedeutungsreicher Werdegang im Leben und Denken, von dem Kenntnis
zu nehmen sicherlich von Interesse ist. Man darf daran erinnern,
daß der Philosoph aus einem pietistischen Elternhause stammte und
frühzeitig mit einer strengen Religiosität bekannt gemacht wurde.
Im Collegium Fridericianum erlebte er religiöses Muckertum und
weltfremde Bibelgläubigkeit von der schlimmsten Sorte; er pflegte
späterhin seine Schuljahre als «Jugendsklaverei» zu bezeichnen
und äußerte sich des öfteren gegen die tausendfältigen Gebets- und
Andachtsübungen, mit denen der Pietismus die sündige und
verkommene Menschenseele zu retten gedachte. Der junge Kant begriff
bald, daß er in der Religion sein tiefstes Anliegen, nämlich der
Erkenntnis der Wahrheit, niemals werde verwirklichen können; daher
faßt er in einer seiner ersten Schriften den hochherzigen Entschluß,
«die Ehre der menschlichen Vernunft zu verteidigen».

Im Jahre 1755 erschien dann die «Allgemeine Naturgeschichte
und Theorie des Himmels», welche einen Höhepunkt der vorkritischen

Schriften darstellt; hierin versucht Kant, die Entstehung des

Weltalls auf rein natürliche Gesetzmäßigkeiten zurückzuführen; die
Atome und die Schwerkraft genügen, um den Ursprung der Sonnensysteme

zu begreifen, deren glühende Gasmassen durch die
Kompression der Molekeln entstanden sind. Dieselbe Untersuchung deutet

auch bereits Hypothesen über die Entwicklung des Lebens an,
die Kant zu einem Vorläufer Darwins machen.

* Der folgende Hinweis bezieht sich auf drei bedeutende Werke aus der
Philosophiegeschichte, die im Verlag Felix Meiner, Hamburg, im Rahmen der
Philosophischen Bibliothek in ausgezeichneter Edition und ebenso formschöner
wie preiswerter Ausstattung erschienen sind; es handelt sich um die Titel:

Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen bloßer Vernunft. 1956.

J. G. Fichte: Reden an die deutsche Nation. 1955.

F. Brentano: Psychologie. 1955.



Nr. 5 Freidenker 155

Der naturwissenschaftlichen Grundhaltung blieb Kant auch
späterhin treu, und seine Biographen weisen darauf hin, daß er Bibel
und Christenglauben recht kühl gegenüberstand und nicht zur Kirche

gegangen sei. Er negierte den Supranaturalismus und gebrauchte
hinsichtlich der Religion manchmal die Ausdrücke «Frömmelei»,
«knechtische Gemütsart», «Schwärmerei» usw. Den Vorwurf der
Schwarmgeisterei machte er vor allem auch dem Mystiker Swedenborg,

dessen Phantastereien er unter dem Titel «Träume eines
Geistersehers» (1766) geistreich bearbeitete. Swedenborg, der ein
Ingenieur gewesen war, fand sich durch eine Geisteskrankheit plötzlich
in lebendigem Kontakt mit dem lieben Gott und semen Engeln, und
seine Schriften schildern beredt die Aufenthalte im Himmel und
allerlei Weisheiten, die Gottvater und Jesus ihrem irdischen Freunde
anvertrauten; Kant allerdings würdigt diesen modernen Heiligen
lediglich mit dem nicht gerade schmeichelhaften Prädikat eines
«Erzphantasten».

Die «Kritik der reinen Vernunft» (1781) vollbrachte die überaus
wichtige Leistung der Widerlegung jeglichen Gottesbeweises; Kant
zeigte in seinem Hauptwerk die Unmöglichkeit aller Spekulationen
über die Existenz Gottes auf, und wenn heutzutage noch in der
Theologie von Gottesbeweisen gesprochen wird, so ist dies ein
Zeichen für die Unbelehrbarkeit der Theologen, oder zumindest dafür,
daß die Theologen Kant noch nicht verstanden haben. Die Lehre
Leibniz' von der «besten aller Welten» hat bereits Voltaire in seinem
«Candide» witzig erledigt; Kant führt sein Unternehmen ernster
und gründlicher durch, und seiner Kritik verfällt die Summe aller
Gottesbeweise, an die die mittelalterliche Kirchenlehre so viel Zeit,
Energie und Pergament verschwendet hat. Die Scholastiker hätten
sich wegen ihres unlösbaren Problems nicht verunglimpfen und
verfolgen müssen; all ihre Gedankengänge über die Beweisbarkeit von
Gottes Existenz lassen sich leicht auf logische Fehlschlüsse und
Kompetenzüberschreitungen der Spekulation zurückführen.

Kants Gedankengänge hinsichtlich jeglichen Dogmatismus waren
von größter Kühnheit, aber der große Denker schreckte dennoch
davor zurück, ganz auf die Gottheit zu verzichten ; dem Gott, dem er
vor dem Forum der «reinen Vernunft» die Existenz abgesprochen
hatte, schuf er in der «praktischen Vernunft» eine neue Zufluchtsstätte,

d. h. er gründete die rehgiösen Hoffnungen auf die Moral
und das moralische Bewußtsein. Man muß sich aber klar darüber



156 Freidenker Nr. 5

sein, daß der Kantische Gott mit dem der Bibel recht wenig zu tun
hat, und nicht zu Unrecht hat etwa Hans Vaihinger in seiner
bedeutenden «Philosophie des ALS OB» (1911) die Kantische
Gottesvorstellung eine Fiktion genannt, sozusagen eine Hypothese ALS
OB : Kant habe demnach die Moralgesetze so definiert, als ob es eine
Gottheit gäbe.

Diese Inkonsequenz des großen Königsbergers soll uns nicht daran
hindern, seine befreiende Wirkung im Bereiche der Religionsphilosophie

anzuerkennen. Kant hat mit aller Deutlichkeit herausgestellt,

daß man an Gott glauben darf, aber von ihm nichts wissen
kann: es ist nicht seine Schuld, daß die Theologen das bis auf den
heutigen Tag nicht begriffen haben. Hält man seinen Moralbegriff
fest, der auf eine freie und souveräne Menschheit zieh, so kann man
leicht das religiöse Phantasma fallen lassen, auf das der Philosoph
— sei es aus erkenntnismäßigen oder (was wahrscheinlicher ist) aus
politischen Gründen und aus Angst vor seinen Obrigkeiten —
glaubte nicht verzichten zu können. Dabei inthronisierte er aber
gleichwohl die Vernunft und kritisierte die Offenbarung in einer
unmißverständlichen Weise. Wie begrenzt hierin seine Möglichkeiten

waren, zeigt der bekannte Konflikt mit der Berliner Zensurbehörde

im Jahre 1794, ausgelöst durch die (vorliegende) «Religion
innerhalb der Grenzen bloßer Vernunft» und kleinere Schriften,
in denen sich Kant für Glaubens- und Gewissensfreiheit einsetzte.
Religion und Politik der freien Auseinandersetzung zu entziehen,
schien ihm in moralischer Hinsicht als «das Ende aller Dinge»;
seine liberale Denkungsart empörte sich gegen Zensur und
Gesinnungsschnüffelei, die den damaligen kirchlichen Behörden als
Vorrecht eingeräumt waren. Als Folge davon erhielt der Philosoph den
obrigkeitlichen Vorwurf, seine Philosophie schon lange «zur
Entstellung und Herabwürdigung mancher Haupt- und Grundlehren
der Heiligen Schrift und des Christentums mißbraucht» zu haben,
was er sich, um die Ungnade des Königs zu vermeiden, «künftighin
nicht mehr zuschulden kommen lassen solle». Man weiß, daß Kant
hierauf als «getreuester Untertan» versicherte, nichts mehr über
Religionsphilosophie zu veröffentlichen, und man mag seine Begründung,

daß «Schweigen Untertanenpflicht sei», als eine Feigheit
ansehen: wer aber die damaligen Verhältnisse in Deutschland kennt,
wird vielleicht sein Urteil mildern und dem mehr als siebzigjährigen
Philosophen zugutehalten, daß er immerhin gegenüber der Anma-



Nr. 5 Freidenker 157

ßung des Glaubens die Souveränität der Vêrnunft zu verteidigen
wagte.

Dies wird besonders deutlich in der «Religion innerhalb der Grenzen

blosser Vernunft», einer Schrift, die, trotz mancher Inkonsequenz,
zu den Hauptschriften der modernen Religionskritik gehört. Man
verzeiht Kant seine (irrige) Annahme vom «radikal Bösen in der
menschlichen Natur», wenn man liest, daß er die Erbsünde als etwas

«völlig Unschickhches» ablehnt, daß er den Sinn der Religiosität
einzig und allein im moralischen Handeln erblickt und daß er
schließlich Christus zur personfizierten Idee des moralischen Prinzips

macht, womit naturgemäß seine Göttlichkeit dahinfällt. Kants
religionsphilosophisches Meisterwerk stellt sich in eine Reihe mit
Spinozas grandiosem «Theologisch-politischen Traktat» und vollzieht
gemeinsam mit ihm eine stille Revolution der religiösen Mentahtät,
welche die fundamentale Religionskritik des 19. Jahrhunderts
vorbereitet.

Fichtes «Reden an die Deutsche Nation» entstanden um das Jahr
1808, einer Zeit des politischen Tiefstandes des deutschen Volkes,
das in den Napoleonischen Feldzügen seine nationale Unabhängigkeit

eingebüßt hatte. Damals entwickelte sich in der deutschen
Intelligenz ein zügelloser Nationalismus, von dem etwa Kleists
«Hermannsschlacht» und teilweise auch Fichtes «Reden» ein Zeugnis
ablegen. Fichte lehrte zu diesem Zeitpunkt in Berlin, und als man
daranging, den Aufstand gegen Napoleon vorzubereiten, wurde er
von der nationalen Begeisterung mitgerissen, und er soll sogar
darum ersucht haben, mit den deutschen Armeen mitziehen zu dürfen,

um sie durch seine rhetorischen Fähigkeiten — die nach
Aussagen der Zeitgenossen einzigartig gewesen sein müssen —
anzufeuern. Die «Reden» fallen noch in die Aera des nationalen
Tiefstandes und sind getragen von dem Bestreben, die Nation durch ein
umfassendes Erziehungswerk zu erwecken und zu einigen. Da uns
die politische Macht fehlt, wollen wir den Weg nach innen gehen,
argumentiert Fichte — so könnte sich im stillen ein Aufschwung
des Volkes vollziehen, der zugleich auch einen Fortschritt der
Menschheit bedeuten würde.

Dieses Programm wäre auf den ersten Blick ein Chauvinismus
wohlbekannter Art, aber Fichtes Größe als Transzendentalphilosoph
macht aus diesem Anliegen ein tiefgründiges Unternehmen, bei dem
man sich die Kritik nicht leicht machen soll. Die Nationalsozialisten



158 Freidenker Nr. 5

haben Fichte wie Hegel, und vor allem auch Nietzsche zu Unrecht
als ihre «Vorläufer» bezeichnet; bei diesen Philosophen wird stets

von einer unzerstörten Humanität ausgegangen, was man bei den
Verkündern des «tausendjährigen Reiches» sicher nicht behaupten
kann; bedauern mag man ledighch, daß die Philosophen ihre Lehren

so vieldeutig formulierten, daß dem intellektuellen Pöbel mehr
als eine Handhabe geboten war, sich ihrer zu bedienen. Gerade in
den «Reden» wird dies mehrfach deutlich: Fichte spricht mit dem

ganzen Pathos des deutschen Idealismus von einer freien Menscheit,
von einem kulturschöpferischen Menschentum, und er zeigt sinnvolle
Wege zu dessen Verwirklichung auf; dem Leser aber wird es schwer,
sich an dieser Freiheit zu erfreuen, wenn die Begriffe frei,
schöpferisch, menschlich mit dem monoton wiederkehrenden Wort deutsch
identifiziert werden.

Von diesem Umstände abgesehen, enthalten die «Reden»
hervorragende Gedanken über die Erziehung, verarbeiten die Einsichten
Pestalozzis und vieler anderer, indem sie sie in eine idealistische
Konzeption der menschlichen Natur einbauen. Hierzu nur der Hinweis

auf einige der wesentlichsten Gedankengänge.
Fichte ist bestrebt, die Deutschen für eine Nationalerziehung zu

begeistern, welche die sittliche Bildung des Menschen in den Mittelpunkt

steht. Es geht nicht an, die Erziehung zur Morahtät, wie
bisher, einfach dem Zufall zu überlassen; hier gilt es, eine Methode
ausfindig zu machen, die ihr Ziel methodisch und sicher erreicht.
Als Repräsentant des Idealismus baut Fichte auf der sittlichen Natur

des Menschen auf: seines Erachtens neigt der Mensch zu Freiheit

und Sittlichkeit, und nur die Mangelhaftigkeit unserer
Erziehungsmethoden bringt jene Menschentypen hervor, die nichts
Höheres als den Alltag und das primitive Wohlbehagen kennen. Die
Freilegung der menschlichen Schöpferkraft geschieht vor allem
durch ständigen Appell an die Selbständigkeit und Selbsttätigkeit
des heranwachsenden Kindes: weder Zwang noch mechanisch
anwendbare Regel sollen gelten, sondern das Kind muß in sich die
freie Persönhchkeit achten lernen. Man darf, meint Fichte, den
Menschen nicht zur Anpassung an die gegenwärtige (verkommene)
Welt erziehen; dem Erzieher soll das Reich der Freiheit vorschweben,

wenn er den Charakter seines Zöghngs bildet. — Fichtes
«Reden» sind eines der wenigen klassischen Werke der Philosophie, die
weit über den Fachkreis hinausgedrungen sind: es handelt sich hier



Nr. 5 Freidenker 159

um ein Buch, in dem sich die Philosophie mit der Fichte eigenen
Entschlossenheit in die Arena der politischen Wirklichkeit begibt,

Franz Brentanos «Psychologie vom empirischen Standpunkt»
(1874) ist gleichfalls ein berühmter philosophischer Text, hier
allerdings ein Text ausschließlich für den Kenner der Erkenntnistheorie,
der mit den feinsten und schwierigsten Analysen des Bewußtseins
Schritt halten kann. Brentano ist der unmittelbare Vorläufer von
Edmund Husserl und damit der Wegbereiter der «Phänomenologie»,
die in unserem Jahrhundert eine der -fruchtbarsten philosophischen
Bewegungen darstellt. Phänomenologie als subtile Erörterung der
«wirkhchen Phönomene», als freie und möglichst theoretisch
unbelastete Erforschung der Seinsstrukturen: dies ist in der «Psychologie»

bereits angebahnt und mit erstaunlicher Folgerichtigkeit
durchgeführt. Brentano hat nicht in die Breite gewirkt und seine
Lehren wurden zu Anstößen der Grundlagenbesinnung in der
psychologischen und philosophischen Forschung, beschränkt auf einige
wenige Denker, diese allerdings von höchstem Format: in diesem
Sinne ist die «Psychologie» ein Schlüssel zu den neueren Entwicklungen

der Geisteswissenschaften und auch teilweise dessen, was wir
heute unter dem Titel «Existenzphilosophie» kennen.

mini! im lfm
Randfunkoffensive des österreichischen Katholizismus

Die österreichischen Katholiken werden immer rühriger: Das
angestrebte neue Konkordat wirft seine Schatten voraus. Im Hintergrund
lauert ein noch wichtigeres Ziel: Die konfessionelle Schule. Da ist es nicht
verwunderlich, wenn auch der Rundfunk mobilisiert wird. Auf «Taubenfüßen»

näherten sich die Vertreter der Romkirche dem Rundfunk, um
sich dort «nützlich» zu machen. Die Mitarbeit begann mit einer bescheidenen

«Morgenandacht». Eine diesbezügliche Parallelaktion wurde auch
der evangelischen Kirche zugebilligt, aber bald holte der Katholizismus
mächtig auf: Allwöchentlich wurde eine Sendereihe «Glaube und Zeit»
eingeführt, in der kirchliche Nachrichten, namentlich vom Vatikan,
übermittelt werden. Der Schulfunk brachte gelegentlich irgendeine «Ergänzung»

zum katholischen Unterricht. Nun hatte die Romkirche Blut
geleckt und setzte ihren Vormarsch auf dem Gebiete des Rundfunks
systematisch fort. Unter dem Titel «Die Kirche tritt in die Welt» wurde die


	Bei der Lektüre klassischer Texte der Philosophie

