Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 5

Artikel: Bei der Lektire klassischer Texte der Philosophie
Autor: Plybios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410633

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

154 ' Freidenker Nr. 5

Bei der Lektiire klassischer Texte der Philosophie
von Plybios*

Kants religiose und religionsphilosophische Entwicklung kulmi-
niert in dem berithmten Werk «Religion innerhalb der Grenzen
bloBer Vernunfts (1793); vor dieser Altersschrift jedoch, die Kant
als bereits Siebzigjihriger herausgab, liegt ein langer und bedeu-
tungsreicher Werdegang im Leben und Denken, von dem Kenntnis
zu nehmen sicherlich von Interesse ist. Man darf daran erinnern,
daB} der Philosoph aus einem pietistischen Elternhause stammte und
frithzeitig mit einer strengen Religiositit bekannt gemacht wurde.
Im Collegium Fridericianum erlebte er religioses Muckertum und
weltfremde Bibelgldubigkeit von der schlimmsten Sorte; er pflegte
spiterhin seine Schuljahre als «Jugendsklaverei» zu bezeichnen
und dullerte sich des 6fteren gegen die tausendfiltigen Gebets- und
Andachtsiibungen, mit denen der Pietismus die siindige und ver-
kommene Menschenseele zu retten gedachte. Der junge Kant begriff
bald, daB er in der Religion sein tiefstes Anliegen, nimlich der Er-
kenntnis der Wahrheit, niemals werde verwirklichen kénnen; daher
faBt er in einer seiner ersten Schriften den hochherzigen Entschluf3,
«die Ehre der menschlichen Vernunft zu verteidigen».

Im Jahre 1755 erschien dann die «Allgemeine Naturgeschichte
und Theorie des Himmels», welche einen Héhepunkt der vorkriti-
schen Schriften darstellt; hierin versucht Kant, die Entstehung des
Weltalls auf rein natiirliche GesetzmiBigkeiten zuriickzufiihren; die
Atome und die Schwerkraft geniigen, um den Ursprung der Sonnen-
systeme zu begreifen, deren glithende Gasmassen durch die Kom-
pression der Molekeln entstanden sind. Dieselbe Untersuchung deu-
tet auch bereits Hypothesen iiber die Entwicklung des Lebens an,
die Kant zu einem Vorldufer Darwins machen.

* Der folgende Hinweis bezieht sich auf drei bedeutende Werke aus der
Philosophiegeschichte, die im Verlag Felix Meiner, Hamburg, im Rahmen der
Philosophischen Bibliothek in ausgezeichneter Edition und ebenso formschéner
wie preiswerter Ausstattung erschienen sind; es handelt sich um die Titel:

Immanuel Kant: Die Religion innerhalb der Grenzen bloBer Vernunft. 1956.
 J. G. Fichte: Reden an die deutsche Nation. 1955.
F. Brentano: Psychologie. 1955.



Nr. 5 Freidenker ) 155

Der naturwissenschaftlichen Grundhaltung blieb Kant auch spa-
terhin treu, und seine Biographen weisen darauf hin, daf3 er Bibel
und Christenglauben recht kiihl gegeniiberstand und nicht zur Kir-
che gegangen sei. Er negierte den Supranaturalismus und gebrauchte
hinsichtlich der Religion manchmal die Ausdriicke «Fréommelei»,
«knechtische Gemiitsart», «Schwirmerei» usw. Den Vorwurf der
Schwarmgeisterei machte er vor allem auch dem Mystiker Sweden-
borg, dessen Phantastereien er unter dem Titel «Trdume eines Gei-
stersehers» (1766) geistreich bearbeitete. Swedenborg, der ein Inge-
nieur gewesen war, fand sich durch eine Geisteskrankheit pléotzlich
in lebendigem Kontakt mit dem lieben Gott und seinen Engeln, und
seine Schriften schildern beredt die Aufenthalte im Himmel und
allerlei Weisheiten, die Gottvater und Jesus ihrem irdischen Freunde
anvertrauten; Kant allerdings wiirdigt diesen modernen Heiligen
lediglich mit dem nicht gerade schmeichelhaften Pridikat eines
«Erzphantasteny.

Die «Kritik der reinen Vernunft» (1781) vollbrachte die iiberaus
wichtige Leistung der Widerlegung jeglichen Gottesbeweises; Kant
zeigte in seinem Hauptwerk die Unmoglichkeit aller Spekulationen
iiber die Existenz Gottes auf, und wenn heutzutage noch in der
Theologie von Gottesbeweisen gesprochen wird, so ist dies ein Zei-
chen fiir die Unbelehrbarkeit der Theologen, oder zumindest dafiir,
dafl die Theologen Kant noch nicht verstanden haben. Die Lehre
Leibniz’ von der «besten aller Welteny hat bereits Voltaire in seinem
«Candide» witzig erledigt; Kant fiihrt sein Unternehmen ernster
und griindlicher durch, und seiner Kritik verfillt die Summe aller
Gottesbeweise, an die die mittelalterliche Kirchenlehre so viel Zeit,
Energie und Pergament verschwendet hat. Die Scholastiker hitten
sich wegen ihres unlésbaren Problems nicht verunglimpfen und ver-
folgen miissen; all ihre Gedankenginge iiber die Beweisbarkeit von
Gottes Existenz lassen sich leicht auf logische Fehlschliisse und
Kompetenziiberschreitungen der Spekulation zuriickfiihren.

Kants Gedankengiinge hinsichtlich jeglichen Dogmatismus waren
von griofiter Kiihnheit, aber der groBe Denker schreckte dennoch
davor zuriick, ganz auf die Gottheit zu verzichten; dem Gott, dem er
vor dem Forum der «reinen Vernunft» die Existenz abgesprochen
hatte, schuf er in der «praktischen Vernunft» eine neue Zufluchts-
stitte, d. h. er griindete die religiosen Hoffnungen auf die Moral
und das moralische Bewufltsein. Man muB sich aber klar dariiber



156 . Freidenker Nr. 5

sein, dal3 der Kantische Gott mit dem der Bibel recht wenig zu tun
hat, und nicht zu Unrecht hat etwa Hans Vaihinger in seiner be-
deutenden «Philosophie des ALS OB» (1911) die Kantische Gottes-
vorstellung eine Fiktion genannt, sozusagen eine Hypothese ALS
OB: Kant habe demnach die Moralgesetze so definiert, als ob es eine
Gottheit gibe.

Diese Inkonsequenz des grolen Kénigsbergers soll uns nicht daran
hindern, seine befreiende Wirkung im Bereiche der Religionsphilo-
sophie anzuerkennen. Kant hat mit aller Deutlichkeit herausge-
stellt, dall man an Gott glauben darf, aber von ihm nichts wissen
kann: es ist nicht seine Schuld, dal die Theologen das bis auf den
heutigen Tag nicht begriffen haben. Hilt man seinen Moralbegriff
fest, der auf eine freie und souverine Menschheit zielt, so kann man
leicht das religiose Phantasma fallen lassen, auf das der Philosoph
— sei es aus erkenntnismiBigen oder (was wahrscheinlicher ist) aus
politischen Griinden und aus Angst vor seinen Obrigkeiten —
glaubte nicht verzichten zu konnen. Dabei inthronisierte er aber
gleichwohl die Vernunft und kritisierte die Offenbarung in einer
unmiBlverstindlichen Weise. Wie begrenzt hierin seine Mdoglichkei-
ten waren, zeigt der bekannte Konflikt mit der Berliner Zensurbe-
horde im Jahre 1794, ausgelost durch die (vorliegende) «Religion
innerhalb der Grenzen bloBer Vernunft> und kleinere Schriften,
in denen sich Kant fiir Glaubens- und Gewissensfreiheit einsetzte.
Religion und Politik der freien Auseinandersetzung zu entziehen,
schien ihm in moralischer Hinsicht als «das Ende aller Dinge»;
seine liberale Denkungsart emporte sich gegen Zensur und Gesin-
nungsschniiffelei, die den damaligen kirchlichen Behorden als Vor-
recht eingerdumt waren. Als Folge davon erhielt der Philosoph den
obrigkeitlichen Vorwurf, seine Philosophie schon lange «zur Ent-
stellung und Herabwiirdigung mancher Haupt- und Grundlehren
der Heiligen Schrift und des Christentums mifBlbraucht» zu haben,
was er sich, um die Ungnade des Konigs zu vermeiden, «kiinftighin
nicht mehr zuschulden kommen lassen solle». Man weil}, daf3 Kant
hierauf als «getreuester Untertan» versicherte, nichts mehr iiber Re-
ligionsphilosophie zu veroffentlichen, und man mag seine Begriin-
dung, daBB «Schweigen Untertanenpflicht sei», als eine Feigheit an-
sehen: wer aber die damaligen Verhiltnisse in Deutschland kennt,
wird vielleicht sein Urteil mildern und dem mehr als siebzigjdhrigen
Philosophen zugutehalten, dall er immerhin gegeniiber der Anma-



Nr. 5 Freidenker 3 157

Bung des Glaubens die Souverinitdt der Veérnunft zu verteidigen
wagte.

Dies wird besonders deutlich in der «Religion innerhalb der Gren-
zen blosser Vernunft», einer Schrift, die, trotz mancher Inkonsequenz,
zu den Hauptschriften der modernen Religionskritik gehort. Man
verzeiht Kant seine (irrige) Annahme vom «radikal Bésen in der
menschlichen Naturs, wenn man liest, dal3 er die Erbsiinde als etwas
«vollig Unschickliches» ablehnt, da3 er den Sinn der Religiositit
einzig und allein im moralischen Handeln erblickt und daB3 er
schlieBlich Christus zur personfizierten Idee des moralischen Prin-
zips macht, womit naturgemil} seine Géttlichkeit dahinfillt. Kants
religionsphilosophisches Meisterwerk stellt sich in eine Reihe mit
Spinozas grandiosem «Theologisch-politischen Traktat» und vollzieht
gemeinsam mit ihm eine stille Revolution der religiésen Mentalitit,
welche die fundamentale Religionskritik des 19. Jahrhunderts vor-
bereitet.

Fichtes «Reden an die Deutsche Nation» entstanden um das Jahr
1808, einer Zeit des politischen Tiefstandes des deutschen Volkes,
das in den Napoleonischen Feldziigen seine nationale Unabhingig-
keit eingebiilt hatte. Damals entwickelte sich in der deutschen In-
telligenz ein ziigelloser Nationalismus, von dem etwa Kleists «Her-
mannsschlacht» und teilweise auch Fichtes «<Reden» ein Zeugnis ab-
legen. Fichte lehrte zu diesem Zeitpunkt in Berlin, und als man
daranging, den Aufstand gegen Napoleon vorzubereiten, wurde er
von der nationalen Begeisterung mitgerissen, und er soll sogar
darum ersucht haben, mit den deutschen Armeen mitziehen zu diir-
fen, um sie durch seine rhetorischen Féhigkeiten — die nach Aus-
sagen der Zeitgenossen einzigartig gewesen sein miissen — anzu-
feuern. Die «Reden» fallen noch in die Aera des nationalen Tief-
standes und sind getragen von dem Bestreben, die Nation durch ein
umfassendes Erziehungswerk zu erwecken und zu einigen. Da uns
die politische Macht fehlt, wollen wir den Weg nach innen gehen,
argumentiert Fichte — so konnte sich im stillen ein Aufschwung
des Volkes vollziehen, der zugleich auch einen Fortschritt der
Menschheit bedeuten wiirde.

Dieses Programm wire auf den ersten Blick ein Chauvinismus
wohlbekannter Art, aber Fichtes GroBle als Transzendentalphilosoph
macht aus diesem Anliegen ein tiefgriindiges Unternehmen, bei dem
man sich die Kritik nicht leicht machen soll. Die Nationalsozialisten



158 Freidenker Nr. 5

haben Fichte wie Hegel, und vor allem auch Nietzsche zu Unrecht
als ihre «Vorldufer» bezeichnet; bei diesen Philosophen wird stets
von einer unzerstorten Humanitit ausgegangen, was man bei den
Verkiindern des «tausendjihrigen Reiches» sicher nicht behaupten
kann; bedauern mag man lediglich, da3 die Philosophen ihre Leh-
ren so vieldeutig formulierten, daB3 dem intellektuellen Pébel mehr
als eine Handhabe geboten war, sich ihrer zu bedienen. Gerade in
den «Reden» wird dies mehrfach deutlich: Fichte spricht mit dem
ganzen Pathos des deutschen Idealismus von einer freien Menscheit,
von einem kulturschépferischen Menschentum, und er zeigt sinnvolle
Wege zu dessen Verwirklichung auf; dem Leser aber wird es schwer,
sich an dieser Freiheit zu erfreuen, wenn die Begriffe frei, schop-
ferisch, menschlich mit dem monoton wiederkehrenden Wort deutsch
identifiziert werden. .

Von diesem Umstande abgesehen, enthalten die «Reden» hervor-
ragende Gedanken iiber die Erziehung, verarbeiten die Einsichten
Pestalozzis und vieler anderer, indem sie sie in eine idealistische
Konzeption der menschlichen Natur einbauen. Hierzu nur der Hin-
weis auf einige der wesentlichsten Gedankengiinge.

Fichte ist bestrebt, die Deutschen fiir eine Nationalerziehung zu
begeistern, welche die sittliche Bildung des Menschen in den Mittel-
punkt stellt. Es geht nicht an, die Erziehung zur Moralitit, wie bis-
her, einfach dem Zufall zu iiberlassen; hier gilt es, eine Methode
ausfindig zu machen, die ihr Ziel methodisch und sicher erreicht.
Als Repriisentant des Idealismus baut Fichte auf der sittlichen Na-
tur des Menechen auf: seines Erachtens neigt der Mensch zu Frei-
heit und Sittlichkeit, und nur die Mangelhaftigkeit unserer Erzie-
hungsmethoden bringt jene Menschentypen hervor, die nichts Hé-
heres als den Alltag und das primitive Wohlbehagen kennen. Die
Freilegung der menschlichen Schépferkraft geschieht vor allem
durch stéindigen Appell an die Selbstindigkeit und Selbsttiitigkeit
des heranwachsenden Kindes: weder Zwang noch mechanisch an-
wendbare Regel sollen gelten, sondern das Kind muB3 in sich die
freie Persbnlichkeit achten lernen. Man darf, meint Fichte, den
Menschen nicht zur Anpassung an die gegenwirtige (verkommene)
Welt erziechen; dem Erzieher soll das Reich der Freiheit vorschwe-
. ben, wenn er den Charakter seines Zéglings bildet. — Fichtes «Re-
den» sind eines der wenigen klassischen Werke der Philosophie, die
weit iiber den Fachkreis hinausgedrungen sind: es handelt sich hier



Nr. 5 Freidenker 159

um ein Buch, in dem sich die Philosophie mit der Fichte eigenen
Entschlossenheit in die Arena der politischen Wirklichkeit begibt.

Franz Brentanos «Psychologic vom empirischen Standpunkt»
(1874) ist gleichfalls ein beriihmter philosophischer Text, hier aller-
dings ein Text ausschlieBlich fiir den Kenner der Erkenntnistheorie,
der mit den feinsten und schwierigsten Analysen des Bewuftseins
Schritt halten kann. Brentano ist der unmittelbare Vorldufer von
Edmund Husserl und damit der Wegbereiter der «Phinomenologie»,
die in unserem Jahrhundert eine der-fruchtbarsten philosophischen
Bewegungen darstellt. Phinomenologie als subtile Erorterung der
«wirklichen Phénomene», als freie und moglichst theoretisch unbe-
lastete Erforschung der Seinsstrukturen: dies ist in der «Psycho-
logie» bereits angebahnt und mit erstaunlicher Folgerichtigkeit
durchgefiihrt. Brentano hat nicht in die Breite gewirkt und seine
Lehren wurden zu AnstéBen der Grundlagenbesinnung in der psy-
chologischen und philosophischen Forschung, beschrinkt auf einige
wenige Denker, diese allerdings von héchstem Format: in diesem
Sinne ist die «Psychologie» ein Schliissel zu den neueren Entwick-
lungen der Geisteswissenschaften und auch teilweise dessen, was wir
heute unter dem Titel «Existenzphilosophie» kennen.

SPLITTER D00 SPADE

Rundfunkoffensive des dsterreidhischen Katholizismus

Die @sterreichischen Katholiken werden immer riihriger: Das ange-
strebte neue Konkordat wirft seine Schatten voraus. Im Hintergrund
lauert ein noch wichtigeres Ziel: Die konfessionelle Schule. Da ist es nicht
verwunderlich, wenn auch der Rundfunk mobilisiert wird. Auf «Tauben-
fiiBen» niherten sich die Vertreter der Romkirche dem Rundfunk, um
sich dort «niitzlich» zu machen. Die Mitarbeit begann mit einer beschei-
denen «Morgenandacht». Eine diesbeziigliche Parallelaktion wurde auch
der evangelischen Kirche zugebilligt, aber bald holte der Katholizismus
michtig auf: Allwochentlich wurde eine Sendereihe «Glaube und Zeit»
eingefiihrt, in der kirchliche Nachrichten, namentlich vom Vatikan, iiber-
mittelt werden. Der Schulfunk brachte gelegentlich irgendeine «Ergin-
zung» zum katholischen Unterricht. Nun hatte die Romkirche Blut ge-
leckt und setzte ihren Vormarsch auf dem Gebiete des Rundfunks syste-
matisch fort. Unter dem Titel «Die Kirche tritt in die Welt» wurde die



	Bei der Lektüre klassischer Texte der Philosophie

