Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 5

Artikel: Baruch de Spinoza : (1632-1677) (Fortsetzung und Schluss)
Autor: Seehof, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410629

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

14'_4- S Freidenker Nr. 5

Baruch de Spinoza
(1632—1677)

Von Arthur Seehof, Hollstein, Kr. Lorrach
(Fortsetzung und SchluB)

Darum wissend, ist es auch nicht zu der Begegnung des Grand
Condé (Louis II., Duc d’Enghien, erst Fiihrer der Fronde, doch dann
einér der besten Feldherren von Louis XIV.) mit Spinoza, von der
so viel gesprochen ist, gekommen. Condé war nicht mehr im Haupt-
quartier der bourbonischen Besatzungstruppen in Utrecht, als Spi-
noza, einer ihm reichlich unverstindlichen Einladung des Siegers
von Rocroi und Senef folgend, dort ankam. Soll nun auch das in
Utrecht verbliebene Gefolge alles aufgeboten haben, den Verfasser
des verfemten Theologisch-politischen Traktats zum Verweilen zu
veranlassen und ihm versichert haben, er diirfte die Zusammenkunft
mit dem Condé keinesfalls versiumen, denn er habe ihm sehr Wich-
tiges mitzuteilen, er habe ndmlich die Absicht, bei Louis XIV. ein
Jahresgehalt auszuwirken, sofern er, Spinoza, sich seinerseits ent-
schlieBen konnte, «allerhochstdemselben» eines seiner Werke zu
widmen, so ist Spinoza doch, oder besser, gerade darum sofort wie-
der nach Hause gefahren. Hatte auch kein anderer als Francois-
Henri de Montmorenci, Duc de Luxembourg (ein anderer der besten
Feldherren von Louis XIV.), zur Deckung der just eroberten nieder-
lindischen Gebiete zuriickgeblieben, den armen ausgestoB3enen Juden
mit ausnehmender Hoflichkeit und gar vielen Gnadenbezeugungen,
wie Auerbach schreibt, empfangen und eben zum Verweilen aufge-
fordert. '

Dal3 dann, nach dem Umsturz von 1672, der Ermordung von de
Witt — auch sein Bruder wurde ein Opfer dieses royalistisch-nieder-
- lindischen Umsturzes — und der Machtiibernahme durch Wilhelm
IIL. von Oranien, den Degen des Calvinismus, weder der Oranier noch
seine Partisanen unternommen haben, an dem guten Freund des
dahingemordeten tapferen demokratisch-republikanischen Staats-
mannes — und auch nicht wegen des Besuchs in Utrecht, beim «Erb-
feind» — ihre Miitchen zu kiihlen, sei im Vorbeigehen und lobend
vermerkt.

Auch eine kurz nach dem Besuch in Utrecht erfolgte Berufung



Nr. 5 Freidsnker_ 145

an die Universitit Heidelberg, die Berufung war von dem Kurfiirsten
Karl Ludwig von der Pfalz ausgegangen und hatte wohl «die ausge-
dehnteste Freiheit zu philosophieren» garantiert, aber die Einschrin-
kung enthalten, da3 diese Freiheit «nicht zur Storung der von Staats
wegen bestehenden Religion miflbraucht» werden diirfe, ist von Spi-
noza abgelehnt worden. Wortlich heif3t es in der Ablehnung: «Weil
ich nie Willens war, 6ffentlich zu lehren, so konnte ich mich nicht
dazu bestimmen, diese hochst ehrenvolle Gelegenheit zu ergreifen,
obgleich ich die Sache lange bei mir iiberdacht habe. Erstlich be-
denke ich, daB ich von der Fortbhildung der Philosophie zuriicktrete,
wenn ich dem Unterricht der Jugend obliege; sodann bedenke ich,
daf} ich nicht weil3, innerhalb welcher Grenzen jene Freiheit zu phi-
losophieren gehalten werden miisse, damit ich nicht die 6ffentlich
feststehende Religion umzustiirzen scheine.»

Und wie bisher, ja noch mehr als bisher, ist Spinoza auch jetzt
mit seinem einfachen, fast mehr als miBigen, arbeitsamen Leben
zufrieden. «Man sieht ihn nie weder sehr traurig noch sehr froh-
lich», meint Herder. Wichtiger und richtiger ist aber zweifellos, was
jetzt folgt. Einem Bekannten, der Spinoza geraten hatte, doch lieber
der Offenbarung als der Vernunft zu vertrauen, antwortete er:
«Sollte ich auch die mittels meines natiirlichen Verstandes gesam-
melten Friichte zuweilen als unwirkliche erkennen, so wiirde mich
das nicht unzufrieden machen, denn beim Einsammeln bin ich gliick-
lich und verbringe meine Tage nicht in Trauer und mit Seufzen,
sondern ruhig, frohlich und heiter.» Und das bei allem Wissen um
die gottlose Wirklichkeit, die Wirklichkeit iiberhaupt, wie auch bei

allem Wissen um die eigene schwere Krankheit. ..

War Spinoza nun auch ein iiberzeugter Republikaner und Demo-
krat und damit ein Kiinder und Verteidiger der menschlichen Frei-
heit schlechthin — so forderte er auch einmal, «so zu sprechen, daf3
die Menge es fassen kann, und alle Arbeiten zu verrichten, die uns
am Erreichen unseres Zieles nicht hindern» — so war er — eben als
Demokrat — jedem Staate, jeder Staatsform gegeniiber, selbst gegen-
iiber der «eigenen» republikanisch-demokratischen recht mifBtrauisch,
aullerdem iiberzeugt, dal3 es «keinen Altruismus unter den Nationen
gibty. Dabei hat der weise Nachfahre des weisen Giordano Bruno
sehr wohl um die historische, geschichtsbedingte und politische Not-
wendigkeit des Staates (auch des verurteilten monarchistischen) ge-
wullt und ausgesprochen — nein, Spinoza war in nichts ein Phan-



146 Freidenker Nr. 5

tast, ein Trédumer oder Anarchist: «Wer zwischen Ungleichen Gleich-
heit sucht, sucht etwas Unsinniges.» Und «wer den wechselnden Sinn
der Menge erfahren hat, verzweifelt fast an ihr, weil sie nicht durch
die Vernunft, sondern nur durch Affekte sich leiten 1ldBt.» So im
Theologisch-politischen Traktat, in dem dann auch offen gesagt ist:
die Erfahrung lehre, «dafl die Sorge fiir den Frieden und die Ein-
tracht die Uebertragung aller Gewalt auf einen Menschen verlangen»
konne. Sei der letzte und hichste Zweck des Staates auch die Frei-
heit (das wirklich freie Gemeinwesen, ich denke, man wird sich er-
innern), darum die Freiheit, weil die richtig verstandene Aufgabe
des Staates die Forderung des Wachstums, der Entwicklung; und
diese Aufgabe konne eben nur in Freiheit gelost werden.

Wir wissen, daBl Marx, Engels, Rosa Luxemburg und andere diese
Dinge spiiter genauer und schirfer gesehen und erkannt haben, daf3
keinem Staate gegeben ist, auch nicht dem demokratischsten, volle
Freiheit zu gewéhren, jeder Staat das Instrument einer Klasse zur
Unterdriickung einer anderen und die Aufgabe die ist, die 6konomi-
schen, politischen und kulturellen Voraussetzungen zu schaffen, die
den Staat schlieBlich aufheben, den Sprung (aus dem Reich der Not-
wendigkeit) in das wahrer und voller Freiheit gestatten.

Die Staatstheorien von Spinoza und die seines Zeitgenossen Hob-
bes vergleichend, ist Bolin zu dem SchluB3 gekommen: «Bei Hobbes
fillt der Staat mit der seine Ordnung handhabenden Regierung zu-
sammen (mag diese nun monarchistisch oder republikanisch sein),
und diese allein hat nicht nur iiber alles was gut und bése, recht
und unrecht sein soll, sondern auch iiber Glaubenswahrheiten zu ent-
scheiden.» Gibt es fiir Hobbes auch kaum ein Staatswesen, «dessen
Anfénge sich vor dem Gewissen rechtfertigen lassen». «Spinoza da-
gegen will nicht bloB die geistige Freiheit durchaus gewahrt wissen,
indem er jede sie betreffende Entscheidung der Staatsgewalt ent-
zieht; auch das Verhiltnis zwischen den Machthabern und den
Staatsangehorigen ist ihm stets ein auf Gegenseitigkeit gegriindetes:
die jedem von Natur zukémmliche Freiheit, wie sie seinem Wohl-
ergehen als verniinftigem Wesen entspricht, bleibt dabei immer vor-
ausgesetzt. Auch Spinoza verlangt eine kriiftige Staatsverwaltung, die
aber lediglich eine die Taten allein betreffende Ordnung aufrechtzu-
erhalten bestimmt ist. Der vom Staat aus durch das Gesetz begriin-
dete Zwang hat eben den GenuB jener Freiheit zu sichern: das Wohl
der Staatsangehérigen bleibt einzige Richtschnur der ganzen Verwal-



Nr. 5 Freidenker 147

tung, und alle im Staate geltende Ordnung bezweckt nichts als die
Herrschaft der Vernunft, so daBl der von der Staatsgewalt auszu-
iibende Zwang nur gegen die térichte Willkiir der Leidenschaften,
aber nie gegen die von Einsicht und Besonnenheit geleitete Lebens-
fithrung gerichtet sein diirfe. Freilich konne die Staatsgewalt auch
zur Unterdriickung der Staatsangehorigen und zum Vorteil der Ge-
walthaber ausgebeutet werden; aber damit ist Unfriede und Empa-
rung heraufbeschworen, da das durch den Staatsverband einem je-
den zugesicherte Recht dadurch verletzt werde, und der Staat, der
Friede und Eintracht unter seinen Genossen aufrecht erhalten soll,
mit seiner Bestimmung in Widerspruch gerate.» Soweit Bolin in sei-
nem Vergleich der Staatstheorien von Hobbes und Spinoza. Ist auch
vielleicht die eine oder andere Formulierung nicht ganz genau, so
war es wohl doch richtig, diese gegeniiberstellende Zusammenfassung
zu geben. Spinoza selbst hat in einem Brief vom 2. Juni 1674 iiber
den Unterschied zwischen seinem und Hobbes politischem Denken
geschrieben, dieser Unterschied bestehe darin, dafl ich — Spinoza —
«das natiirliche Recht stets unangetastet erhalte, und daB} ich den
Grundsatz aufstelle, dafl der héchsten Obrigkeit in jeder Stadt nicht
mehr Recht iiber die Untertanen zusteht, als nach MaBgabe der Ge-
walt, worin sie iiber den Untertanen steht, was im Naturzustand
stets stattfindet». In dem Politischen Traktat ist — aulBler dem, was
uns schon bekannt ist — zu lesen: «Es ist gewill, dal man um so
weniger vermag, und folglich um so weniger Recht besitzt, je mehr
man Ursache hat, sich zu fiirchten. Hinzu kommt, daB8 die Menschen
ohne wechselseitige Hilfe kaum ihr Leben unterhalten und ihren
Geist aushilden kénnen, und sonach ziehen wir den Schluf3, daf3 das
dem Menschengeschlecht eigene Naturrecht sich nur da denken 1idBt,
wo die Menschen gemeinsame Rechte haben, und sie sich gemein-
schaftlich das Land, das sie bewohnen und anbauen konnen, erhal-
ten, sich schiitzen, wo sie jede Gewalt zuriickschlagen und nach dem
gemeinschaftlichen Willen aller leben kénnen.» Also immer wieder
und grundsitzlich: die Demokratie, die republikanische Demokratie.
«Und je mehr sie sich vereinigen» — die Bewohner eines Landes,
Staates oder Erdteils — «um so mehr Recht haben alle miteinander.»
Vereinigen als Gleiche. . .

«Wir behaupten jedoch nicht», geht es weiter, und gerade hier
zeigt sich der grundehrliche Demokrat, «da3 alles das, was nach un-
serem Ausspruch mit Recht geschehen kann, am besten geschehe;



148 ‘ Freidenker Nr. 5

denn einen Acker mit Recht bebauen oder ihn am besten bebauen, ist
zweierlei; sich mit Recht verteidigen, erhalten, ein Urteil fillen und
so weiter und sich am besten verteidigen, erhalten und das beste Ur-
teil fillen, ist auch zweierlei; folglich ist mit Recht herrschen, fiir
das Gemeinwesen sorgen und am besten herrschen, ebenfalls zweier-
lei.»

Es ist im Jahre 1676, wenige Monate vor dem Hingang von Spi-
noza, dal3 er — nach langer Ueberlegung — mit Leibniz zusammen-
trifft, ihm mehrere Aussprachen zugestanden hatte.

Gottfried Wilhelm von Leibniz, in gewissem Sinne der Fortfiithrer
des Cogito, ergo sum von Descartes, anders, der idealistischen Seite
des cartesianischen Lehrgebidudes, hatte damals verschiedene Reisen
und Arbeiten hinter sich, war Bibliothekar und Rat des Herzogs von
Hannover und eben 30 Jahre alt geworden. Er erschien in der ein-
fachen und billigen Wohnung von Spinoza in gewidhlter Reisetracht,
denn grof} war, sagt Huygens, seine Begier «zu scheinen». Spinoza
empfing den Besucher ohne alle Aufmachung und in einem sehr
diirftigen Gewand; und zeichneten den Unvergleichlichen auch die
Schatten des Todes, so sah sein Auge doch hell und sanft, ja heiter
auf den Dasitzenden, «der Spinozas Zustimmung zu gewinnen, ange-
legentlich bemiiht war» (Gompertz und Bolin). Dal} Leibniz spiter-
hin seine Unterhaltungen mit Spinoza als ganz nebensichliche An-
gelegenheit hinzustellen versucht hat, trotzdem er vorher alles nur
mogliche getan hatte, den seltsamen «Juden» zu sehen —, halten wir
uns nicht lange dabei auf: es war und ist der ganze Leibniz, der
typische Leibniz, von dem Diderot mit vollem Recht geschrieben
hat, da} er noch «théologien dans le sens stricte de ce mot» gewesen,
und Heine gesagt, daf3 er von seiner Héhe «sehr gut das ganze Chri-
stentum verteidigen konnte». «Er zeigte die Konsequenz der Ortho-
doxen im Gegensatz zur Halbheit ihrer Gegner. Mehr hat er nie ge-
wollt . .. Seine Feinde haben ihn der gemiitlichen Schwachkopfigkeit
beschuldigt, seine Freunde, die ihn verteidigten, machten ihn dage-
gen zu einem pfiffigen Heuchler.» Jedenfalls haben ihn auch «die
Billigsten von dem Vorwurf der Zweideutigkeit nicht freisprechen
konneny», ihn, der da nicht nur den schauerlichen «Essai de Théo-
dicée sur la bonté de Dieu, la liberté de ’homme et 1'origine du mal»
verbrochen, von «pristabilierter Harmonie» wie «Monas monadums»
erzihlt, von einer Uebereinstimmung von Vernunft und Offenbarung
(«De la conformité de la foi aver la raisony) phantasiert und so wei-



Nr. 5 IFreidenker ) 149

ter, sondern gar gepfafft hat, «dal die Seelen, welche eines Tages
menschliche Seelen sein werden, im Samen, wie jene von anderen
Spezies, dagewesen» seien; «dal} sie von den Voreltern bis auf Adam,
also bis seit dem Anfang der Dinge (!) immer in der Form organi-
scher Korper (!!) existiert» hiitten. Doch genug von «unserem» Leib-
niz. Wir verzichten auf ihn. Welchen Eindruck Spinoza von der Be-
gegnung gehabt hat, ist leider nie bekannt geworden. Sicher keinen
guten; denn sonst wire es wohl bekanntgeworden.

Mit einem sehr guten und schénen Wort, das ich bei Herder, ja
bei Herder gefunden habe, und zwar in einem Brief —, mochte ich
dieses Kapitel abschlieflen. Das Wort lautet: «Ich mull gestehen,
mich macht diese (Spinozas) Philosophie sehr gliicklich. Kénnte ich
nur meinen innersten Sinn aufschlieBen, sie ganz und unverriickt zu
geniellen.» Ja, hitte er es nur gekonnt, hitte er nur, wie Spinoza,
vermocht, sich von Tradition: Religion, Gott und Goéttern freizu-
machen. Aber Herder lebte in Deutschland, in einem Sammelsurium
von Kleinstaaterei, Heuchelei, Betrug, Menschenhandel und noch
Schlimmerem, in einem Lande, das seine groBe Revolution, die
Bauernkriege von 1525 elend verloren, die Reformation «verhext»
und verwissert hatte und...

Wir kommen zum letzten Kapitel dieser kleinen Studie.

III.

«Mein Zutrauen auf Spinoza ruhte auf der friedlichen Wirkung,
die er in mir hervorbrachte», ist ein Wort von Goethe; bei Heine ist
geschrieben: «Bei der Lektiire des Spinoza ergreift uns ein Gefiihl
wie beim Anblick der groflen Natur in ihrer lebendigsten Ruhe. Ein
Wald von himmelhohen Gedanken, deren blithende Wipfel in wo-
gender Bewegung sind, wihrend die unerschiitterlichen Baumstdm-
me in der ewigen Erde wurzeln.» Und dann folgen die Worte, die
wir kennen: «Es ist ein gewisser Hauch in den Schriften von Spi-
noza, der unerklédrlich. Man wird angeweht wie von den Liiften der
Zukunft.» Engels hat Spinoza einen glinzenden Vertreter der Dialek-
tik genannt; und in dem Roman «M. Bergeret a Paris» sagt Anatole
France: «Wire Napoleon so intelligent gewesen wie Spinoza, so
hiitte er in einer Mansarde gewohnt und vier Biicher geschrieben.»

Die vier Biicher von Spinoza sind im Vorstehenden genannt, und
aus allen ist das eine und andere zitiert. Hier sei nun aus der «Ethica
more geometrico demonstratay (Ethik nach geometrischer Methode



150 Freidenker Nr. 5

dargestellt) dieses wiedergegeben und besonders unterstrichen: «Der
Weise geniefit die Dinge und erfreut sich an ihnen so viel wie mog-
lich (nicht zwar bis zum Ekel, denn das heifit nicht sich erfreuen).
Der Weise sage ich, erquickt und erfrischt sich an méfBiger und an-
genehmer Speise und Trank, sowie an Geruch und Lieblichkeit der
Pflanzen, an Kleiderschmuck, Musik, Fechterspielen, Theater und
anderen dergleichen, welche jeder ohne irgend eines anderen Scha-
den haben kann. Denn der menschliche Korper ist aus vielfachen
Teilen von verschiedener Natur zusammengesetzt, welche bestindig
neuer und mannigfacher Nahrung bediirfen, damit der ganze Korper
zu allem, was aus seiner Natur erfolgen kann, gleich sehr fihig sei,
und folglich damit der Geist auch eben so fihig sei, mehreres zu-
gleich zu erkennen.» Und weiter: «Die Affekte, von denen wir tig-
lich bedringt werden, beziehen sich meist nur auf einen Teil des
Korpers, der mehr als die anderen Teile von Reizen betroffen wur-
de; und daher haben die meisten Affekte ein Uebermal3 und halten
den Menschen in der alleinigen Betrachtung eines einzigen Gegen-
standes dergestalt fest, dall er an andere Gegenstinde nicht zu den-
ken vermag.» Aber «eine Begierde, die aus einer solchen Freude oder
Trauer entspringt, die nur auf einen oder einige Korperteile Bezug
hat und nicht auf alle, nimmt keine Riicksicht auf den Nutzen des
ganzen Menschen». Um wir selbst zu sein, miissen wir aber den gan-
zen Menschen sehen, den wirklichen Nutzen im Auge haben, das, .
was den Menschen — wie wir gelesen haben — zu wahrhaft groBlerer

Vollkommenbheit fiihrt.

- Wie gar nicht anders denkbar, hat auch und gerade Feuerbach —
ich sagte es schon im zweiten Kapitel, wenn auch etwas anders —
die ganze, ja, man darf sagen, welthistorische Bedeutung des Men-
schen und Werkes Spinoza, dieses Werkes «der Erhabenheit, des
wahrhaften Menschen» erkannt. Und Gustave Flaubert hat von Spi-
noza ausgerufen: «Quel homme! quel cerveau! quel science et quel
esprit!» Was auch ungefihr die Meinung von Albert Einstein.

Erst die Philosophie von Spinoza (die, wie wir wissen, Lessing als
die einzige bezeichnet hat, die es geben kionne) habe, so wieder
Feuerbach, das Prinzip des Denkens — der Vernunft — zum eigent-
lichen Prinzip der Philosophie gemacht. Was immer in der jiidisch-
christlichen Welt — auch und selbst von Bruno und Descartes —
vor Spinoza philosophiert worden. Wohl hatte — nach Bacon, Lionar-
do, Bruno und Galilei — Descartes den Weg freigelegt und angezeigt



Nr. 5 Freidenker 151

(die geometrische Methode) ; aber der Verfasser der Methode war
eben doch kein Spinoza, will sagen, nicht so konsequent wie eben
Spinoza. «Er ist nie mit sich selbst in Widerspruch» (Goethe). Meint
auch Schopenhauer («Preisschrift iiber die Freiheit des Willens»),
daf} in bezug auf Freiheit und Notwendigkeit Widerspriiche oder zu-
mindest entgegengesetzte Meinungen in den Schriften von Spinoza
zu finden seien. Aber dann sind es eben nicht die Meinungen von
Spinoza, sondern die feststellende oder kritisierende Wiedergabe an-
derer Meinungen. (Womit, denke ich, Schopenhauers Einspruch er-
ledigt sein diirfte.) Erst Spinoza sollte zum eigentlichen Befreier der
Vernunft im Sinne des philosophisch-dialektischen Denkens, des
Denkens einer neuen Zeit werden.

«Die ganze Philosophie nach ihm ist von seinem Denken durch-
drungen», schreibt Durant. Womit allerdings nur wiederholt ist, was
Heine in «Die romantische Schule» mit dem Satz gesagt hat: «Alle
unsere heutigen Philosophen, vielleicht oft ohne es zu wissen, sehen
sie durch die Brillen, die Baruch Spinoza geschliffen hat.» Mirten
nun ist der Auffassung, was jedoch nicht unbedingt ein Widerspruch
zur Meinung von Heine und Durant: der «Naturmaterialismus» der
spinozistischen Philosophie habe aus seinen eigenen Wurzeln keine
Weiterbildung erfahren. «Er blieb der groBartige, mit allen Mitteln
einer bestimmten Verstandeskultur konstruierte Schluf3- und Denk-
akkord mittelalterlicher Verstandeskulmination in dieser Richtung.»
«Seine mathematische Logik ist die Konsequenz seiner 6konomi-
schen Struktur, die eine neue Basis weiterer Entwicklungen nicht
voraussehen konnte.» Wobei Mirten doch vollkommen iibersehen
hat, daf3 der nachgelassene «Tractatus politicus», der sehr wohl eine
weitere Entwicklung (auch des «Naturmaterialismus» wie der ékono-
mischen Struktur) vorausgesehen hat (so wenig wie die Ethik), zu
Ende gekommen ist. Beide Werke sind Fragment geblieben.

Spinoza, so Feuerbach wortlich, «ist ein Astronom, der die Sonne
der Einheit mit unverhiillten Blicken schaut». «Er ist der Koperni-
kus der neueren Philosophie.» Das unermeBliche Gefilde ist — bei
aller Bewegung, allen Attributen und Modi — der in sich ruhende
Mittelpunkt. Selbstlos taumelt die Erde um einen gréfleren Kérper.
«Gleich einem Nachtfalter, der, fasciniert und trunken vom Licht-
reiz, die brennende Kerze umflattert und endlich in ihre Flamme
stiirzt, als wiire es nur ein Akzident dieser leuchtenden Substanz. Der
Unterschied von Tag und Nacht ist Spinoza nur relativ, zu kleinlich,



152 Freidenker Nr. 5

als daf} er hieraus auf ein eigenes Zentrum der Erde reflektieren und
ihre Bewegung um sich selbst als ein wesentliches und wichtiges Mo-
ment hervorheben sollte.»

Ja, Spinoza war, ist und bleibt «die personifizierte Selbstindigkeit
und Denkfreiheit, die Descartes fiir das wahrhafte Erkennen gefor-
dert, aber (doch eben) nicht durchgingig festzuhalten vermocht
hatte». Und Philosoph sein hief fiir Spinoza, méchte ich in Abwand-
lung eines Wortes von Henry David Thoreau schlieBlich sagen, nicht
blof3 gewaltige Gedanken haben, auch nicht etwa, wie zum Beispiel
Epikuros und andere getan hatten, eine Schule griinden, sondern die
Wissenschaften oder Weisheiten so lieben, dafl man ihren Vorschrif-
ten gemidld ein freies, unabhingiges, sich selbst treues Leben in
Schlichtheit, GroBmut und Zuversicht fiihrt, ein Leben, in dem alles,
was wir sind, bestdndig innere Kraft und Freude oder Licht und
Flamme, wie Nietzsche in «Die frohliche Wissenschaft» geschrieben,
auch alles, was uns betrifft.

- Sehr im Gegensatz zu dem, was wir da eben von Durant und Heine
gehort, hat — nein, nicht Mirten, sondern — Mauthner — das Werk
Spinozas ganz besonders achtend und liebend — doch als Tatsache
der Geschichte registriert, dafl nicht das Lebenswerk von Spinoza,
sondern das von Pierre Bayle (1647—1706) fiir die Entwicklung des
Denkens, der Vernunft, der Philosophie oder, wie Mauthner es aus-
driickte, der Freigeisterei mehr geleistet habe «als vorher die kiihnen
Trdumereien der italienischen Weltverbesserer und der allerersten
englischen Deisten, als nachher (Spinoza ist hier vollkommen iiber-
gangen) die Enzyklopiddistens. Der religiose Zweifel trieb Bayle zum
Zweifel an der Metaphysik, sagen Marx und Engles in ihrer «Heili-
gen Familie», der «Kritik der kritischen Kritik». Dabei bereitete
Pierre Bayle «nicht nur dem Materialismus und der Philosophie des
gesunden Menschenverstandes ihre Aufnahme in Frankreich durch
die skeptische Auflésung der Metaphysik vor», er verkiindete auch
«die atheistische Gesellschafty, und zwar durch den Beweis, «daf}
eine Gesellschaft von lauter Atheisten existieren, da3 ein Atheist
ein ehrbarer Mensch sein konne, dal3 sich der Mensch nicht durch
den Atheismus, sondern durch den Aberglauben und den Got-
zendienst herabwiirdige». «Pierre Bayle war nach dem Ausdruck
eines franzosischen Schrifistellers ,der letzte der Metaphysiker im
Sinne des 17. und der erste der Philosophen im Sinne des 18. Jahr-
hunderts’.» Vielleicht (und nicht mehr), méchte ich anfiigen. AuBer



Nr. 5 Freidenker 153

dem, daB3 es Lichtenberg, einer der hervorragendsten und unabhin-
gigsten Denker des 18. Jahrhunderts war, der, sowohl das Werk der
Italiener der Renaissancezeit, der englischen Deisten und Panthei-
sten wie das von Bayle und der franzésischen Enzyklopédisten recht
genau kennend, eines Tages notierte: «Wenn die Welt noch eine un-
zihlbare Zahl von Jahren steht, so wird die Universalreligion geldu-
terter Spinozismus sein.» Womit allerdings kaum etwas anderes ge-
meint sein diirfte als Atheismus im Sinne von Bayle: also Vernunft,
Wissen, Verantwortung und Freiheit — im besonderen von allem
Aberglauben und damit allen Kirchen — wie Freude im Unglauben
oder in dem BewuBtsein, der Uberzeugung, dal das hochste Wesen
fiir den Menschen kein von ihm geschaffenes Gott- oder Gotzen-
bild, sondern der Mensch selbst ist, der freie Mensch schlechthin.
Frei natiirlich auch, ja vor allem in seinen wirtschaftlichen — &ko-
nomischen — Verhiltnissen. .

So ist, bei aller Achtung vor dem gewaltigen Werke von Pierre
Bayle und bei aller atheistischen und sonstigen Kritik, auch der von
Marx, an Spinoza und seinem Oeuvre, die wahrhaft erhabene Philo-
sophie und Dialektik in diesem Werke wirklich weit mehr als nur
der SchluB3- und Denkakkord mittelalterlicher Verstandeskulmina-
tion. Spinozas Philosophie ist in Wahrheit die des lebensfreudigen,
zukunftsfrohen, zukunftsstarken, sich selbst wie der Umwelt gegen-
iiber verantwortungsbewuflten, innerlich und &uBerlich, ideell und
materiell freien Menschen. Die Philosophie des wahren Menschen,
um den der Kampf — wirtschaftlich, politisch und iiberhaupt und
damit nicht zuletzt auch der ehrlichen philosophischen Erkenntnis,
mag sie sich nun mathematischer oder anderer Formen bedienen —
nunmehr seit unzihligen Jahren geht.

Wenn die Dreiecke denken konnten, so wiirden sie sich ihren Gott
dreieckig vorstellen. Spinoza

Meide die Dummen — sie sind gefdhrlich; Dynamit explodiert ein-
mal, die Dummbheit tiglich. Roda Roda

Die Kirche ist exakt das, wogegen Jesus gepredigt hat und wogegen
er seine Jiinger kimpfen lehrte. Friedrich Nietzsche

In: Kritik der bisherigen hochsten Werte, S. 66



	Baruch de Spinoza : (1632-1677) (Fortsetzung und Schluss)

