
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 5

Artikel: Baruch de Spinoza : (1632-1677) (Fortsetzung und Schluss)

Autor: Seehof, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


144 Freidenker Nr. S

Barneh de Spinoza
(1632—1677)

Von Arthur Seehof, Höllstein, Kr. Lörrach

(Fortsetzung und Schluß)

Darum wissend, ist es auch nicht zu der Begegnung des Grand
Condé (Louis H., Duc d'Enghien, erst Führer der Fronde, doch dann
einér der besten Feldherren von Louis XIV.) mit Spinoza, von der
so viel gesprochen ist, gekommen. Condé war nicht mehr im
Hauptquartier der bourbonischen Besatzungstruppen in Utrecht, als

Spinoza, einer ihm reichlich unverständlichen Einladung des Siegers
von Rocroi und Senef folgend, dort ankam. Soll nun auch das in
Utrecht verbliebene Gefolge alles aufgeboten haben, den Verfasser
des verfemten Theologisch-politischen Traktats zum Verweilen zu
veranlassen und ihm versichert haben, er dürfte die Zusammenkunft
mit dem Condé keinesfalls versäumen, denn er habe ihm sehr Wich-
tiges mitzuteilen, er habe nämlich die Absicht, bei Louis XIV. ein
Jahresgehalt auszuwirken, sofern er, Spinoza, sich seinerseits
entschließen könnte, «allerhöchstdemselben» eines seiner Werke zu
widmen, so ist Spinoza doch, oder besser, gerade darum sofort wieder

nach Hause gefahren. Hatte auch kein anderer als François-
Henri de Montmorenci, Duc de Luxembourg (ein anderer der besten
Feldherren von Louis XTV.), zur Deckung der just eroberten
niederländischen Gebiete zurückgeblieben, den armen ausgestoßenen Juden
mit ausnehmender Höflichkeit und gar vielen Gnadenbezeugungen,
wie Auerbach schreibt, empfangen und eben zum Verweilen
aufgefordert.

Daß dann, nach dem Umsturz von 1672, der Ermordung von de
Witt — auch sein Bruder wurde ein Opfer dieses royalistisch-nieder-
ländischen Umsturzes — und der Machtübernahme durch Wilhelm
HI. von Orariien, den Degen des Calvinismus, weder der Oranier noch
seine Partisanen unternommen haben, an dem guten Freund des

dahingemordeten tapferen demokratisch-republikanischen
Staatsmannes —- und auch nicht wegen des Besuchs in Utrecht, beim
«Erbfeind» — ihre Mütchen zu kühlen, sei im Vorbeigehen und lobend
vermerkt.

Auch eine kurz nach dem Besuch in Utrecht erfolgte Berufung



Nr. 5 Freidenker 145

an die Universität Heidelberg, die Berufung war von dem Kurfürsten
Karl Ludwig von der Pfalz ausgegangen und hatte wohl «die
ausgedehnteste Freiheit zu philosophieren» garantiert, aber die Einschränkung

enthalten, daß diese Freiheit «nicht zur Störung der von Staats

wegen bestehenden Religion mißbraucht» werden dürfe, ist von
Spinoza abgelehnt worden. Wörtlich heißt es in der Ablehnung: «Weil
ich nie Willens war, öffentlich zu lehren, so konnte ich mich nicht
dazu bestimmen, diese höchst ehrenvolle Gelegenheit zu ergreifen,
obgleich ich die Sache lange bei mir überdacht habe. Erstlich
bedenke ich, daß ich von der Fortbildung der Philosophie zurücktrete,
wenn ich dem Unterricht der Jugend obliege; sodann bedenke ich,
daß ich nicht weiß, innerhalb welcher Grenzen jene Freiheit zu
philosophieren gehalten werden müsse, damit ich nicht die öffentlich
feststehende Religion umzustürzen scheine.»

Und wie bisher, ja noch mehr als bisher, ist Spinoza auch jetzt
mit seinem einfachen, fast mehr als mäßigen, arbeitsamen Leben
zufrieden. «Man sieht ihn nie weder sehr traurig noch sehr
fröhlich», meint Herder. Wichtiger und richtiger ist aber zweifellos, was
jetzt folgt. Einem Bekannten, der Spinoza geraten hatte, doch lieber
der Offenbarung als der Vernunft zu vertrauen, antwortete er:
«Sollte ich auch die mittels meines natürlichen Verstandes
gesammelten Früchte zuweilen als unwirkliche erkennen, so würde mich
das nicht unzufrieden machen, denn beim Einsammeln bin ich glücklich

und verbringe même Tage nicht in Trauer und mit Seufzen,
sondern ruhig, fröhlich und heiter.» Und das bei allem Wissen um
die gottlose Wirklichkeit, die Wirklichkeit überhaupt, wie auch bei
allem Wissen um die eigene schwere Krankheit

War Spinoza nun auch ein überzeugter Republikaner und Demokrat

und damit ein Künder und Verteidiger der menschlichen Freiheit

schlechthin ¦—¦ so forderte er auch einmal, «so zu sprechen, daß
die Menge es fassen kann, und alle Arbeiten zu verrichten, die uns
am Erreichen unseres Zieles nicht hindern» — so war er — eben als
Demokrat — jedem Staate, jeder Staatsform gegenüber, selbst gegenüber

der «eigenen» republikanisch-demokratischen recht mißtrauisch,
außerdem überzeugt, daß es «keinen Altruismus unter den Nationen
gibt». Dabei hat der weise Nachfahre des weisen Giordano Bruno
sehr wohl um die historische, geschichtsbedingte und politische
Notwendigkeit des Staates (auch des verurteilten monarchistischen)
gewußt und ausgesprochen — neb, Spinoza war in nichts ein Phan-



146 Freidenker Nr. 5

tast, ein Träumer oder Anarchist : «Wer zwischen Ungleichen Gleichheit

sucht, sucht etwas Unsinniges.» Und «wer den wechselnden Sinn
der Menge erfahren hat, verzweifelt fast an ihr, weil sie nicht durch
die Vernunft, sondern nur durch Affekte sich leiten läßt.» So im
Theologisch-politischen Traktat, in dem dann auch offen gesagt ist:
die Erfahrung lehre, «daß die Sorge für den Frieden und die
Eintracht die Uebertragung aller Gewalt auf einen Menschen verlangen»
könne. Sei der letzte und höchste Zweck des Staates auch die Freiheit

(das wirkhch freie Gemeinwesen, ich denke, man wird sich
erinnern), darum die Freiheit, weil die richtig verstandene Aufgabe
des Staates die Förderung des Wachstums, der Entwicklung; und
diese Aufgabe könne eben nur in Freiheit gelöst werden.

Wir wissen, daß Marx, Engels, Rosa Luxemburg und andere diese

Dinge später genauer und schärfer gesehen und erkannt haben, daß
keinem Staate gegeben ist, auch nicht dem demokratischsten, volle
Freiheit zu gewähren, jeder Staat das Instrument einer Klasse zur
Unterdrückung einer anderen und die Aufgabe die ist, die ökonomischen,

pohtischen und kulturellen Voraussetzungen zu schaffen, die
den Staat schließhch aufheben, den Sprung (aus dem Reich der
Notwendigkeit) in das wahrer und voller Freiheit gestatten.

Die Staatstheorien von Spinoza und die seines Zeitgenossen Hobbes

vergleichend, ist Bolin zu dem Schluß gekommen: «Bei Hobbes
fällt der Staat mit der seine Ordnung handhabenden Regierung
zusammen (mag diese nun monarchistisch oder republikanisch sein),
und diese allein hat nicht nur über alles was gut und böse, recht
und unrecht sein soll, sondern auch über Glaubenswahrheiten zu
entscheiden.» Gibt es für Hobbes auch kaum ein Staatswesen, «dessen

Anfänge sich vor dem Gewissen rechtfertigen lassen». «Spinoza
dagegen will nicht bloß die geistige Freiheit durchaus gewahrt wissen,
indem er jede sie betreffende Entscheidung der Staatsgewalt
entzieht; auch das Verhältnis zwischen den Machthabem und den

Staatsangehörigen ist ihm stets ein auf Gegenseitigkeit gegründetes:
die jedem von Natur zukömmliche Freiheit, wie sie seinem
Wohlergehen als vernünftigem Wesen entspricht, bleibt dabei immer
vorausgesetzt. Auch Spinoza verlangt eine kräftige Staatsverwaltung, die
aber lediglich eine die Taten allein betreffende Ordnung aufrechtzuerhalten

bestimmt ist. Der vom Staat aus durch das Gesetz begründete

Zwang hat eben den Genuß jener Freiheit zu sichern: das Wohl
der Staatsangehörigen bleibt einzige Richtschnur der ganzen Verwal-



Nr. 5 Freidenker 147

tung, und alle im Staate geltende Ordnung bezweckt nichts als die
Herrschaft der Vernunft, so daß der von der Staatsgewalt
auszuübende Zwang nur gegen die törichte Willkür der Leidenschaften,
aber nie gegen die von Einsicht und Besonnenheit geleitete
Lebensführung gerichtet sein dürfe. Freilich könne die Staatsgewalt auch
zur Unterdrückung der Staatsangehörigen und zum Vorteil der
Gewalthaber ausgebeutet werden; aber damit ist Unfriede und Empörung

heraufbeschworen, da das durch den Staatsverband einem
jeden zugesicherte Recht dadurch verletzt werde, und der Staat, der
Friede und Eintracht unter seinen Genossen aufrecht erhalten soll,
mit semer Bestimmung in Widerspruch gerate.» Soweit Bolin in
seinem Vergleich der Staatstheorien von Hobbes und Spinoza. Ist auch
vielleicht die eine oder andere Formulierung nicht ganz genau, so

war es wohl doch richtig, diese gegenüberstehende Zusammenfassung
zu geben. Spinoza selbst hat in einem Brief vom 2. Juni 1674 über
den Unterschied zwischen seinem und Hobbes politischem Denken
geschrieben, dieser Unterschied bestehe darin, daß ich — Spinoza —
«das natürliche Recht stets unangetastet erhalte, und daß ich den
Grundsatz aufstelle, daß der höchsten Obrigkeit in jeder Stadt nicht
mehr Recht über die Untertanen zusteht, als nach Maßgabe der
Gewalt, worin sie über den Untertanen steht, was im Naturzustand
stets stattfindet». In dem Pohtischen Traktat ist — außer dem, was
uns schon bekannt ist — zu lesen: «Es ist gewiß, daß man um so

weniger vermag, und folglich um so weniger Recht besitzt, je mehr
man Ursache hat, sich zu fürchten. Hinzu kommt, daß die Menschen
ohne wechselseitige Hilfe kaum ihr Leben unterhalten und ihren
Geist ausbilden können, und sonach ziehen wir den Schluß, daß das
dem Menschengeschlecht eigene Naturrecht sich nur da denken läßt,
wo die Menschen gemeinsame Rechte haben, und sie sich
gemeinschaftlich das Land, das sie bewohnen und anbauen können, erhalten,

sich schützen, wo sie jede Gewalt zurückschlagen und nach dem
gemeinschaftlichen Willen aller leben können.» Also immer wieder
und grundsätzlich : die Demokratie, die republikanische Demokratie.
«Und je mehr sie sich vereinigen» — die Bewohner eines Landes,
Staates oder Erdteils — «um so mehr Recht haben alle miteinander.»
Vereinigen als Gleiche

«Wir behaupten jedoch nicht», geht es weiter, und gerade hier
zeigt sich der grundehrliche Demokrat, «daß alles das, was nach
unserem Ausspruch mit Recht geschehen kann, am besten geschehe;



148 Freidenker Nr. 5

denn einen Acker mit Recht bebauen oder ihn am besten bebauen, ist
zweierlei ; sich mit Recht verteidigen, erhalten, ein Urteil fällen und
so weiter und sich am besten verteidigen, erhalten und das beste
Urteil fällen, ist auch zweierlei; folglich ist mit Recht herrschen, für
das Gemeinwesen sorgen und am besten herrschen, ebenfalls zweierlei.»

Es ist im Jahre 1676, wenige Monate vor dem Hingang von
Spinoza, daß er — nach langer Ueberlegung — mit Leibniz zusammentrifft,

ihm mehrere Aussprachen zugestanden hatte.

Gottfried Wilhelm von Leibniz, in gewissem Sinne der Fortführer
des Cogito, ergo sum von Descartes, anders, der idealistischen Seite
des cartesianischen Lehrgebäudes, hatte damals verschiedene Reisen
und Arbeiten hinter sich, war Bibliothekar und Rat des Herzogs von
Hannover und eben 30 Jahre alt geworden. Er erschien in der
einfachen und billigen Wohnung von Spinoza in gewählter Reisetracht,
denn groß war, sagt Huygens, seine Begier «zu scheinen». Spinoza
empfing den Besucher ohne alle Aufmachung und in einem sehr
dürftigen Gewand; und zeichneten den Unvergleichlichen auch die
Schatten des Todes, so sah sein Auge doch hell und sanft, ja heiter
auf den Dasitzenden, «der Spinozas Zustimmung zu gewinnen,
angelegentlich bemüht war» (Gompertz und Bohn). Daß Leibniz späterhin

seine Unterhaltungen mit Spinoza als ganz nebensächhche
Angelegenheit hinzustellen versucht hat, trotzdem er vorher alles nur
mögliche getan hatte, den seltsamen «Juden» zu sehen — halten wir
uns nicht lange dabei auf : es war und ist der ganze Leibniz, der
typische Leibniz, von dem Diderot mit vollem Recht geschrieben
hat, daß er noch «théologien dans le sens stricte de ce mot» gewesen,
und Heine gesagt, daß er von seiner Höhe «sehr gut das ganze
Christentum verteidigen konnte». «Er zeigte die Konsequenz der Orthodoxen

im Gegensatz zur Halbheit ihrer Gegner. Mehr hat er nie
gewollt Seine Feinde haben ihn der gemütlichen Schwachköpfigkeit
beschuldigt, seine Freunde, die ihn verteidigten, machten ihn dagegen

zu einem pfiffigen Heuchler.» Jedenfalls haben ihn auch «die
Billigsten von dem Vorwurf der Zweideutigkeit nicht freisprechen
können», ihn, der da nicht nur den schauerlichen «Essai de Théo-
dicée sur la bonté de Dieu, la liberté de l'homme et l'origine du mal»
verbrochen, von «prästabilierter Harmonie» wie «Monas monadum»
erzählt, von einer Uebereinstimmung von Vernunft und Offenbarung
(«De la conformité de la foi avec la raison») phantasiert und so wei-



Nr. 5 Freidenker i 149

ter, sondern gar gepfafft hat, «daß die Seelen, welche eines Tages
menschliche Seelen sein werden, im Samen, wie jene von anderen
Spezies, dagewesen» seien; «daß sie von den Voreltern bis auf Adam,
also bis seit dem Anfang der Dinge immer in der Form organischer

Körper existiert» hätten. Doch genug von «unserem» Leibniz.

Wir verzichten auf ihn. Welchen Eindruck Spinoza von der
Begegnung gehabt hat, ist leider nie bekannt geworden. Sicher keinen
guten ; denn sonst wäre es wohl bekanntgeworden.

Mit einem sehr guten und schönen Wort, das ich bei Herder, ja
bei Herder gefunden habe, und zwar in einem Brief — möchte ich
dieses Kapitel abschließen. Das Wort lautet: «Ich muß gestehen,
mich macht diese (Spinozas) Philosophie sehr glückhch. Könnte ich
nur meinen innersten Sinn aufschließen, sie ganz und unverrückt zu
genießen.» Ja, hätte er es nur gekonnt, hätte er nur, wie Spinoza,
vermocht, sich von Tradition: Rehgion, Gott und Göttern
freizumachen. Aber Herder lebte in Deutschland, in einem Sammelsurium
von Kleinstaaterei, Heuchelei, Betrug, Menschenhandel und noch
Schlimmerem, in einem Lande, das seine große Revolution, die
Bauernkriege von 1525 elend verloren, die Reformation «verhext»
und verwässert hatte und

Wir kommen zum letzten Kapitel dieser kleinen Studie.

m.
«Mein Zutrauen auf Spinoza ruhte auf der friedlichen Wirkung,

die er in mir hervorbrachte», ist ein Wort von Goethe; bei Heine ist
geschrieben: «Bei der Lektüre des Spinoza ergreift uns ein Gefühl
wie beim Anblick der großen Natur in ihrer lebendigsten Ruhe. Ein
Wald von himmelhohen Gedanken, deren blühende Wipfel in
wogender Bewegung sind, während die unerschütterlichen Baumstämme

in der ewigen Erde wurzeln.» Und dann folgen die Worte, die
wir kennen: «Es ist ein gewisser Hauch in den Schriften von
Spinoza, der unerklärlich. Man wird angeweht wie von den Lüften der
Zukunft.» Engels hat Spinoza einen glänzenden Vertreter der Dialektik

genannt ; und in dem Roman «M. Bergeret à Paris» sagt Anatole
France: «Wäre Napoleon so intelligent gewesen wie Spinoza, so
hätte er in einer Mansarde gewohnt und vier Bücher geschrieben.»

Die vier Bücher von Spinoza sind im Vorstehenden genannt, und
aus allen ist das eine und andere zitiert. Hier sei nun aus der «Ethica
more geometrico demonstrata» (Ethik nach geometrischer Methode



150 Freidenker Nr. 5

dargestellt) dieses wiedergegeben und besonders unterstrichen: «Der
Weise genießt die Dinge und erfreut sich an ihnen so viel wie möghch

(nicht zwar bis zum Ekel, denn das heißt nicht sich erfreuen)
Der Weise sage ich, erquickt und erfrischt sich an mäßiger und
angenehmer Speise und Trank, sowie an Geruch und Lieblichkeit der
Pflanzen, an Kleiderschmuck, Musik, Fechterspielen, Theater und
anderen dergleichen, welche jeder ohne irgend eines anderen Schaden

haben kann. Denn der menschhche Körper ist aus vielfachen
Teilen von verschiedener Natur zusammengesetzt, welche beständig
neuer und mannigfacher Nahrung bedürfen, damit der ganze Körper
zu allem, was aus seiner Natur erfolgen kann, gleich sehr fähig sei,
und folghch damit der Geist auch eben so fähig sei, mehreres
zugleich zu erkennen.» Und weiter: «Die Affekte, von denen wir
täglich bedrängt werden, beziehen sich meist nur auf einen Teil des

Körpers, der mehr als die anderen Teile von Reizen betroffen wurde;

und daher haben die meisten Affekte ein Uebermaß und halten
den Menschen in der alleinigen Betrachtung eines einzigen
Gegenstandes dergestalt fest, daß er an andere Gegenstände nicht zu denken

vermag.» Aber «eine Begierde, die aus einer solchen Freude oder
Trauer entspringt, die nur auf einen oder einige Körperteile Bezug
hat und nicht auf alle, nimmt keine Rücksicht auf den Nutzen des

ganzen Menschen». Um wir selbst zu sein, müssen wir aber den ganzen

Menschen sehen, den wirklichen Nutzen im Auge haben, das,

was den Menschen — wie wir gelesen haben — zu wahrhaft größerer
Vollkommenheit führt.

Wie gar nicht anders denkbar, hat auch und gerade Feuerbach —
ich sagte es schon im zweiten Kapitel, wenn auch etwas anders —
die ganze, ja, man darf sagen, welthistorische Bedeutung des
Menschen und Werkes Spinoza, dieses Werkes «der Erhabenheit, des

wahrhaften Menschen» erkannt. Und Gustave Flaubert hat von
Spinoza ausgerufen: «Quel homme! quel cerveau! quel science et quel
esprit!» Was auch ungefähr die Meinung von Albert Emstein.

Erst die Philosophie von Spinoza (die, wie wir wissen, Lessing als
die einzige bezeichnet hat, die es geben könne) habe, so wieder
Feuerbach, das Prinzip des Denkens — der Vernunft — zum eigentlichen

Prinzip der Philosophie gemacht. Was immer in der
jüdischchristlichen Welt — auch und selbst von Bruno und Descartes —
vor Spinoza philosophiert worden. Wohl hatte — nach Bacon, Lionardo,

Bruno und Galilei — Descartes den Weg freigelegt und angezeigt



Nr. 5 Freidenker 151

(die geometrische Methode) ; aber der Verfasser der Methode war
eben doch kein Spinoza, will sagen, nicht so konsequent wie eben
Spinoza. «Er ist nie mit sich selbst in Widerspruch» (Goethe) Meint
auch Schopenhauer («Preisschrift über die Freiheit des Willens»),
daß in bezug auf Freiheit und Notwendigkeit Widersprüche oder
zumindest entgegengesetzte Meinungen in den Schriften von Spinoza
zu finden seien. Aber dann sind es eben nicht die Meinungen von
Spinoza, sondern die feststehende oder kritisierende Wiedergabe
anderer Meinungen. (Womit, denke ich, Schopenhauers Einspruch
erledigt sein dürfte.) Erst Spinoza sollte zum eigenthchen Befreier der
Vernunft im Sinne des philosophisch-dialektischen Denkens, des

Denkens einer neuen Zeit werden.

«Die ganze Philosophie nach ihm ist von seinem Denken
durchdrungen», schreibt Durant. Womit allerdings nur wiederholt ist, was
Heine in «Die romantische Schule» mit dem Satz gesagt hat: «Alle
unsere heutigen Philosophen, vielleicht oft ohne es zu wissen, sehen
sie durch die Brillen, die Baruch Spinoza geschliffen hat.» Märten
nun ist der Auffassung, was jedoch nicht unbedingt ein Widerspruch
zur Meinung von Heine und Durant: der «Naturmaterialismus» der
spinozistiscben Philosophie habe aus seinen eigenen Wurzeln keine
Weiterbildung erfahren. «Er bheb der großartige, mit allen Mitteln
einer bestimmten Verstandeskultur konstruierte Schluß- und
Denkakkord mittelalterlicher Verstandeskulmination in dieser Sichtung.»
«Seine mathematische Logik ist die Konsequenz seiner ökonomischen

Struktur, die eine neue Basis weiterer Entwicklungen nicht
voraussehen konnte.» Wobei Märten doch vollkommen übersehen
hat, daß der nachgelassene «Tractatus pohticus», der sehr wohl eine
weitere Entwicklung (auch des «Naturmaterialismus» wie der
ökonomischen Struktur) vorausgesehen hat (so wenig wie die Ethik), zu
Ende gekommen ist. Beide Werke sind Fragment gebheben.

Spinoza, so Feuerbach wörtlich, «ist ein Astronom, der die Sonne
der Einheit mit unverhüllten Blicken schaut». «Er ist der Kopernikus

der neueren Philosophie.» Das unermeßhche Gefilde ist — bei
aller Bewegung, allen Attributen und Modi — der in sich ruhende
Mittelpunkt. Selbstlos taumelt die Erde um einen größeren Körper.
«Gleich einem Nachtfalter, der, fasciniert und trunken vom Lichtreiz,

die brennende Kerze umflattert und endlich in ihre Flamme
stürzt, als wäre es nur ein Akzident dieser leuchtenden Substanz. Der
Unterschied von Tag und Nacht ist Spinoza nur relativ, zu kleinlich,



152 Freidenker Nr. 5

als daß er hieraus auf ein eigenes Zentrum der Erde reflektieren und
ihre Bewegung um sich selbst als ein wesentliches und wichtiges
Moment hervorheben sollte.»

Ja, Spinoza war, ist und bleibt «die personifizierte Selbständigkeit
und Denkfreiheit, die Descartes für das wahrhafte Erkennen gefordert,

aber (doch eben) nicht durchgängig festzuhalten vermocht
hatte». Und Philosoph sein hieß für Spinoza, möchte ich in Abwandlung

eines Wortes von Henry David Thoreau schließlich sagen, nicht
bloß gewaltige Gedanken haben, auch nicht etwa, wie zum Beispiel
Epikuros und andere getan hatten, eine Schule gründen, sondern die
Wissenschaften oder Weisheiten so lieben, daß man ihren Vorschriften

gemäß ein freies, unabhängiges, sich selbst treues Leben in
Schlichtheit, Großmut und Zuversicht führt, ein Leben, in dem alles,
was wir sind, beständig innere Kraft und Freude oder Licht und
Flamme, wie Nietzsche in «Die fröhliche Wissenschaft» geschrieben,
auch alles, was uns betrifft.

Sehr im Gegensatz zu dem, was wir da eben von Durant und Heine
gehört, hat — nein, nicht Märten, sondern — Mauthner — das Werk
Spinozas ganz besonders achtend und liebend — doch als Tatsache
der Geschichte registriert, daß nicht das Lebenswerk von Spinoza,
sondern das von Pierre Bayle (1647—1706) für die Entwicklung des

Denkens, der Vernunft, der Philosophie oder, wie Mauthner es
ausdrückte, der Freigeisterei mehr geleistet habe «als vorher die kühnen
Träumereien der italienischen Weltverbesserer und der allerersten
englischen Deisten, als nachher (Spinoza ist hier vollkommen
übergangen) die Enzyklopädisten». Der religiöse Zweifel trieb Bayle zum
Zweifel an der Metaphysik, sagen Marx und Engles in ihrer «Heiligen

Familie», der «Kritik der kritischen Kritik». Dabei bereitete
Pierre Bayle «nicht nur dem Materialismus und der Philosophie des

gesunden Menschenverstandes ihre Aufnahme in Frankreich durch
die skeptische Auflösung der Metaphysik vor», er verkündete auch
«die atheistische Gesellschaft», und zwar durch den Beweis, «daß
eine GeseUschaft von lauter Atheisten existieren, daß ein Atheist
ein ehrbarer Mensch sein könne, daß sich der Mensch nicht durch
den Atheismus, sondern durch den Aberglauben und den
Götzendienst herabwürdige». «Pierre Bayle war nach dem Ausdruck
eines französischen Schriftstellers ,der letzte der Metaphysiker im
Sinne des 17. und der erste der Philosophen hn Sinne des 18.
Jahrhunderts'.» Vielleicht (und nicht mehr), möchte ich anfügen. Außer



Nr. 5 Freidenker 153

dem, daß es Lichtenberg, einer der hervorragendsten und unabhängigsten

Denker des 18. Jahrhunderts war, der, sowohl das Werk der
Italiener der Renaissancezeit, der englischen Deisten und Panthei-
sten wie das von Bayle und der französischen Enzyklopädisten recht
genau kennend, eines Tages notierte: «Wenn die Welt noch eine
unzählbare Zahl von Jahren steht, so wird die Universalreligion geläuterter

Spinozismus sein.» Womit allerdings kaum etwas anderes
gemeint sein dürfte als Atheismus im Sinne von Bayle: also Vernunft,
Wissen, Verantwortung und Freiheit — im besonderen von allem
Aberglauben und damit allen Kirchen — wie Freude im Unglauben
oder in dem Bewußtsein, der Überzeugung, daß das höchste Wesen
für den Menschen kein von ihm geschaffenes Gott- oder Götzenbild,

sondern der Mensch selbst ist, der freie Mensch schlechthin.
Frei natürlich auch, ja vor allem in seinen wirtschaftlichen —
ökonomischen — Verhältnissen.

So ist, bei aller Achtung vor dem gewaltigen Werke von Pierre
Bayle und bei aller atheistischen und sonstigen Kritik, auch der von
Marx, an Spinoza und seinem Oeuvre, die wahrhaft erhabene
Philosophie und Dialektik in diesem Werke wirklich weit mehr als nur
der Schluß- und Denkakkord mittelalterlicher Verstandeskuhnina-
tion. Spinozas Philosophie ist in Wahrheit die des lebensfreudigen,
zukunftsfrohen, zukunftsstarken, sich selbst wie der Umwelt gegenüber

verantwortungsbewußten, innerlich und äußerlich, ideell und
materiell freien Menschen. Die Philosophie des wahren Menschen,
um den der Kampf — wirtschaftlich, politisch und überhaupt und
damit nicht zuletzt auch der ehrlichen philosophischen Erkenntnis,
mag sie sich nun mathematischer oder anderer Formen bedienen —
nunmehr seit unzähligen Jahren geht.

Wenn die Dreiecke denken könnten, so ivürden sie sich ihren Gott
dreieckig vorstellen. Spinoza

Meide die Dummen — sie sind gefährlich; Dynamit explodiert
einmal, die Dummheit täglich. Roda Roda

Die Kirche ist exakt das, wogegen Jesus gepredigt hat und wogegen
er seine Jünger kämpfen lehrte. Friedrich Nietzsche

In : Kritik der bisherigen höchsten Werte, S. 66


	Baruch de Spinoza : (1632-1677) (Fortsetzung und Schluss)

