
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 4

Artikel: Baruch de Spinoza : (1632-1677) (Fortsetzung)

Autor: Seehof, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410615

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 4 Freidenker 103

Baruefa de Spinoza
(1632—1677)

Von Arthur Seehof, Höllstein, Kr. Lörrach

(Fortsetzung)

Im übrigen sei es vollkommen verkehrt, die Fehler, «die allen
Menschen innewohnen, bloß auf das gemeine Volk zu schieben». So

in dem letzten (unvollendeten) Werke von Spinoza, dem «Tractatus
politicus». Wohl behaupte man, im großen Haufen sei keine Mäßigung,

er sei schrecklich, wenn er nicht fürchte, denn er besitze weder
Wahrheit noch Urteil und so weiter. «Aber die Natur ist eine und
allen gemeinsam. Wir werden durch Macht und Bildung betrogen,
sodaß wir oft, wenn zwei dasselbe tun, sagen, der darf dies ungestraft

tun und jener darf nicht; nicht weil die Sache, sondern weil
der, der sie tut, anders ist. Den Herrschenden ist der Hochmut eigen.
Die Menschen sind hochmütig über eine Ernennung auf ein Jahr;
wie nun gar die Adligen, die glauben, das Ansehen auf ewig in
Besitz zu behalten.» Des weiteren ist ausgeführt: Freiheit und Sklaverei

könnten niemals vermengt werden, niemals friedlich nebeneinander

bestehen. Und dann heißt es, daß das Volk (von damals)
keine Wahrheit und kein Urteil besitze, sei doch in nichts ein «Wunder».

Werden doch die wichtigsten Angelegenheiten der Regierungen
in Heimlichkeit verhandelt. So daß das Volk «nur aus dem Wenigen,
was man nicht verheimlichen kann, seine Mutmaßungen» ziehen
könne. «Zu wollen also, daß man alles vor dem Volk, geheim
verhandle, und daß es dennoch keine verkehrten Urteile fälle, nicht
alles — oder doch viel — falsch auslege, ist höchste Torheit.» Könnte
es über wenig bekannte Dinge sein Urteil zurückhalten oder nach
dem Wenigen, das es erfährt, richtig urteilen, «verdiente es in der
Tat eher zu regieren, als regiert zu werden». Besonders schlimm für
das Volk seien Regierung und Situation da, «wo einer oder wenige
herrschen, emer oder wenige, die nicht auf das Recht oder die
Wahrheit sehen, sondern allein auf die Größe der Vermögen».

Und — ja! — das schrieb Spinoza (im übrigen werden wir, einige
Seiten weiter, mehr von seinen pohtischen und Staatstheorien hören)
«qui ne reconnaît point Dieu». Was bei Friedell lautet: Spinoza
gelangte «zum nackten Atheismus». «Ja, er war nicht einmal das, was



104 Freidenker Nr. 4

man im landläufigen Sinne einen Atheisten nennt, weshalb es ein
ganz richtiger mstinkt war, daß man lange Zeit ,Spinozist' als eine
Steigerung von Atheist empfand.» So läßt Herder in der Schrift
«Gott» seinen Theophron sagen: «Alles Ungereimte und Gottlose
nannte und nennt man zum Teil spinozistisch.»

Ob Spinoza, der da auch geschrieben hat, daß ein Dreieck, «wenn
ihm Sprache gegeben wäre», behaupten würde, «Gott sei eminent
dreieckig», sei wohl so selbstverständlich wie ein Kreis sagen würde,
die Gottheit sei «auf enühente Weise kreisförmig», in den
Manuskripten der philosophischen Schriften, insofern von Substanz
(Materie oder Natur) die Rede, das Wort Gott überhaupt benutzt hat.
wo doch, eben für Spinoza, die Substanz eine causa sui (Ursache
ihrer selbst), ist mehr als zweifelhaft. Von ersnthaften Kennern der
Schriften Spinozas wird behauptet, daß, insofern von Substanz oder
causa sui die Rede, Spinoza gar nicht von Gott gesprochen haben
kann. Das Gott-Wort sei erst bei späterer Durchsicht (durch andere)
oder der (nach Spinozas Tod erfolgten) Drucklegung in die Bücher
des ehemaligen Synagogenschülers hineingeflickt worden.

Ist nun auch die bekannte spinozistische Formel: «Deus sine
natura» mit dem Gottwort verbunden, so sagt die Formel aber in
Wirklichkeit, daß alle Dinge allein von der Natur, von sich selbst
ausgehen, sich — ohne bestimmten Sinn und Zweck — naturgemäß
entwickeln, Ursache ihrer selbst sind. Meint auch Feuerbach, daß nicht
die Formel Deus sine natura «die Parole der Wahrheit» sei, sondern
daß diese «Parole» zu lauten habe: Aut Deus, aut natura. Denn wo
Gott «mit der Natur oder umgekehrt die Natur mit Gott identifiziert
oder konfundiert» werde, sei «weder Gott oder Natur, sondern ein
mystisches, amphibohsches Zwitterding». Im Prinzip hat Feuerbach
natürlich recht, übersieht aber, was gerade eben in bezug auf das

Gottwort in den Manuskripten von Spinoza gesagt werden mußte.
Aber vielleicht hat Feuerbach auch noch nicht um die fast sicher
feststehenden Verfälschungen im Werke von Spinoza gewußt. Wie
sehr, trotz der Kritik an der Deus-Formel, gerade Feuerbach Spinoza
geschätzt und erkannt hat, geht aus einer ganzen Anzahl von Aeußerungen

hervor, von denen eine Aeußerung durchaus richtig erkennt :

«Das Geheimnis, der wahre Sinn der spinozistischen Philosophie ist
die Natur.» Eine andere Aeußerung werden wir weiter unten, im
dritten Kapitel, finden.

Dann ist bei Spinoza gesagt, daß das Streben der Menschen, die



Nr. 4 Freidenker 105

menschliche Entwicklung, der menschliche Fortschritt allein aus
dem Selbsterhaltungstrieb, dem «appetitus» zu erklären sei. «Da die
Vernunft nichts wider die Natur fordert, so fordert sie demnach, daß

jeder sich selbst liebe, seinen Nutzen suche, sofern es wirklich sein
Nutzen ist, und all das erstrebe, was den Menschen zu wahrhaft
größerer Vollkommenheit führt; und überhaupt, daß jeder sein Sein,
soviel er nur kann, zu erhalten strebt.» Gut heißen wir, was das Streben

fördert, was es beeinträchtigt, böse. Aber der Mensch begehrt
die Dinge nicht, weil sie gut sind, sondern er nennt sie gut, weil er
sie begehrt. Womit — wie auch schon in Sätzen, die wir gelesen
haben — noch einmal allen Religionen, doch wesentlich der christlichen

Religion, die ja im Begehren — in der Begierde — das Böse
sieht, widersprochen ist. Und mit Recht widersprochen. Ist doch
«Begierde des Menschen Wesenheit selbst» und die Passivität der
Leidenschaften «die Knechtschaft des Menschen». Auch dieseWorte sind
von Spinoza, der den Religionen auch damit widersprochen hat, daß
(wie später auch von Friedrich Nietzsche) die Reue, die zum
Unglück noch den Schmerz der Zerknirschung fügt, aufs schärfste
abgelehnt ist. Mit alledem oder auch so kommt das folgerichtige und
unerbittlich-klare Denken Spinozas zu dem Schluß des Nichtvorhandenseins

eines Gottes. Der angenommene oder gedachte — postulierte

— hebt sich, im Denken, durch sich selbst auf. Was bleibt, ist
allein die sich stets erneuernde, unendliche, unbestimmte (nach
Einstein aber genau zu bestimmende), alles umfassende Natur, die
Substanz mit Attributen und Modus. Außer ihr kann nichts sein, ist nichts.

Es ist so, meint auch Friedell, daß es «nicht natürlich, nicht
menschlich und wahrscheinlich auch nicht göttlich» sei, so wahrhaftig,

klar und konsequent zu denken. Nämlich, daß aus der Natur alles
notwendig geflossen ist und fließt; «auf dieselbe Weise, wie aus der
Natur des Dreiecks von Ewigkeit in Ewigkeit folgt, daß seine drei Winkel

gleich zwei rechten sind».

Was nun das Gute und Böse oder Schlechte, sachlich, in der
Natur — und nicht als menschliches, religiöses oder politisches
Problem — gesehen, angeht, so ist sowas — immer nach Spinoza —
überhaupt nicht vorhanden. So wenig wie etwas Schönes oder
Häßliches. Was natürlich auch heißt: so wenig die Natur ein gutes Prinzip

(Gott) kennt, so wenig kennt sie ein böses oder schlechtes (Teufel)

Ausdrücklich sagt Spinoza, daß er der Natur «weder Schönheit
noch Häßlichkeit, weder Ordnung noch Verwirrung» zuschreibe, «da



106 Freidenker Nr. 4

die Dinge nur in bezug auf unsere Einbildung schön oder häßlich,
geordnet oder verworren genannt werden können». «Was das Gute
und das Schlechte betrifft, so bezeichnen diese Ausdrücke nichts
Positives in den Dingen, sofern man die Dinge an sich selbst betrachtet.»

Des weiteren ist geschrieben, es gehöre «weder Verstand noch
Wille zur Natur». «Die Ordnung und Verknüpfung der Ideen ist
dieselbe wie die Ordnung und Verknüpfung der Dinge.» So verhalten

sich «Verstand und Wille zu dieser oder jener Idee ebenso wie
die Standhaftigkeit zu diesem oder jenem Stein». Im übrigen seien
«Wille und Verstand ein und dasselbe». Und jede Idee werde zur
Tat, sofern ihre Umwandlung nicht durch eine andere Idee gehemmt
werde

Also da gibt es, nach Spinoza, nur eine Substanz mit Attributen und
Modi oder, besser gesagt, mehreren Attributen und unendlich vielen

Modi (Formen oder Gestalten). Von den Attributen könne der
Mensch allerdings nur zwei erkennen: die Ausdehnung und das Denken,

die aber, wie Wille und Verstand, vollkommener Parallelismus,
eins sind, wie Körper und Geist. Geist ist die Idee des Leibes und
seiner Affektionen. Eines kann vom anderen nicht getrennt werden. Wir
wissen es. (Siehe Kapitel eins.) Wörtlich: «Das höchste Gut ist die
Erkenntnis der Einheit, die der Geist mit der ganzen Natur bildet.»
Wohlgemerkt, der Natur und nicht Gott. Anders: alle Affekte des

Geistes sind lediglich Ideen vom Zustand des Körpers («corporis
affectiones»), die seine Macht zu handeln entweder vermehren oder
vermindern. (Was aber selbstverständlich nichts mit dem bekannten
Schwatz zu tun hat, daß der Geist den Körper baue, der Geist es sei,
der da lebendig mache und «das Fleisch kein nütze». Im GegenteU.
Heißt es doch auch bei Spinoza nicht: Ich denke, also bin ich,
sondern es ist — wie dann auch einmal von Voltaire — gesagt: «Ich bin,
und ich denke.»)

Nochmals: alles geht aus ein und derselben Substanz/Materie
oder Natur hervor, ist in ihr enthalten, ihr immanent. Bildet sich auf
Grund von Notwendigkeiten. Beruht auf schon immer vorhandenen
Ursachen. Einen besonderen Sinn und Zweck gibt es darum nicht,
weil Zweck ja sagen würde, daß die Substanz nicht schon immer
alle Attribute und Modi, allen Sinn enthalten habe. Wie die Geburt
oder das Leben den Tod, und der Tod das Leben beinhaltet.
Tatsächhch muß, nach Spinoza, die Unendhchkeit der einen Sub-



Nr. 4 Freidenker 107

stanz Unendliches auf unendliche Weise zeugen. Ursache ihrer selbst
sein. Mag sich entwickeln was immer.

Ja, was immer; so «eine endlose Reihe immer schönerer und
vollkommener Wesen», wie Charles Darwin geschrieben hat. Und die sich
ja tatsächlich, «während unser Planet, den strengen Gesetzen der
Schwerkraft folgend, sich im Kreise schwingt», aus einfachstem
Anfange, einer Urform entwickelt hat. Im übrigen hat — als Darwinist
— auch Ernst Häckel, der Klarheit, Sicherheit und Folgerichtigkeit
Spinozas höchstes Lob zollend, dargelegt, es gebe nur eine Weltsubstanz,

und die sei Körper und Geist zugleich. Auch Wilhelm Ostwald
hat — gleichfalls als Darwinist — von nur einer Substanz gesprochen,

und die ist «alles, was unter wechselnden Umständen bestehen
bleibt». «Bei allem Wechsel der Erscheinungen beharrt die Substanz,
und das Quantum wird in der Natur weder vermehrt noch vermindert»,

heißt es bei Kant. (Zu welcher Erkenntnis allerdings auch
schon Bruno und lange vor ihm die Griechen gelangt waren; und
zwar nicht nur Denker wie Leukippos, Demokritos und so weiter,
auch andere, wie zum Beispiel der Schüler des Xenophanes, Parmenides

— 540—457 vor unserer Zeitrechnung — und Empedokles —
490—430. Bei Bruno heißt es: «Wie sich auch die Formen ins
Unendliche vermannigfaltigen und eine Form auf die andere folgt, es

bleibt doch immer ein und dieselbe Materie vorhanden Nur die
Formen wechseln, die Materie aber ist unvergänglich, fest, ewig, die
wahrhaft seiende Substanz.»)

Zu Spinoza. Seinen vorhin wiedergegebenen Worten: die Passivität
der Leidenschaften sei «die Knechtschaft der Menschen», hat er folgen

lassen, die Aktivität der Vernunft ist die menschliche Freiheit.
Doch sei auch die nun keineswegs von der Substanz, den Kausalgesetzen

und so weiter unabhängig, so wenig wie von echter Leidenschaft,
aber doch unabhängig von krankhafter oder unechter, unvollkommener

Leidenschaftlichkeit, vom «Individuahsmus der Instinkte»,
wie es Durant ausgedrückt hat. Ja, die Aktivität der natürlichen,
gesunden Vernunft ist und will Freiheit. Und was das vernunftsgemäße
Leben, seine Aktivität in Freiheit hindert oder schädigt, ihm
widerstreitet muß darum abgelehnt, bekämpft werden. Ist von Spinoza
abgelehnt, bekämpft worden. Wie die Bibel oder die Rehgionen
schlechthin. Tugenhaft ist allein, der, der entsprechend natürhcher,
gesunder Vernunft ehrlich-wahr handelt, strebt. Einen Lohn der
Tugend gibt es nicht. Glückseligkeit ist kein Lohn, sondern die Tugend



108 Freidenker Nr. 4

selbst. Weil echte Glückseligkeit über den erkenntnislosen Begierden
(aber auch Religionen) steht und Selbstbescheidung beinhaltet.
Aber auch — wie lasen wir doch? — Selbstliebe. Welchen Worten
Spinoza angefügt hat: «Menschen, die aus Vernunft gut sind, das

heißt, Menschen, die nach Anleitung der Vernunft ihren Nutzen
suchen, erstreben nichts für sich, was sie nicht auch für die übrigen
Menschen begehren.» Womit natürlich auch noch einmal gesagt ist,
dem Mitmenschen keinen Schaden zuzufügen. Und natürlich wieder
die Gewaltherrschaft einzelner mit ihrer Geheimdiplomatie verurteilt.

*

Wie nun Heine in seinen Betrachtungen «Zur Geschichte der Religion

und Philosophie in Deutschland» nicht umhin gekonnt hat, auf
die persönlichen Geschicke Spinozas aufmerksam zu machen, kann
und will auch ich jetzt nicht umhin, auf sie hinzuweisen.

Spinoza ist nicht bloß durch die Theorie, das Buch und Denken,
sondern auch durch das Leben selbst der geworden, der er eben
geworden ist. Auch oder gerade «das unterscheidet ihn von den meisten
Philosophen, und in seinen Schriften erkennen wir die mittelbaren
Einwirkungen des Lebens». Weder Philosophie noch Geschichte noch
Politik waren für Spinoza bloße Wissenschaften. Er erlebte den
geschichtlichen Ablauf, Staat, Religion und Gesellschaft am eigenen
Körper.

Den Vater seiner Geliebten (Van den Ende) hat man wegen
Teilnahme an einer Verschwörung gegen Louis XIV., der geglaubt hatte,
die protestantischen Niederlande seinem Regime so oder ähnlich un-
trewerfen zu können wie einmal die katholische spanische Monarchie

die Niederlande unterworfen hatte, zum Tode verurteilt und
gehenkt. «Und nirgends in der Welt wird man schlechter gehenkt als

in den Niederlanden.» VieUeicht. Ich will darüber mit Heine nicht
streiten, der fortfährt: «Dir habt keinen Begriff davon, wie unendlich

viele Vorbereitungen und Zeremonien dabei stattfinden. Der De-

liquent stirbt zugleich vor Langerweile, und der Zuschauer hat dabei

hinlängliche Muße zum Nachdenken. Ich — Heine — bin überzeugt,
daß Spinoza über die Hinrichtung des alten Van Ende (der ihm,
außer der lateinischen Sprache, viel Erfahrung und Wissen vermittelt

hatte) sehr viel nachgedacht hat, und so wie er — Spinoza — früher

die Religion mit ihren Dolchen begriffen, so begriff er auch jetzt



Nr. 4 Freidenker 109

die Politik (und Geschichte) mit ihren Stricken.» Und zog die Lehren.
Nicht zuletzt im «Tractatus politicus», überhaupt.

Da hatte man Jahre nach dem «Fall» Acosta, 1656, am 27. Juli,
den ehemaligen Schüler der Synagoge wegen seiner ganzen
Haltung: seines Denkens und Sprechens, unter den schauerlichen Tönen
des Bockshorns (des Schofars), allerfeierlichst, mit allen Flüchen
und Verwünschungen aus der Gemeinschaft der Juden ausgestoßen,
gesagt: Gott werde «seinen Namen unter dem Himmel vertilgen»,
dem Elenden nie verzeihen, und ihn für unwürdig erklärt, hinfort
den Namen Jude zu tragen. Doch «seine christlichen Feinde waren
großmütig genug, ihm diesen Namen zulassen» (Voltaire). Die Juden
aber waren ganz unerbittlich. «Und man zeigt den Platz vor der
Synagoge in Amsterdam», so nachmal Heine, «wo sie einst mit ihren
langen Dolchen nach dem Spinoza gestochen haben.» Den «einzigen
Juden von Kopf erkannten sie für keinen Glaubensgenossen und
wollten ihn ermorden», sagt Lichtenberg.

Wörtlich heißt es in dem Ausstoßungspapier: «Mit dem Ratschluß
der Engel und nach dem Urteilsspruch der Heiligen verbannen,
verfluchen und verdammen wir (die Häupter der Vorsteherschaft der
Gemeinde) Baruch de Espinoza und stoßen ihn aus in Uebereinstimmung

mit der gesamten heiligen Gemeinde, angesichts der heiligen
Bücher und der sechshundertdreizehn Gebote, die in ihnen enthalten

sind, und sprechen jenen Fluch über ihn aus, mit dem Ehsa
seine Kinder verfluchte, und alle die Flüche, die im Buch des
Gesetzes geschrieben sind. Verflucht sei er am Tage und verflucht bei
Nacht ; verflucht wenn er sich niederlegt und verflucht, wenn er sich
erhebt; verflucht beim Weggehen und verflucht beim Eintreten. Der
Herr möge nie wieder ihm verzeihen oder ihn anerkennen; mögen
Rache und Zorn des Herrn fortan flammend gegen diesen Menschen
lodern, ihn mit allen Flüchen beladen, die im Buche des Gesetzes

geschrieben sind, und seinen Namen hinieden vertilgen; möge ihn
der Herr wie ein Uebel von allen Stämmen Israels fernhalten, ihn
mit allen Flüchen des Himmels, wie sie im Buch des Gesetzes
geschrieben sind, beladen, und möget ihr alle, die ihr dem Herrn,
eurem Gotte folgsam dient, an diesem Tage erlöst werden.» Es folgt
— und zwar nach allerlei Verboten, mit dem Verfluchten weder zu
sprechen, zu korrespondieren noch unter einem Dache zu wohnen
und so weiter — daß «niemand ein von ihm diktiertes oder von seiner
Hand geschriebenes Schriftstück lese».



110 Freidenker Nr. 4

Ja, so produzierte sich im 17. Jahrhundert die offizielle (machtlose)

jüdische Inquisition, so und wie eben im «Fall» Acosta. Doch
niemand weiß mehr etwas von dem damaligen Oberhaupt der
Amsterdamer Judengemeinde: MenassehBen Israel; Spinoza (aber auch
Acosta) gehören längst der ganzen Menschheit. Acostas «Aufschrift
seines Urlaubes aus dem Leben, exemplar humanae vitae, rührte
mich von jeher», sagt Herder in den «Briefen zur Beförderung der
Humanität»; und Spinozas Name strahlt über Zeiten und Völker.
Unvergeßlich, solange Menschen sind.

Vor der Ausstoßung aus dem Judentum — die jetzt folgenden
Angaben finden sich sowohl bei Jean Colerus («La vie de Benoit de

Spinoza, tirée de ses écrits de ce fameux Philosophe et du témoignage
de plusieurs personnes, dignes de foi, qui l'ont connu particulièrement»)

wie bei Pierre Bayle («Dictionnaire historique et critique»),
dann auch bei Herder wie in der Spinoza-Biographie von Berthold
Auerbach wie auch bei Durant — hatte die jüdische Gemeinde noch
gehofft, den ihr unbequemen Denker mit einer Jahresrente von 1000
Gulden bestechen zu können. Natürlich hatte Spinoza abgelehnt;
und seine Gesinnungstreue hätte ihn tatsächlich fast das Leben
gekostet. Denn bald nach der Ausstoßung versuchte ein fanatischer
Judennarr, Durant sagt, ein gläubiger Schuft, «der durch Mord seine

Theologie erläutern wollte», Spinoza zu erdolchen, dem Acosta
eiligst nachfolgen zu lassen. Glücklicherweise war Spinoza dem
Schurken zuvorgekommen, und der Dolch hatte lediglich ein wenig
den Hals und den Rock des Angegriffenen gestreift.

Kaum hatte Spinoza erfahren, daß die Amsterdamer Gemeinde
ihn mit dem Banne belegt, mit allen Flüchen beladen hatte, als er
kurz und klar erklärte: «Immerhin zwingt man mich zu nichts, was
ich nicht auch ohnehin getan haben würde.» Was galt ihm schon
noch das ganze Judentum, ja alle Theologie.

Ausgestoßen aus der jüdischen Gemeinde, wies auch der Vater,
«der auf das Glänzen seines Sohnes in der hebräischen Gelehrsamkeit

gehofft hatte», den Verbannten von sich; und «seine Schwester
versuchte, ihn um eine kleine Erbschaft zu betrügen». So nochmal
Durant, der des weiteren schreibt: «Kein Wunder, daß Spinoza wenig

Humor hat! Und kein Wunder, daß sich seiner manchmal
Bitterkeit bemächtigt, wenn er an die Hüter des Gesetzes (im Staat und
in der Gemeinde, ja überhaupt) denkt.»

Wie doch nicht nur bitter, sondern wahr, wahr wie das Sonnen-



Nr. 4 Freidenker 111

licht oder wie Spinoza überhaupt ist, wenn er — auch daran sei
erinnert — von dem auch noch zu seiner Zeit umgehenden Hexenwahn
schreibt, er sei nichts als Gespensterei, die eigentlich niemand
verstehen könne. Wörtlich: «Die Welt wäre wirklich schön geschmückt,
wäre sie nach dem Belieben unserer Phantasie und mit solchen Dingen

(eben den Hexereien oder überhaupt «Wundern», Göttern usw.)
geschmückt und verziert, die sich jeder leicht vorstellt, niemand aber
zu erkennen imstande ist.» Finden sich diese Worte in einem Brief,
so heißt es in einem anderen — und zwar an den zum Katholizismus
desertierten, ehemaligen Schüler Albert Burgh — : «Wenn Sie
behaupten, daß Gespenster und Gespenstererscheinungen, in der
niedern Region — ich befolge ganz Htren Stil, wiewohl ich nicht
begreife, daß die Materie hier in der niederen Sphäre geringeren Wert
als in der höheren haben solle — aus der zartesten, seltensten und
feinsten Substanz bestehen, so scheinen Sie von Spinngeweben, Luft
oder Dünsten zu sprechen. Die Behauptung, daß sie unsichtbar sind,
ist mir gerade so viel, als wenn Sie sagen, was sie nicht sind, nicht
aber was sie sind; wenn Sie nicht etwa damit sagen wollen, daß sie
sich nach Belieben sichtbar oder unsichtbar machen, und daß die
Vorstellung hier, wie bei allem Unmöglichen, Schwierigkeiten
findet.» Des weiteren heißt es — und zwar nachdem die Autorität von
Plato, Aristoteles und Sokrates abgelehnt und die von Demokritos
Epicuros und Lucretius bejaht ist — es sei wirkhch kaum verwunderlich,

«daß die, die verborgene Eigenschaften, intentionelle
Spezies, substanzielle Formen und tausend andere Narrheiten
vorgebracht haben, auch Gespenster und Gespenstererscheinungen
angenommen und alten Weibern geglaubt haben, um die Autorität des

Demokritos zu schwächen, dessen guten Namen sie so sehr beneideten,

daß sie alle seme Schriften, die er mit so großem Ruhm herausgab,

verbrannten». Am hebsten wohl noch immer verbrennen möchten,

sie, die wohl dulden, «daß der Teufel die Menschen ungestraft
betrügt», aber nicht dulden, «daß die Menschen, die so jämmerlich
vom Teufel betrogen und verführt sind, ungestraft bleiben». Wer
immer, lesen wir in dem dritten Schreiben, nach den wahren
Ursachen der sogenannten Wunder (oder auchHexereien usw.) suche,
«und die Dinge in der Natur als Forscher zu verstehen bemüht ist
und sich nicht wie ein Tor über sie wundert», gelte (noch immer)
«allenthalben als ein Ketzer» und werde verschrien. Von den Pfaffen

jeder Art. «Denn sie wissen, daß mit dem Aufhören der Unwis-



112 Freidenker Nr. 4

senheit auch das Staunen aufhört» (oder, anders, der Glaube an
«Wunder», Götter, Teufel usw.) «und damit das einzige Mittel, um
ihre Beweise zu führen und ihr Ansehen zu erhalten.» (Nicht viel
anders hörten wir es ja auch eingangs von Hobbes, da wir lasen, die
Verrichtung von Wunderwerken sei der einzige Beweis einer göttlichen
Offenbarung und so weiter. Und auch Hobbes war, wie eben Spinoza,
zutiefst Atheist, hat Hobbes auch, im Gegensatz zu Spinoza [doch
nicht anders wie zum Beispiel auch Jonathan Swift, 1667—1745] die
Rehgion — vom Staate kontrolliert — für ein recht brauchbares Mittel

gehalten, feudale, absolute, bürgerliche oder überhaupt Politik
zu machen, anders, die große Masse der ausschließlich auf den
Verkauf der Arbeitskraft Angewiesenen, der Besitzlosen in emer
bestimmten Knechtsehgkeit und damit Abhängigkeit zu erhalten. Daß
auch Hobbes Atheist gewesen [wie übrigens auch Swift], ist nicht
zuletzt von jenem Arzt Gui Patin bezeugt, der Hobbes behandelt
hatte, als er so schwer krank gewesen, daß er sich hatte töten wollen.

Damals, berichtet Patin, waren römisch-katholische, anglikanische

und calvinistische Geistliche zu ihm gekommen, ihn zu
trösten. Er aber hatte sie alle abgewiesen, ihnen gesagt: «Laßt mich in
Ruhe, oder sonst werde ich, sollte ich noch die Kraft dazu haben,
euren ganzen Schwindel von Aaron bis auf euch selber aufdecken.»
Und er hat ihn dann ja auch aufgedeckt, und nicht nur im «Levi-
than», in einer ganzen Reihe von Schriften. Und Swift schrieb eines
Tages, im Anschluß an eine Schrift seines Freundes Anthony Collins
— 1676—1729 — [«Discours of Free-thinking, occasioned by the Rise

an Growth of a Sect, call'd Free-thinkers» — Abhandlung über das

Freidenken, bei Gelegenheit des Aufkommens und Anwachsens einer
Sekte, die man Freidenker nennt] : «Listige, intrigierende Menschen
haben, um die Leute in Respekt zu halten, durch verschiedenste
Regierungsformen eine höchste Gewalt auf Erden eingesetzt, daß sie die
Menschheit in Furcht vor den Galgen erhalte; und eine höchste
Gewalt im Himmel mit der Furcht vor der Verdammnis.») Doch wir
müssen wieder zum eigentlichen Thema.

Außer dem klugen und tapferen Van den Ende, hat auch der
hervorragende niederländische Gelehrte — Mathematiker und Physiker
— der Autor des ersten emstzunehmenden Werkes über die
Wahrscheinlichkeitsrechnung wie anderer entscheidender Werke, Christian

Huygens, zu den guten Freunden von Spinoza gehört.
«Zunächst waren es physikalische und namenthch optische Interessen,



Nr. 4 Freidenker 113

welche Spinoza mit dem weltberühmten Naturforscher zusammengeführt

hatten, zumal auch Huygens, wie Spinoza, großes Geschick
im Schleifen optischer Gläser besaß» (Bolin). Mit welchem Schleifen

sich der «Ausgestoßene» ernährte. Aber auch in den Schriften

von Descartes war Huygens recht bewandert. «Es läßt sich dies

wenigstens aus den in Spinozas Briefwechsel aufgenommenen
Zuschriften aus dem Jahre 1666 schließen, von denen angenommen
wird, daß sie an Huygens gerichtet gewesen, nachdem dieser, von
Jean Baptiste Colbert (dem fortschrittlichsten, klügsten, aber auch
schließlich gescheiterten Minister von Louis XIV.) an die von ihm
(Colbert, 1619—1683) eben gegründete Akademie der Wissenschaften

berufen, seinen Aufenthalt in Paris genommen hatte, wodurch
der persönliche Verkehr mit Spinoza wieder gelöst war» (gleichfalls
Bolin). Erst 1681 ist Huygens wieder, durch die Vorwehen der
Aufhebung des Ediktes von Nantes veranlaßt, nach den Niederlanden
zurückgekommen. Doch Spinoza war ja nicht mehr

Ein anderer seiner guten Freunde war der 1672 ermordete
niederländische, republikanische Staatsmann Jan de Witt. Von ihm soll
Spinoza schließlich — nachdem, außer dem Angebot der jüdischen
Gemeinde in Amsterdam, noch andere finanzielle Angebote
abgelehnt waren — eine bescheidene Jahresrente von 200 Gulden
angenommen haben. Reine Legende doch ist, daß Spinoza de Witt nicht
nur mathematischen Unterricht erteilt — ja, Spinoza war auch, wie
Descartes, Isaac Newton und Huygens — ein hervorragender
Mathematiker — sondern den tapferen Witt auch bei wichtigen
Staatsgelegenheiten beraten habe.

Seiner ganzen philosophischen und politischen Ueberzeugung nach
ist der stets — ähnlich wie einmal Epikuros — namenlos bescheiden
lebende Nachfahre Brunos, der Verfasser der «Prinzipien der
Philosophie von Renatus Des Cartes» oder, lateinisch, «Renati des Cartes

Principiorum philosophiae pars I. et H., more geometrico demon-
stratae» (so der Titel des im Frühjahr 1663 erschienenen Werkes,
das, mit einem Anhang metaphysischer Betrachtungen, im übrigen
das einzige Buch ist, das, zu Lebzeiten von Spinoza, mit voller
Namensnennung herausgekommen) der Republikaner gewesen, der da
einmal, wie wir gelesen, von freien Gemeinwesen gesprochen und
dann alles das von vernünftigster Staatsform, Demokratie und so weiter

geschrieben hat, was wir gleichfalls gelesen. Und wenn einer im



114 Freidenker Nr. 4

17. Jahrhundert, hatte Spinoza volle Berechtigung von sich zu sagen:
«Ich bin ein guter Republikaner.»

Im Theologisch-politischen Traktat, der 1670 anonym erschien und
sofort durch Nennung auf dem kirchlichen «Index Expurgatorius»
ausgezeichnet wurde wie auch dadurch, daß man den Verkauf durch
staatliche Behörden verbot — dem jüdischen Inquisitionsfluch ist
also der christhche eiligst gefolgt — ist von Spinoza ganz eindeutig
dagegen Front gemacht, daß eine Majestät heihg, irgend ein Gottbild

sei und gesagt, sie könne nur durch die Wahl oder Zustimmung
oder Duldung der Menschen regieren. Wörtlich: «Wahrlich, wenn
die Menschen ihres natürlichen Rechtes derart beraubt werden könnten,

daß sie künftig weiter nichts zu tun vermöchten, als was
diejenigen wollen, die das höchste Recht besitzen, dann dürfte man ja
ungestraft auf das schändlichste gegen die Untertanen verfahren.» In
dem — unvollendeten und nachgelassenen — Politischen Traktat
heißt es: «Nur jene, die nach der unbeschränkten Gewalt streben,
wissen nichts weiter als zu wiederholen, daß das Staatsinteresse die
geheime Abwicklung der Staatsgeschäfte verlange Je mehr
dergleichen Redensarten sich unter dem Mantel des Nutzens verbergen,
um so schlimmere Knechtschaft haben sie zur Folge Es ist besser,
die rechthchen Absichten sind dem Gegner bekannt, als daß die
bösen Geheimnisse der Tyrannen den Bürgern verborgen bleiben.
Wer die Staatsgeschäfte geheim zu treiben vermag, hat es ganz in
seiner Gewalt, ähnlich wie dem Feinde im Kriege, auch den Bürgern
im Frieden nachzustellen.» (Fortsetzung folgt.)

Die Anbetung der Vergangenheit, in der ihr aufgeht, hat nichts
Erhebendes für einen heutigen Geist, der den alten Herrn dort oben

längst entlarvt und als Nichts erkannt hat. Wie lang ist es her, daß

die Menschheit im Abendland die Bibel als das verbreitetste Buch
in den Händen hat. Spürst du eine tiefere Wirkung davon? Aber
drück' einem gut durchschnittlichen Europäer oder Amerikaner das

Gewehr in die Hand mit der Ermächtigung, für seinen Staat drauflos

zu knallen, und über Nacht wird er sich zum Massenmörder
entwickeln. Herbert Eulenberg


	Baruch de Spinoza : (1632-1677) (Fortsetzung)

