Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 4

Artikel: Baruch de Spinoza : (1632-1677) (Fortsetzung)
Autor: Seehof, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410615

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410615
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 4 Freidenker 103

Baruch de Spinoza
(1632—1677)

Von Arthur Seehof, Héllstein, Kr. Lorrach
(Fortsetzung)

Im iibrigen sei es vollkommen verkehrt, die Fehler, «die allen
Menschen innewohnen, blo3 auf das gemeine Volk zu schieben». So
in dem letzten (unvollendeten) Werke von Spinoza, dem «Tractatus
politicus». Wohl behaupte man, im groflen Haufen sei keine Mafi-
rung, er sei schrecklich, wenn er nicht fiirchte, denn er besitze weder
Wahrheit noch Urteil und so weiter. «Aber die Natur ist eine und
allen gemeinsam. Wir werden durch Macht und Bildung betrogen,
sodall wir oft, wenn zwei dasselbe tun, sagen, der darf dies unge-
straft tun und jener darf nicht; nicht weil die Sache, sondern weil
der, der sie tut, anders ist. Den Herrschenden ist der Hochmut eigen.
Die Menschen sind hochmiitig iitber eine Ernennung auf ein Jahr;
wie nun gar die Adligen, die glauben, das Ansehen auf ewig in Be-
sitz zu behalten.» Des weiteren ist ausgefiihrt: Freiheit und Skla-
verei konnten niemals vermengt werden, niemals friedlich nebenein-
ander bestehen. Und dann heiBt es, daBB das Volk (von damals)
keine Wahrheit und kein Urteil besitze, sei doch in nichts ein «Wun-
der». Werden doch die wichtigsten Angelegenheiten der Regierungen
in Heimlichkeit verhandelt. So daf3 das Volk «nur aus dem Wenigen,
was man nicht verheimlichen kann, seine MutmafBungen» ziehen
kénne. «Zu wollen also, dal man alles vor dem Volk.geheim ver-
handle, und da3 es dennoch keine verkehrten Urteile fille, nicht
alles — oder doch viel — falsch auslege, ist hochste Torheit.» Konnte
es iiber wenig bekannte Dinge sein Urteil zuriickhalten oder nach
dem Wenigen, das es erfihrt, richtig urteilen, «verdiente es in der
Tat eher zu regieren, als regiert zu werden». Besonders schlimm fiir
das Volk seien Regierung und Situation da, «wo einer oder wenige
herrschen, einer oder wenige, die nicht auf das Recht oder die
Wahrheit sehen, sondern allein auf die GréBe der Vermogens.

Und — ja! — das schrieb Spinoza (im iibrigen werden wir, einige
Seiten weiter, mehr von seinen politischen und Staatstheorien héren),
«qui ne reconnait point Dieu». Was bei Friedell lautet: Spinoza ge-
langte «zum nackten Atheismus». «Ja, er war nicht einmal das, was



104 ' Freidenker Nr. 4

man im landldufigen Sinne einen Atheisten nennt, weshalb es ein
ganz richtiger Instinkt war, dall man lange Zeit ,Spinozist’ als eine
Steigerung von Atheist empfand.» So 1liBt Herder in der Schrift
«Gotty seinen Theophron sagen: «Alles Ungereimte und Gottlose
nannte und nennt man zum Teil spinozistisch.»

Ob Spinoza, der da auch geschrieben hat, da} ein Dreieck, «wenn
ihm Sprache gegeben wire», behaupten wiirde, «Gott sei eminent
dreieckig», sei wohl so selbstverstindlich wie ein Kreis sagen wiirde,
die Gottheit sei «auf eminente Weise kreisformigs, in den Manu-
skripten der philosophischen Schriften, insofern von Substanz (Ma-
terie oder Natur) die Rede, das Wort Gott iiberhaupt benutzt hat.
wo doch, eben fiir Spinoza, die Substanz eine causa sui (Ursache
ihrer selbst), ist mehr als zweifelhaft. Von ersnthaften Kennern der
Schriften Spinozas wird behauptet, daB3, insofern von Substanz oder
causa sui die Rede, Spinoza gar nicht von Gott gesprochen haben
kann. Das Gott-Wort sei erst bei spéterer Durchsicht (durch andere)
oder der (nach Spinozas Tod erfolgten) Drucklegung in die Biicher
des ehemaligen Synagogenschiilers hineingeflickt worden.

Ist nun auch die bekannte spinozistische Formel: «Deus sine na-
tura» mit dem Gottwort verbunden, so sagt die Formel aber in Wirk-
lichkeit, daB alle Dinge allein von der Natur, von sich selbst aus-
gehen, sich — ohne bestimmten Sinn und Zweck — naturgemil} ent-
wickeln, Ursache ihrer selbst sind. Meint auch Feuerbach, da3 nicht
die Formel Deus sine natura «die Parole der Wahrheit» sei, sondern
daB3 diese «Parole» zu lauten habe: Aut Deus, aut natura. Denn wo
Gott «mit der Natur oder umgekehrt die Natur mit Gott identifiziert
oder konfundiert» werde, sei «<weder Gott oder Natur, sondern ein
mystisches, amphibolisches Zwitterding». Im Prinzip hat Feuerbach
natiirlich recht, iibersieht aber, was gerade eben in bezug auf das
Gottwort in den Manuskripten von Spinoza gesagt werden mulflte.
Aber vielleicht hat Feuerbach auch noch nicht um die fast sicher
feststehenden Verfilschungen im Werke von Spinoza gewult. Wie
sehr, trotz der Kritik an der Deus-Formel, gerade Feuerbach Spinoza
geschitzt und erkannt hat, geht aus einer ganzen Anzahl von Aeufle-
rungen hervor, von denen eine Aeullerung durchaus richtig erkennt:
«Das Geheimnis, der wahre Sinn der spinozistischen Philosophie ist
die Natur.» Eine andere Aeuflerung werden wir weiter unten, im
dritten Kapitel, finden.

Dann ist bei Spinoza gesagt, da3 das Streben der Menschen, die



Nr. 4 Freidenker 105

menschliche Entwicklung, der menschliche Fortschritt allein aus
dem Selbsterhaltungstrieb, dem «appetitus» zu erkldren sei. «<Da die
Vernunft nichts wider die Natur fordert, so fordert sie demnach, daf3
jeder sich selbst liebe, seinen Nutzen suche, sofern es wirklich sein
Nutzen ist, und all das erstrebe, was den Menschen zu wahrhaft gro-
Berer Vollkommenheit fiihrt; und iiberhaupt, dal3 jeder sein Sein,
soviel er nur kann, zu erhalten strebt.» Gut heillen wir, was das Stre-
ben férdert, was es beeintrichtigt, bose. Aber der Mensch begehrt
die Dinge nicht, weil sie gut sind, sondern er nennt sie gut, weil er
sie begehrt. Womit — wie auch schon in Sitzen, die wir gelesen
haben — noch einmal allen Religionen, doch wesentlich der christ-
lichen Religion, die ja im Begehren — in der Begierde — das Bése
sieht, widersprochen ist. Und mit Recht widersprochen. Ist doch «Be-
gierde des Menschen Wesenheit selbst» und die Passivitidt der Lei-
denschaften «die Knechtschaft des Menschen». Auch diese Worte sind
von Spinoza, der den Religionen auch damit widersprochen hat, daf3
(wie spiter auch von Friedrich Nietzsche) die Reue, die zum Un-
gliick noch den Schmerz der Zerknirschung fiigt, aufs schirfste abge-
lehnt ist. Mit alledem oder auch so kommt das folgerichtige und
unerbittlich-klare Denken Spinozas zu dem Schlufl des Nichtvorhan-
denseins eines Gottes. Der angenommene oder gedachte — postu-
lierte — hebt sich, im Denken, durch sich selbst auf. Was bleibt, ist
allein die sich stets erneuernde, unendliche, unbestimmte (nach Ein-
stein aber genau zu bestimmende), alles umfassende Natur, die Sub-
stanz mit Attributen und Modus. Aul3er ihr kann nichts sein, ist nichts.

Es ist so, meint auch Friedell, dal es «nicht natiirlich, nicht
menschlich und wahrscheinlich auch nicht géttlich» sei, so wahrhaf-
tig, klar und konsequent zu denken. Ndmlich, daB3 aus der Natur alles
notwendig geflossen ist und flieBt; «auf dieselbe Weise, wie aus der
Natur des Dreiecks von Ewigkeit in Ewigkeit folgt, daB3 seine drei Win-
kel gleich zwei rechten sind».

Was nun das Gute und Bose oder Schlechte, sachlich, in der
Natur — und nicht als menschliches, religioses oder politisches
Problem — gesehen, angeht, so ist sowas — immer nach Spinoza —
itberhaupt nicht vorhanden. So wenig wie etwas Schiones oder HiB-
liches. Was natiirlich auch heillt: so wenig die Natur ein gutes Prin-
zip (Gott) kennt, so wenig kennt sie ein boses oder schlechtes (Teu-
fel). Ausdriicklich sagt Spinoza, da3 er der Natur «weder Schénheit
noch HiBlichkeit, weder Ordnung noch Verwirrung» zuschreibe, «da



106 Freidenker Nr. 4

die Dinge nur in bezug auf unsere Einbildung schon oder haflich,
geordnet oder verworren genannt werden konnen». «Was das Gute
und das Schlechte betrifft, so bezeichnen diese Ausdriicke nichts Po-
sitives in den Dingen, sofern man die Dinge an sich selbst betrach-
tet.» Des weiteren ist geschrieben, es gehore «weder Verstand noch
Wille zur Naturs. «Die Ordnung und Verkniipfung der Ideen ist die-
selbe wie die Ordnung und Verkniipfung der Dinge.» So verhal-
ten sich «Verstand und Wille zu dieser oder jener Idee ebenso wie
die Standhaftigkeit zu diesem oder jemem Stein». Im iibrigen seien
«Wille und Verstand ein und dasselbe». Und jede Idee werde zur
Tat, sofern ihre Umwandlung nicht durch eine andere Idee gehemmt
werde. . . .

Also da gibt es, nach Spinoza, nur eine Substanz mit Attributen und
Modi oder, besser gesagt, mehreren Attributen und unendlich vie-
len Modi (Formen oder Gestalten). Von den Attributen konne der
Mensch allerdings nur zwei erkennen: die Ausdehnung und das Den-
ken, die aber, wie Wille und Verstand, vollkommener Parallelismus,
eins sind, wie Korper und Geist. Geist ist die Idee des Leibes und sei-
ner Affektionen. Eines kann vom anderen nicht getrennt werden. Wir
wissen es. (Siehe Kapitel eins.) Wortlich: «Das héchste Gut ist die
Erkenntnis der Einheit, die der Geist mit der ganzen Natur bildet.»
Wohlgemerkt, der Natur und nicht Gott. Anders: alle Affekte des
Geistes sind lediglich Ideen vom Zustand des Korpers («corporis
affectiones»), die seine Macht zu handeln entweder vermehren oder
vermindern. (Was aber selbstverstandlich nichts mit dem bekannten
Schwatz zu tun hat, daf} der Geist den Korper baue, der Geist es sei,
der da lebendig mache und «das Fleisch kein niitze». Im Gegenteil.
Hei3t es doch auch bei Spinoza nicht: Ich denke, also bin ich, son-
dern es ist — wie dann auch einmal von Voltaire — gesagt: «Ich bin,

und ich denke.»)

Nochmals: alles geht aus ein und derselben Substanz/Materie
oder Natur hervor, ist in ihr enthalten, ihr immanent. Bildet sich auf
Grund von Notwendigkeiten. Beruht auf schon immer vorhandenen
Ursachen. Einen besonderen Sinn und Zweck gibt es darum nicht,
weil Zweck ja sagen wiirde, daf} die Substanz nicht schon immer
alle Attribute und Modi, allen Sinn enthalten habe, Wie die Geburt
oder das Leben den Tod, und der Tod das Leben beinhaltet.
Tatsdchlich muf}, nach Spinoza, die Unendlichkeit der einen Sub-



Nr. 4 Freidenker 107

stanz Unendliches auf unendliche Weise zeugen. Ursache ihrer selbst
sein. Mag sich entwickeln was immer.

Ja, was immer; so «eine endlose Reihe immer schonerer und voll-
kommener Wesen», wie Charles Darwin geschrieben hat. Und die sich
ja tatsichlich, «wihrend unser Planet, den strengen Gesetzen der
Schwerkraft folgend, sich im Kreise schwingt», aus einfachstem An-
fange, einer Urform entwickelt hat. Im iibrigen hat — als Darwinist
— auch Ernst Hickel, der Klarheit, Sicherheit und Folgerichtigkeit
Spinozas hochstes Lob zollend, dargelegt, es gebe nur eine Weltsub-
stanz, und die sei Koérper und Geist zugleich. Auch Wilhelm Ostwald
hat — gleichfalls als Darwinist — von nur einer Substanz gespro-
chen, und die ist «alles, was unter wechselnden Umstdnden bestehen
bleibt». «Bei allem Wechsel der Erscheinungen beharrt die Substanz,
und das Quantum wird in der Natur weder vermehrt noch vermin-
dert», heillt es bei Kant. (Zu welcher Erkenntnis allerdings auch
schon Bruno und lange vor ihm die Griechen gelangt waren; und
zwar nicht nur Denker wie Leukippos, Demokritos und so weiter,
auch andere, wie zum Beispiel der Schiiler des Xenophanes, Parme-
nides — 540—457 vor unserer Zeitrechnung — und Empedokles —
490—430. Bei Bruno heilit es: «Wie sich auch die Formen ins Un-
endliche vermannigfaltigen und eine Form auf die andere folgt, es
bleibt doch immer ein und dieselbe Materie vorhanden ... Nur die
Formen wechseln, die Materie aber ist unverginglich, fest, ewig, die
wahrhaft seiende Substanz.»)

Zu Spinoza. Seinen vorhin wiedergegebenen Worten: die Passivitit
der Leidenschaften sei «die Knechtschaft der Menschen», hat er fol-
gen lassen, die Aktivitidt der Vernunft ist die menschliche Freiheit.
Doch sei auch die nun keineswegs von der Substanz, den Kausalgeset-
zen und so weiter unabhiingig, so wenig wie von echter Leidenschaft.
aber doch unabhingig von krankhafter oder unechter, unvollkom-
mener Leidenschaftlichkeit, vom «Individualismus der Instinkte»,
wie es Durant ausgedriickt hat. Ja, die Aktivitdt der natiirlichen, ge-
sunden Vernunft ist und will Freiheit. Und was das vernunftsgemifle
Leben, seine Aktivitidt in Freiheit hindert oder schidigt, ihm wider-
streitet muf} darum abgelehnt, bekdmpft werden. Ist von Spinoza ab-
gelehnt, bekdmpft worden. Wie die Bibel oder die Religionen
schlechthin. Tugenhaft ist allein der, der entsprechend natiirlicher,
gesunder Vernunft ehrlich-wahr handelt, strebt. Einen Lohn der Tu-
gend gibt es nicht. Gliickseligkeit ist kein Lohn, sondern die Tugend



108 Freidenker Nr. 4

selbst. Weil echte Gliickseligkeit iiber den erkenntnislosen Begierden
(aber auch Religionen) steht und Selbstbescheidung beinhaltet.
Aber auch — wie lasen wir doch? — Selbstliebe. Welchen Worten
Spinoza angefiigt hat: «Menschen, die aus Vernunft gut sind, das
heillt, Menschen, die nach Anleitung der Vernunft ihren Nutzen
suchen, erstreben nichts fiir sich, was sie nicht auch fiir die iibrigen
Menschen begehren.» Womit natiirlich auch noch einmal gesagt ist,
dem Mitmenschen keinen Schaden zuzufiigen. Und natiirlich wieder
die Gewaltherrschaft einzelner mit ihrer Geheimdiplomatie verur-

teilt.
*

Wie nun Heine in seinen Betrachtungen «Zur Geschichte der Reli-
gion und Philosophie in Deutschland» nicht umhin gekonnt hat, auf
die personlichen Geschicke Spinozas aufmerksam zu machen, kann
und will auch ich jetzt nicht umhin, auf sie hinzuweisen.

Spinoza ist nicht blof} durch die Theorie, das Buch und Denken,
sondern auch durch das Leben selbst der geworden, der er eben ge-
worden ist. Auch oder gerade «das unterscheidet ihn von den meisten
Philosophen, und in seinen Schriften erkennen wir die mittelbaren
Einwirkungen des Lebens». Weder Philosophie noch Geschichte noch
Politik waren fiir Spinoza bloBBe Wissenschaften. Er erlebte den ge-
schichtlichen Ablauf, Staat, Religion und Gesellschaft am eigenen
Korper.

Den Vater seiner Geliebten (Van den Ende) hat man wegen Teil-
nahme an einer Verschworung gegen Louis XIV., der geglaubt hatte,
die protestantischen Niederlande seinem Regime so oder dhnlich un-
trewerfen zu konnen wie einmal die katholische spanische Monar-
chie die Niederlande unterworfen hatte, zum Tode verurteilt und ge-
henkt. «Und nirgends in der Welt wird man schlechter gehenkt als
in den Niederlanden.» Vielleicht. Ich will daritber mit Heine nicht
streiten, der fortfihrt: «Ihr habt keinen Begriff davon, wie unend-
lich viele Vorbereitungen und Zeremonien dabei stattfinden. Der De-
liquent stirbt zugleich vor Langerweile, und der Zuschauer hat dabei
hinléingliche Mufle zum Nachdenken. Ich — Heine — bin iiberzeugt,
daB3 Spinoza iiber die Hinrichtung des alten Van Ende (der ihm,
auBler der lateinischen Sprache, viel Erfahrung und Wissen vermit-
telt hatte) sehr viel nachgedacht hat, und so wie er — Spinoza — frii-
her die Religion mit ihren Dolchen begriffen, so begriff er auch jetzt



Nr. 4 Freidenker 109

die Politik (und Geschichte) mit ihren Stricken.» Und zog die Lehren.
Nicht zuletzt im «Tractatus politicus», iiberhaupt.

Da hatte man Jahre nach dem «Fall» Acosta, 1656, am 27. Juli,
den ehemaligen Schiiler der Synagoge wegen seiner ganzen Hal-
tung: seines Denkens und Sprechens, unter den schauerlichen Ténen
des Bockshorns (des Schofars), allerfeierlichst, mit allen Fliichen
und Verwiinschungen aus der Gemeinschaft der Juden ausgestofen,
gesagt: Gott werde «seinen Namen unter dem Himmel vertilgeny,
dem Elenden nie verzeihen, und ihn fiir unwiirdig erklért, hinfort
den Namen Jude zu tragen. Doch «seine christlichen Feinde waren
groBmiitig genug, ihm diesen Namen zu lassen» (Voltaire). Die Juden
aber waren ganz unerbittlich. «Und man zeigt den Platz vor der Syn-
agoge in Amsterdam», so nachmal Heine, «wo sie einst mit ihren
langen Dolchen nach dem Spinoza gestochen haben.» Den «einzigen
Juden von Kopf erkannten sie fiir keinen Glaubensgenossen und
wollten ihn ermordens, sagt Lichtenberg. -

Wortlich hei3t es in dem AusstoBungspapier: «Mit dem Ratschlufl
der Engel und nach dem Urteilsspruch der Heiligen verbannen, ver-
fluchen und verdammen wir (die Haupter der Vorsteherschaft der
Gemeinde) Baruch de Espinoza und stoflen ihn aus in Uebereinstim-
mung mit der gesamten heiligen Gemeinde, angesichts der heiligen
Biicher und der sechshundertdreizehn Gebote, die in ihnen enthal-
ten sind, und sprechen jenen Fluch iiber ihn aus, mit dem Elisa
seine Kinder verfluchte, und alle die Fliiche, die im Buch des Ge-
setzes geschrieben sind. Verflucht sei er am Tage und verflucht bei
Nacht; verflucht wenn er sich niederlegt und verflucht, wenn er sich
erhebt; verflucht beim Weggehen und verflucht beim Eintreten. Der
Herr moge nie wieder ihm verzeihen oder ihn anerkennen; mégen
Rache und Zorn des Herrn fortan flammend gegen diesen Menschen
lodern, ihn mit allen Fliichen beladen, die im Buche des Gesetzes
geschrieben sind, und seinen Namen hinieden vertilgen; moge ihn
der Herr wie ein Uebel von allen Stimmen Israels fernhalten, ihn
mit allen Fliichen des Himmels, wie sie im Buch des Gesetzes ge-
schrieben sind, beladen, und moget ihr alle, die ihr dem Herrn,
eurem Gotte folgsam dient, an diesem Tage erlést werden.» Es folgt
— und zwar nach allerlei Verboten, mit dem Verfluchten weder zu
sprechen, zu korrespondieren noch unter einem Dache zu wohnen
und so weiter —, dal} «<niemand ein von ihm diktiertes oder von seiner
Hand geschriebenes Schriftstiick lese».



110 Freidenker Nr. 4

Ja, so produzierte sich im 17. Jahrhundert die offizielle (macht-
lose) jidische Inquisition, so und wie eben im «Fall» Acosta. Doch
niemand weill mehr etwas von dem damaligen Oberhaupt der Am-
sterdamer Judengemeinde: Menasseh Ben Israel; Spinoza (aber auch
Acosta) gehoren lidngst der ganzen Menschheit. Acostas «Aufschrift
seines Urlaubes aus dem Leben, exemplar humanae vitae, riihrte
mich von jeher», sagt Herder in den «Briefen zur Beforderung der
Humanitidty; und Spinozas Name strahlt iiber Zeiten und Vélker.
UnvergeBlich, solange Menschen sind.

Vor der AusstoBung aus dem Judentum — die jetzt folgenden An-
gaben finden sich sowohl bei Jean Colerus («La vie de Benoit de
Spinoza, tirée de ses écrits de ce fameux Philosophe et du témoignage
de plusieurs personnes, dignes de foi, qui I'ont connu particuliére-
ment») wie bei Pierre Bayle («Dictionnaire historique et critique»),
dann auch bei Herder wie in der Spinoza-Biographie von Berthold
Auerbach wie auch bei Durant — hatte die jiidische Gemeinde noch
gehofft, den ihr unbequemen Denker mit einer Jahresrente von 1000
Gulden bestechen zu konnen. Natiirlich hatte Spinoza abgelehnt;
und seine Gesinnungstreue hitte ihn tatsdchlich fast das Leben ge-
kostet. Denn bald nach der Ausstoflung versuchte ein fanatischer Ju-
dennarr, Durant sagt, ein gliubiger Schuft, «der durch Mord seine
Theologie erldutern wollte», Spinoza zu erdolchen, dem Acosta
eiligst nachfolgen zu lassen. Gliicklicherweise war Spinoza dem
Schurken zuvorgekommen, und der Dolch hatte lediglich ein wenig
den Hals und den Rock des Angegriffenen gestreift.

Kaum hatte Spinoza erfahren, dafl die Amsterdamer Gemeinde
ihn mit dem Banne belegt, mit allen Fliichen beladen hatte, als er
kurz und klar erklédrte: «Immerhin zwingt man mich zu nichts, was
ich nicht auch ohnehin getan haben wiirde.» Was galt ihm schon
noch das ganze Judentum, ja alle Theologie.

AusgestoBlen aus der jiidischen Gemeinde, wies auch der Vater,
«der auf das Gldnzen seines Sohnes in der hebridischen Gelehrsam-
keit gehofft hatte», den Verbannten von sich; und «seine Schwester
versuchte, ihn um eine kleine Erbschaft zu betriigen». So nochmal
Durant, der des weiteren schreibt: «Kein Wunder, daf} Spinoza we-
nig Humor hat! Und kein Wunder, daf3 sich seiner manchmal Bit-
terkeit bemichtigt, wenn er an die Hiiter des Gesetzes (im Staat und
in der Gemeinde, ja iiberhaupt) denkt.»

Wie doch nicht nur bitter, sondern wahr, wahr wie das Sonnen-



Nr. 4 _ Freidenker 111

licht oder wie Spinoza iiberhaupt ist, wenn er — auch daran sei er-
innert — von dem auch noch zu seiner Zeit umgehenden Hexenwahn
schreibt, er sei nichts als Gespensterei, die eigentlich niemand ver-
stehen konne. Wortlich: «Die Welt wire wirklich schon geschmiickt,
wire sie nach dem Belieben unserer Phantasie und mit solchen Din-
gen (eben den Hexereien oder iiberhaupt « Wundern», Gottern usw.)
geschmiickt und verziert, die sich jeder leicht vorstellt, niemand aber
zu erkennen imstande ist.» Finden sich diese Worte in einem Brief,
so heillt es in einem anderen — und zwar an den zum Katholizismus
desertierten, ehemaligen Schiiler Albert Burgh —: «Wenn Sie be-
haupten, dafl Gespenster und Gespenstererscheinungen, in der nie-
dern Region — ich befolge ganz Ihren Stil, wiewohl ich nicht be-
greife, dall die Materie hier in der niederen Sphire geringeren Wert
als in der hoheren haben solle — aus der zartesten, seltensten und
feinsten Substanz bestehen, so scheinen Sie von Spinngeweben, Luft
oder Diinsten zu sprechen. Die Behauptung, daB sie unsichtbar sind,
ist mir gerade so viel, als wenn Sie sagen, was sie nicht sind, nicht
aber was sie sind; wenn Sie nicht etwa damit sagen wollen, dal} sie
sich nach Belieben sichtbar oder unsichtbar machen, und dafl die
Vorstellung hier, wie bei allem Unméglichen, Schwierigkeiten fin-
det.» Des weiteren heiflt es — und zwar nachdem die Autoritit von
Plato, Aristoteles und Sokrates abgelehnt und die von Demokritos
Epicuros und Lucretius bejaht ist —, es sei wirklich kaum verwun-
derlich, «da3 die, die verborgene Eigenschaften, intentionelle Spe-
zies, substanzielle Formen und tausend andere Narrheiten vorge-
bracht haben, auch Gespenster und Gespenstererscheinungen ange-
nommen und alten Weibern geglaubt haben, um die Autoritit des
Demokritos zu schwiichen, dessen guten Namen sie so sehr beneide-
ten, dal sie alle seine Schriften, die er mit so groBem Ruhm heraus-
gab, verbrannten». Am liebsten wohl noch immer verbrennen méch-
ten, sie, die wohl dulden, «daB3 der Teufel die Menschen ungestraft
betrigt», aber nicht dulden, «da3 die Menschen, die so jimmerlich
vom Teufel betrogen und verfiithrt sind, ungestraft bleiben». Wer
immer, lesen wir in dem dritten Schreiben, nach den wahren
Ursachen der sogenannten Wunder (oder auch Hexereien usw.) suche,
<und die Dinge in der Natur als Forscher zu verstehen bemiiht ist
und sich nicht wie ein Tor iiber sie wundert», gelte (noch immer)
«allenthalben als ein Ketzer» und werde verschrien. Von den Pfaf-
fen jeder Art. «Denn sie wissen, daB3 mit dem Aufhdren der Unwis-



112 _ Freidenker _ Nr. 4

senheit auch das Staunen aufhérts (oder, anders, der Glaube an
«Wunder», Gotter, Teufel usw.) «und damit das einzige Mittel, um
ihre Beweise zu fithren und ihr Ansehen zu erhalten.» (Nicht viel
anders horten wir es ja auch eingangs von Hobbes, da wir lasen, die
Verrichtung von Wunderwerken sei der einzige Beweis einer géttlichen
Offenbarung und so weiter. Und auch Hobbes war, wie eben Spinoza,
zutiefst Atheist, hat Hobbes auch, im Gegensatz zu Spinoza [doch
nicht anders wie zum Beispiel auch Jonathan Swift, 1667—1745] die
Religion — vom Staate kontrolliert — fiir ein recht brauchbares Mit-
tel gehalten, feudale, absolute, biirgerliche oder iiberhaupt Politik
zu machen, anders, die gro3e Masse der ausschlieBlich auf den Ver-
kauf der Arbeitskraft Angewiesenen, der Besitzlosen in einer be-
stimmten Knechtseligkeit und damit Abhiéngigkeit zu erhalten. Dal}
auch Hobbes Atheist gewesen [wie iibrigens auch Swift], ist nicht
zuletzt von jenem Arzt Gui Patin bezeugt, der Hobbes behandelt
hatte, als er so schwer krank gewesen, dal} er sich hatte t6ten wol-
len. Damals, berichtet Patin, waren romisch-katholische, anglika-
nische und calvinistische Geistliche zu ihm gekommen, ihn zu tré-
sten. Er aber hatte sie alle abgewiesen, ihnen gesagt: «Laflt mich in
Ruhe, oder sonst werde ich, sollte ich noch die Kraft dazu haben,
euren ganzen Schwindel von Aaron bis auf euch selber aufdecken.»
Und er hat ihn dann ja auch aufgedeckt, und nicht nur im «Levi-
thany, in einer ganzen Reihe von Schriften. Und Swift schrieb eines
Tages, im Anschlufl an eine Schrift seines Freundes Anthony Collins
— 1676—1729 — [«Discours of Free-thinking, occasioned by the Rise
an Growth of a Sect, call’d Free-thinkerss — Abhandlung iiber das
Freidenken, bei Gelegenheit des Aufkommens und Anwachsens einer
Sekte, die man Freidenker nennt]: «Listige, intrigierende Menschen
haben, um die Leute in Respekt zu halten, durch verschiedenste Re-
gierungsformen eine hochste Gewalt auf Erden eingesetzt, daB3 sie die
Menschheit in Furcht vor den Galgen erhalte; und eine hochste Ge-
walt im Himmel mit der Furcht vor der Verdammnis.») Doch wir
miissen wieder zum eigentlichen Thema.

AuBer dem klugen und tapferen Van den Ende, hat auch der her-
vorragende niederlindische Gelehrte — Mathematiker und Physiker
—, der Autor des ersten ernstzunehmenden Werkes iiber die Wahr-
scheinlichkeitsrechnung wie anderer entscheidender Werke, Chri-
stian Huygens, zu den guten Freunden von Spinoza gehort. «Zu-
niichst waren es physikalische und namentlich optische Interessen,



Nr. 4 Freidenker 113

welche Spinoza mit dem weltberiihmten Naturforscher zusammen-
gefithrt hatten, zumal auch Huygens, wie Spinoza, grofles Geschick
im Schleifen optischer Gldser besaf3» (Bolin). Mit welchem Schlei-
fen sich der «AusgestoBene» erniihrte. Aber auch in den Schrif-
ten von Descartes war Huygens recht bewandert. «Es 1df3t sich dies
wenigstens aus den in Spinozas Briefwechsel aufgenommenen Zu-
schriften aus dem Jahre 1666 schlieflen, von denen angenommen
wird, daB3 sie an Huygens gerichtet gewesen, nachdem dieser, von
Jean Baptiste Colbert (dem fortschrittlichsten, kliigsten, aber auch
schlieBlich gescheiterten Minister von Louis XIV.) an die von ihm
(Colbert, 1619—1683) eben gegriindete Akademie der Wissenschaf-
ten berufen, seinen Aufenthalt in Paris genommen hatte, wodurch
der personliche Verkehr mit Spinoza wieder gelost war» (gleichfalls
Bolin). Erst 1681 ist Huygens wieder, durch die Vorwehen der Auf-
hebung des Ediktes von Nantes veranlaBt, nach den Niederlanden zu-
riickgekommen. Doch Spinoza war ja nicht mehr. ..

Ein anderer seiner guten Freunde war der 1672 ermordete nieder-
lindische, republikanische Staatsmann Jan de Witt. Von ihm soll
Spinoza schlieBlich — nachdem, aufler dem Angebot der jiidischen
Gemeinde in Amsterdam, noch andere finanzielle Angebote abge-
lehnt waren — eine bescheidene Jahresrente von 200 Gulden ange-
nommen haben. Reine Legende doch ist, dafl Spinoza de Witt nicht
nur mathematischen Unterricht erteilt — ja, Spinoza war auch, wie
Descartes, Isaac Newton und Huygens — ein hervorragender Mathe-
matiker —, sondern den tapferen Witt auch bei wichtigen Staats-
gelegenheiten beraten habe.

Seiner ganzen philosophischen und politischen Ueberzeugung nach
ist der stets — dhnlich wie einmal Epikuros — namenlos bescheiden
lebende Nachfahre Brunos, der Verfasser der «Prinzipien der Phi-
losophie von Renatus Des Cartes» oder, lateinisch, «Renati des Cartes
Principiorum philosophiae pars I. et II., more geometrico demon-
stratae» (so der Titel des im Frithjahr 1663 erschienenen Werkes,
das, mit einem Anhang metaphysischer Betrachtungen, im iibrigen
das einzige Buch ist, das, zu Lebzeiten von Spinoza, mit voller Na-
mensnennung herausgekommen) der Republikaner gewesen, der da
einmal, wie wir gelesen, von freien Gemeinwesen gesprochen und
dann alles das von verniinftigster Staatsform, Demokratie und so wei-
ter geschrieben hat, was wir gleichfalls gelesen. Und wenn einer im



114 Freidenker Nr. 4

17. Jahrhundert, hatte Spinoza volle Berechtigung von sich zu sagen:
«Ich bin ein guter Republikaner.»

Im Theologisch-politischen Traktat, der 1670 anonym erschien und
sofort durch Nennung auf dem kirchlichen «Index Expurgatorius»
ausgezeichnet wurde wie auch dadurch, dafl man den Verkauf durch
staatliche Behérden verbot — dem jiidischen Inquisitionsfluch ist
also der christliche eiligst gefolgt —, ist von Spinoza ganz eindeutig
dagegen Front gemacht, daBl eine Majestit heilig, irgend ein Gott-
bild sei und gesagt, sie konne nur durch die Wahl oder Zustimmung
oder Duldung der Menschen regieren. Wortlich: «Wahrlich, wenn
die Menschen ihres natiirlichen Rechtes derart beraubt werden konn-
ten, daf} sie kiinftig weiter nichts zu tun vermochten, als was dieje-
nigen wollen, die das hiochste Recht besitzen, dann diirfte man ja
ungestraft auf das schiindlichste gegen die Untertanen verfahren.» In
dem — unvollendeten und nachgelassenen — Politischen Traktat
heillt es: «Nur jene, die nach der unbeschrinkten Gewalt streben,
wissen nichts weiter als zu wiederholen, daf3 das Staatsinteresse die
geheime Abwicklung der Staatsgeschifte verlange... Je mehr der-
gleichen Redensarten sich unter dem Mantel des Nutzens verbergen,
um so schlimmere Knechtschaft haben sie zur Folge . .. Es ist besser,
die rechtlichen Absichten sind dem Gegner bekannt, als dafl die
bosen Geheimnisse der Tyrannen den Biirgern verborgen bleiben.
Wer die Staatsgeschifte geheim zu treiben vermag, hat es ganz in
seiner Gewalt, dhnlich wie dem Feinde im Kriege, auch den Biirgern
im Frieden nachzustellen.» (Fortsetzung folgt.)

Die Anbetung der Vergangenheit, in der ihr aufgeht, hat nichts
Erhebendes fiir einen heutigen Geist, der den alten Herrn dort oben
lingst entlarvt und als Nichts erkannt hat. Wie lang ist es her, daB3
die Menschheit im Abendland die Bibel als das verbreitetste Buch
in den Héinden hat. Spiirst du eine tiefere Wirkung davon? Aber
driick’ einem gut durchschnittlichen Europder oder Amerikaner das
Gewehr in die Hand mit der Ermdchtigung, fiir seinen Staat drauf-
los zu knallen, und iiber Nacht wird er sich zum Massenmérder ent-
wickeln. Herbert Eulenberg



	Baruch de Spinoza : (1632-1677) (Fortsetzung)

