Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 3

Artikel: Baruch de Spinoza : (1632-1677) (Fortsetzung folgt)
Autor: Seehof, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410610

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 3 Freidenker 79

Baruch de Spinoza
(1632—1677)
Von Arthur Seehof, Hollstein, Kr. L6rrach

II.

Da lasen wir aber eingangs, es moge irgendwie zutreffen, daf3 ohne
Descartes Spinozas Denkweise more geometrico — vielleicht! —
nicht recht denkbar gewesen; aber doch nur vielleicht. Weil namlich
Spinoza «seinen» Pythagoras, Bacon, Lionardo und Galilei so gut ge-
kannt haben diirfte wie Descartes. Meint jetzt auch Heine, daf8 Spi-
noza die Methode (die mathematische Form) von Descartes iiber-
nahm, so bekennt Heine doch, dal «die Philosophie des Descartes
keineswegs die des Spinoza hervorgebracht, sondern nur beférderts
habe. «Ein Diamant schleift den andern.» Georgij F. Alexandrow
sagt in seiner «Geschichte der westeuropiischen Philosophie»: Es
gibt Fille, «<wo die Begriinder eines neuen Systems klar den Zusam-
menhang ihrer Meinungen mit Gedanken ihrer Vorldufer verstehen»,
aber auch die Unzulédnglichkeit der Begriffe ihrer Vorldufer erken-
nen und dann klar aufzeigen, «wie sehr diese Begriffe die Entwick-
lung des eigenen Denkens gefordert haben». «So war beispielsweise
das Verhiltnis Spinozas zu Descartes.» In dem Kultur- und Lebens-
bild, das Wilhelm Bolin von Spinoza gegeben hat, ist unter anderem
geschrieben: «Dafl die auf uns gekommenen Manuskripte ebenso
wenig wie Spinozas iibrige Schriften eine ausdriickliche Berufung
auf Giordano Bruno enthalten, kann nicht befremden, wenn man
nicht so sehr die Verpontheit, in welcher Brunos Name damals noch
stand, sondern den geringen Sinn fiir das Geschichtliche beriicksich-
tigt, der den geistigen Horizont jener Epoche aufblithender Natur-
forschung iiberhaupt auszeichnet.» Die Natur in ihrer Einheitlich-
keit zu fassen (wie es auch und eben durch Bruno geschehen), in
solcher Einheitlichkeit, in der kein Cogito, ergo sum méglich, darauf
war Spinozas Augenmerk, sein Denken gerichtet. «Dagegen nur ne-
bensichlich, wie viele und wer mit ihm iibereinstimmte.»

«Es geniigt zu wissen», heillt es im dritten Dialog der Gespriche
«Dell’infinito universo e mondi» (Vom unendlichen All und von den
Welten) von Giordano Bruno (1548—1600), «daB3 es ein unermeD-



80 Freidenker Nr. 3

liches Gefilde, einen zusammenhingenden Raum gibt, der alles in
sich hegt und tridgt, der alles durchdringt.» So sagt Will Durant
(in «The Story of Philosophy, the Live and Opinions of the Greater
Philosophes») recht zutreffend, die gesamte Wirklichkeit, der ge-
- samte Kosmos ist fiir Bruno von einer Substanz, einer Kausalitit und
aus einer gemeinsamen Quelle entsprungen. Materie und Geist sind
fiir Bruno eins: ein und dasselbe. «Die Aufgabe der Philosophie ist
daher, die Einheit in der Vielheit, den Geist in der Materie und die
Materie im Geist wahrzunehmen. Sie hat die Synthese aufzufinden,
in der sich Gegensitze und Widerspriiche treffen, um zu verschmel-
zen.» Was so Spinoza bei Descartes vor allem anzog, aber auch ab-
stief}, ja geradezu, als den Nachfahren von Bruno, anziehen oder ab-
stoBen mullte, war einmal Descartes’ physikalische Ueberlegung von
einer homogenen Substanz: als Grundstoff aller Arten von Materie,
des Seins und des Erkennens, und dann — daneben — der anderen,
philosophischen Ueberlegung einer anderen Substanz: als Grundstoff
aller Formen des Geistes. Natiirlich war diese Trennung, dieser
konstruierte Dualismus fiir den Nachfahren Brunos eine Herausfor-
derung, ging es Spinoza doch eben darum — was wir gerade bei Bo-
lin und Durant gelesen. Doch ein Diamant schleift den anderen.

1640. Wir sind mitten im DreiBBigjdhrigen Krieg; und Baruch Spi-
noza (als Sohn jiidischer Eltern, deren Familien, vor der Inquisition
fliechend, aus Portugal gekommen waren, am 24. November 1632 in
Amsterdam geboren und am 21. Februar 1677 an der Schwindsucht
gestorben) ist acht Jahre alt und ein Lieblingsschiiler der Synagoge
in Amsterdam, die 1598 durch eben aus Portugal (und auch aus Spa-
nien) vertriebene Juden geschaffen war und dann — mit christlicher
(protestantischer) Unterstiitzung — zu einer der glinzendsten Euro-
pas geworden ist. Ja, Spinoza ist erst acht Jahre alt, als er in Amster-
dam den «Fall» Uriel Acosta erleben sollte.

Acosta, 1585 in Oporto (in Portugal) geboren, 1615 nach Amster-
dam gekommen und dort, als Jude, der jiidischen Gemeinde beige-
treten, hatte — es mag dahingestellt bleiben unter welchen humani-
stischen Einfliissen — eine Abhandlung veréffentlicht, in der dem
Weiterleben nach dem Tode, der Auferstehung, der sogenannten Un-
sterblichkeit der Seele widersprochen ist. Die Synagoge behandelte
darob Acosta — trotzdem sie das auf Grund des Alten Testaments
gar nicht nétig hatte — wie einen Abtriinnigen und verurteilte ihn

zum offentlichen Widerruf. Wohl allein im Hinblick auf die christ-



Nr. 3 Freidenker 81

liche Unterstiitzung, die gegeben war. Wie immer. Jedenfalls erging
ein Urteil, das forderte, dal3 sich der Verurteilte, an eine Sdule der
Synagoge gebunden, unter Gesang auspeitschen lasse und dann auf
die Schwelle der Synagoge lege, damit die Mitglieder der Gemeinde
ihn mit Fiillen treten. Es geschah, und der Geschindete feuerte auf
dem Heimweg einen Pistolenschuf} gegen seinen Hauptgegner; doch
der Schul} verfehlte sein Ziel, und, zu Hause angelangt, schrieb
Acosta, «verzweifelt iiber die unertrigliche Erniedrigung, eine grim-
mige Anklage gegen seine Verfolger und erschof} sich» (Durant). Die
Anklage schlie3t: «Richtet nun gerecht und unparteiisch, ihr Séhne
der Menschen; richtet frei und nach der Wahrheit, wie es sich Min-
nern geziemt. Findet ihr etwas, das euch zum Mitleiden hinreif3t, so
erkennt und beweint das traurige Los der Menschheit, das auch euch
zuteil geworden.» (Johann Gottfried Herder, Karl Gutzkow, Fritz
Brupbacher, Mauthner wie andere noch haben Uriel Acosta gute
und starke Worte des Gedenkens gewidmet, wie im iibrigen auch
Durant).

Also Spinoza war acht Jahre alt, als der «Fall» Acosta geschah.
Bevor nun der Schiiler der Synagoge die Moglichkeit haben
sollte, das Werk von Bruno und Descartes und das Denken der Al-
ten: von Sokrates (469—399), Plato (427—347) und dem Mazedo-
nier Aristoteles (384—322), wesentlich aber die Werke von Pytha-
goras, Leukippos, Demokritos, Epikuros und Lucretius, und dann
auch die Leistungen von Lionardo, Kopernikus, Johannes Kepler,
Galilei und anderen kennenzulernen und entweder zu bejahen oder
abzulehnen — abzulehnen wie zum Beispiel den platonisierenden
Aristoteles und mit ihm die ganze Scholastik —, sollte sich der Schii-
ler der Synagoge mit den Schriften von Moses Maimonides, Levi Ben
Gerson, Ibn Ezra, Hasdai Crescas, Ibn Gebirol und Moses von Cor-
doba bekannt machen. Und sollte bei Maimonides (1135—1204), der
aus umfassender Kenntnis der griechischen und arabischen Philoso-
phie und tiefer Verwurzelung in der jiidischen Religion eine fiir
seine Zeit ziemlich vernunftsgemifle Auswahl alter sittlicher Gebote
(in der «Mischna Thoray) traf, auch auf Averroés sto3en. Bei Ger-
son sollte Spinoza von der «Ewigkeity des Kosmos lesen, was natiir-
lich eine Schépfung ausschliet und eine Entwicklung beinhaltet.
Ist bei Crescas Gott gleich Materie gesetzt, so hat Ezra die fiir die
Vernunft unverstindlichen Dinge der Bibel als «unl6sbar» ste-
hen gelassen und damit gewissermaflen abgelehnt. Gebriol ist ein



82 Freidenker . Nr. 3

Kommentator dunkelster kabbalistischer Geschichten, und Moses von
Cordoba gehort zu jenen, die es an der Gleichsetzung von Gott und
All oder Kosmos hatten genug sein lassen; iiber welche Gleichsetzung
aber schon ein Fredegis wie gewisse frithe «Ketzer», so auch Roger
- Bacon, Occam und andere noch hinausgegangen waren, und dann
auch die hervorragendsten Denker der Renaissance wie auch Gas-
sendi; auch dadurch, daB3 sie wieder zu Thales, Leukippos, Demo-
kritos, Epikuros, Lucretius und so fort zuriickgefunden hatten.

Fredegis, 834 gestorben, war ein christlicher Abt, der in einer
wirklich verwegenen Gleichung gesagt hatte: Nichts = Etwas =
Gott. Im ersten Augenblick erscheint einem die Gleichung irgendwie
pantheistisch; dreht man sie jedoch um, ich meine, liest man: Gott
= Etwas = Nichts, ist sie so atheistisch wie — wie wir sehen
werden — Spinozas scheinbar pantheistisch-mystische Philosophie
tatsidchlich atheistisch ist. Was immer zum Beispiel Herder (in sei-
ner Schrift «Gotts) oder auch Heine, ja auch Marx wie andere noch
anderes zu beweisen versucht haben. Doch umsonst . ..

- Von Roger Bacon, wiederholt der grof8te Naturphilosoph des Mit-

telalters genannt oder auch der Philosoph, mit dem das Erwachen
(aus christlicher Nacht) iiberhaupt seinen Anfang genommen habe,
sind die Erkenntnisse, dal3 alle natiirlichen Dinge durch ein Wirk-
sames, ndmlich durch das, was wir (heute) Bewegung nennen, und
durch die Materie zum Dasein gebracht werden; wortlich: «Durch
eine Materie, auf die das Wirksame seine Titigkeit ausiibt.» «Das
Handelnde bewegt und verwandelt die Materie..., und das Wahre
des Wirksamen und der Materie kénnen wir nur einsehen mit Hilfe
der Mathematik.»

Occam — 1280 in England geboren und 1349 in Miinchen gestor-
ben, im iibrigen Franziskaner-Monch und von der Kirche verfolgt
wie Bacon — hatte, die wiiste Auch-Logik der Scholastik verhéh-
nend, zum Beispiel geschrieben: Der heilige Geist sei aus Materie ge-
boren, Gott sei ein Stein, ein Esel oder auch, Gott sei der Full} des
Jesus. Womit gesagt sein sollte: mit Vernunft diirfe man nicht an
theologische Dinge herangehen. Anders: philosophische, auf sinn-
licher Erfahrung basierende Erkenntnisse vermogen keinerlei Be-
weise fiir die Glaubenslehre aufzustellen.

Welche Ueberlegung bei Spinoza lautet, «dal3 zwischen dem Glau-
ben (oder der Theologie) und der Philosophie keine Gemeinschaft
und keine Verwandtschaft obwalte, was jeder wissen mufl}, der den



Nr. 3 Freidenker 83

Zweck und die Grundlage beider Wissenschaften kennt, die gewil3
himmelweit voneinander verschieden sind». «Denn der Zweck der
Philosophie ist kein anderer als Wahrheit, der Zweck des Glaubens
aber nichts als Gehorsam und Frommigkeit. Sodann sind die Grund-
lagen der Philosophie allgemeine Begriffe, und sie selbst mul3 aus
der Natur allein genommen werden, die des Glaubens aber sind Ge-
schichten und Sprache.» Gerede. Und das mul} blof3 «aus der Schrift
und den (angeblichen) Offenbarungen genommen werden». «Ich —
Spinoza — behaupte also unwiderleglich, dafl weder die Theologie
der Vernunft, noch die Vernunft der Theologie untertan sei, sondern
jede ihr eigenes Reich behaupte; ndmlich, wie ich gesagt habe, die
Vernunft das Reich der Wahrheit und Weisheit; die Theologie aber
das der Frommigkeit und des Gehorsams.» Was, denke ich, sehr
deutlich; aber wir werden noch weit eindeutigere Sitze lesen ...

Voltaire war es, der eines Tages erkldrte, das Werk von Spinoza,
dieses «pauvre juif, déjudaisé, qui eut le malheur de n’étre pas chré-
tien» (den aber Ernest Renan dann den bedeutendsten Juden der
Neuzeit nannte), sei wegen des in diesem Werk enthaltenen Atheis-
mus abzulehnen; aber gleichzeitig hatte Voltaire gefordert, keine
Liigen iiber «den groften unter den modernen Philosophen» (Du-
rant) zu verbreiten. Und diese Forderung war erhoben, weil fast von
Anfang an, im 17. und 18. Jahrhundert, sowohl das Werk als auch die
Person Spinoza immer wieder verfilscht, verleumdet, falsch beur-
teilt worden sind. Von Juden und Christen, aber auch von nicht
kirchengebundenen, «freien» Deisten. Selbst Pantheisten haben das
Werk «ihres» Meisters nur sehr selten richtig, so richtig einzuschit-
zen verstanden wie Voltaire oder auch — zumindest in etwas — der
hervorragende niederlindische Arzt und Denker Hermann Boer-
haave und Gotthold Ephraim Lessing, um hier nicht mehr Namen zu
nennen.

Nicola de Malebranche zum Beispiel (den aber Victor Cousin «un
frére légitime» von Spinoza «dans la famille cartésienne» zu nennen
gewagt hat) sprach von einem «misérable» Spinoza, und selbst
Hume nannte die Philosophie des Autors des Theologisch-politischen
Traktats «grifliche Hypothesen». Lessing mullte erst kommen, um
— mit Voltaire — dahin zu wirken, keine Liigen iiber den Mann zu
verbreiten, dessen Philosophie eben Lessing als die einzige bezeich-
nete, die es geben konne. Und Georg Christoph Lichtenberg war es,
der in einer schweren Stunde, da er danach verlangte «in den Schof3



84 Freidenker Nr. 3

des miitterlichen Alles und Nichtsy zuriickkehren, von Spinoza
sagte, er habe den groBten Gedanken gedacht, «der noch in eines
Menschen Kopf gekommen ist». Voltaire hingegen hat, trotz seiner
richtigen, wenn auch ablehnenden Beurteilung Spinozas, auch zu rei-
men fiir notwendig gehalten:

«Alors un petit juif (Spinoza), au long nez, au teint bléme,
pauvre, mais satisfait, pensif et retiré,

esprit subtil et creux, moins lu que célébré,

caché sous le manteau de Descartes, son maitre,

marchant a pas comptés, s’approche du grand Etre:
,Pardonnez-moi’, dit-il en lui parlant tout bas,

,mais je pense, entre nous, que vous n’existez pas.’»

Wie Herder in seiner Schrift «Gott» Spinoza darzustellen versucht
hat, ist wahrlich — kurz gesagt — Verballhornung spinozistischer
Philosophie und Schlimmeres, nimlich auch der Lessingschen Inter-
pretation Spinozas. Auch Worte, dall Spinoza «noch géttlicher» sei,
~als der «heilige Johannesy, die sich in Herders Schrift «Vom Erken-
nen und Empfinden der menschlichen Seele» finden, sind — zumin-
dest von unserem oder iiberhaupt einem ernst-philosophischen Stand-
punkt aus — rundweg und energisch abzulehnen. Auch Heine
ist energisch zu widersprechen, wenn er das Leben Spinozas mit dem
des sagenhaften «gottlichen Vetters Jesu Christi», einem von der
Kirche gemachten Phantasten (siehe Arthur Drews «Die Christus-
mythe»), zu vergleichen wagt und des weiteren schreibt: «Statt zu
sagen, er (Spinoza) leugne Gott, konnte man sagen, er leugne den
Menschen.» Was allerdings einen doppelten Sinn haben kann. Doch
nur kann, nicht muf3; tatsiichlich hat Spinoza nicht im Traume dar-
an gedacht, den Menschen zu leugnen. Das machte und macht die
Kirche. Aber Spinoza war Atheist.

Von sich selbst hat er geschrieben: «Nachdem mich die Erfahrung
belehrt hatte, dal3 alles, was das gewdhnliche Leben gemeinhin bie-
tet, eitel und nichtig ist, und ich gesehen, dal} alles, was ich fiirchtete
und was Angst vor mir hatte, Gutes und Béses nur soweit enthilt, als
es das Gemiit bewegt, beschlof3 ich zu erforschen, ob es ein wahres
Gut gibt, durch dessen Auffindung und Erlangung stete und héoch-
ste Freude fiir immer gewonnen werden kann.» Und weiter: «Je
mehr der Verstand erkennt,um so besser begreift er die eigenen Krifte
und die Ordnung der Natur; je besser er die eigenen Krifte oder



Nr. 3 Freidenker 85

seine Macht begreift, um so besser wird er sich leiten und fiir sich
Regeln schaffen kénnen; und je besser er die Ordnung der Natur be-
greift, um so leichter wird er sich von unniitzen Dingen befreien
kénnen.»

So zum Beispiel auch von dem fiir einen wahren, wissenden, klar
und konsequent denkenden, unabhingigen, freien Menschen — und
der war Spinoza — so sehr unniitzen (wie gefdhrlich-niedertrichti-
gen) Ding der Religion, dem Glauben an Wunder, dem «idealen Ge-
spenst», das «uns in der Siinde und Verderbtheit hat geboren wer-
den lassen, uns unfihig gemacht hat, aus uns selbst das geringste
Gute zu tun und uns in der Folge mit Untergang und Verdammnis
bestraft, wenn wir nicht seine Gnade anrufen» (Auguste-Henri

Forel).

Das Gliick doch besteht darin — so wieder Spinoza woértlich —,
«daf} der Mensch sein Leben zu erhalten vermag». «Der freie Mensch
denkt an nichts weniger als an den Tod, und seine Weisheit ist kein
Nachsinnen iiber den Tod, sondern ein Nachsinnen iiber das Leben.»
Ich denke, man versteht, wenn man auch nur ein billchen das
Seelen-, Tauf- (Beschneidungs-), Hochzeits- und Todesspiel der so-
genannten positiven Religionen durchschaut hat. Bei Lucretius heif3t
es: «Nihil igitur mors est, ad nos neque pertinet hilum.» (Der Tod
ist nichts und geht uns gar nichts an.) Frithe «Ketzer», so zum Bei-
spiel die Briider und Schwestern vom freien Geist, sollen gesagt
haben: Nur auf Erden ist Seligkeit moglich, nirgends anders. «Die
Ursache des Todes ist auch die Ursache des Lebens, die Ursache des
Uebels auch die Ursache des Guten», sagt Ludwig Andreas Feuer-
bach (1804—1872). Und Heinrich Mann hat einmal den Satz ge-
formt: «Die Liebe ist nur, weil der Tod ist.» Was natiirlich auch
heiBt: Leben ist nur, weil Tod. Es ist alles eben eins, eine Einheit,

eine sich bewegende, selbsterneuernde Materie (Kraft) oder Sub-
stanz.

Zu Spinoza. Tatsdchlich beinhaltet sein Werk den Atheismus,
mehr, ist zutiefst atheistisch. Nicht nur pantheistisch. Was immer,
auller von Herder, Heine, Marx und anderen, auch von Durant, Ge-
genteiliges behauptet worden ist. Wortlich schreibt Voltaire in
einem seiner reifsten Werke «Le philosophe ignorant»: «Spinosa
ne reconnait point Dieu», wie: «Spinosa parait athée dans toute la
force de ce terme.»

Friedrich Heinrich Jacobi, in vielem gewi3 ein dummer Schwitzer



86 Freidenker Nr. 3

und von Heine mit Recht «Marketenderin» der Glaubensarmeen ge-
nannt, sagt in der Arbeit «Ueber die Lehre des Spinoza in Briefen
an Herrn Moses Mendelsohnsy — die Arbeit ist 1785 in Breslau er-
schienen — doch richtig (und zusammenfassend): Spinozismus ist
Atheismus; und greift dann mit vollem Recht — noch vor Erschei-
nen von «Gotty — Herders Spinoza-Interpretation als «verworrenen
Spinozismus» an. Jacobi kennt sie aus Gesprichen. Im einzelnen
heilt es: Spinozas Lehre sei mit keiner Religion vertriiglich, doch
kénne man mit einem «gewissen Schaum von Spinozismus» ein
«Schwirmer» sein und «die schonsten Blasen werfen». Erwiderte
auch Herder, dall er sich nicht weiter einmischen werde, so
schrieb er (1787) ja doch seinen «Gott». Welche Schrift, doch gewil3
ohne es zu wollen, ausgerechnet eine andere «Marketenderin» der
Glaubensarmeen: der von Lichtenberg ein fiir allemal geziichtigte
Physiognomik-Pfaffe mit «Aussichten in die Ewigkeit», Johann Kas-
par Lavater, geradezu «nachtwandlerisch» richtig charakterisierte,
indem er meinte, das Ganze sei «ein philosophisch leichtsinniges ...
Zauberspiel». «Es ist ein Taschenspiel von Witterei, von Sehenlas-
sen von Ferne, eine Zauberlaterne, die schwindlicht macht.» 1789
schreibt Jacobi dann zu der inzwischen verdffentlichten (in Ge-
sprichen gehaltenen) «Gott»-Schrift, «dafl darin nicht die Lehre des
Spinoza, sondern eine andere, die Spinoza (eben nach Herder) hitte
haben sollen.» Herder habe versucht, Spinoza «von dem Vorwurf des
Atheismus» zu «retten». Was dann ja auch Heine, Durant (und wie-
viele andere noch?) — doch eben ganz umsonst — versucht haben.

Um zur «Rettungy oder zu dem «gewissen Schaum von Spinozis-
mus» zu kommen, hatte Herder seinen Theophron dieses «Taschen-
spiel» vollbringen lassen: Lise man Spinoza «nach der Sprache un-
serer Philosophie» (und nicht in der Spinoza eigenen Sprache),
dann, ja dann miillte einem dieser Mann wohl «ein Ungeheuer» diin-
ken, miiflte er also tatsichlich ein Atheist sein. Schrecklich! Man
moge jedoch «bei jedem seiner paradoxen (!) Sitze (nun eben
doch!) die neuere Philosophie zu Hilfes rufen. Warum? Um
das Umgekehrte zu erreichen. Um Spinoza zu — — — verbessern,
anders, um aus seiner philosophischen, mathematischen Klarheit
eine «Zauberlaterne» zu machen oder, wie es bei Herder tatsiichlich
heifdt, «so daB Sie sich fragen, wie diese (neuere Philosophie) solche
oder eine dhnliche Behauptung weggerdumt oder leichter, besser (!),
ausgedriickt habe». Tue man das, so werde man den «Ursprung» von



Nr. 3 Freidenker 87

Spinozas «Irrtum» bald gewahr werden. Aber eben nur, wenn man,
herderisch-voreingenommen, zu «retten» vorhat. Sehr richtig hat
Goethe hierzu geschrieben: «Sprache und Gedanke sind bei Spinoza
so innig verbunden, dafl es mir wenigstens scheint, als sage man
ganz was anders, wenn man nicht seine eigensten Worte braucht.»
Von Heine sind die Worte: «Es ist ein gewisser Hauch in den Schrif-
ten Spinozas, der unerklirlich.» Man werde angeweht wie von den
Liiften der Zukunft, also wie von einem besseren Erkennen und Ver-
stehen der Dinge. Dennoch der Heine-Satz — siehe weiter oben:
Statt zu sagen ... und so weiter.

«Ich gestehe», so noch einmal Spinoza wortlich, «daf3 ich, obgleich
ich lange gesucht, doch nie etwas Derartiges (Einheit von Bibel und
Vernunft) gefunden habe; ja, ich sage noch weiter, da3 ich nichts
schreibe, was ich nicht lingst und lange durchdacht hitte; und ob-
gleich ich von Kindheit an mit den gewdhnlichen Ansichten iiber die
heilige Schrift erfiillt wurde, muBlte ich sie doch endlich verwerfen.»
Und was ist Gott ohne «seine» Schrift? Nichts... Also auch hier
gewissermallen die umgedrehte Fredegis-Gleichung: Gott = Etwas
= Nichts. Und damit Atheismus.

Tatsdchlich: «die Natur, wie widerspricht sie der Bibel», und «die
Bibel, wie widerspricht sie der Natur», sagt Feuerbach. Und Goethe
schreibt in seinem Aufsatz «Die Natur», dal3 alles, «<auch das Unna-
tiirlichste», Natur. «Sie belohnt sich selbst und bestraft sich selbst,
erfreut und quailt sich selbst... Alles ist immer da in ihr...Gegen-
wart ist ihre Ewigkeit... Sie ist ganz und doch immer unvollen-
det.» ...«So wie sie’s treibt, kann sie’s immer treiben. Sie
verbirgt sich in tausend Namen und Termen ... Alles ist ihre Schuld,
alles ist ihr Verdienst.» In Kants «Kritik der reinen Vernunft»
heiBt es, daB auBer der Welt, die «ein absolutes Ganzes ist», «kein
Gegenstand der Anschauung und mithin kein Korrelatum der Welt
angetroffen wird, womit dieselbe in Verhiltnis stehe». Wohl kénne
in ihr «<manche Reihe der Dinge anfangen, die Welt selber aber kann
keinen Anfang haben und ist also in Ansehung der vergangenen Zeit
unendlich». Aber auch Gott soll ja unendlich sein. Zwei unendliche
Dinge zu gleicher Zeit seien jedoch ganz unmoglich, erkennt der
Englinder Matthew Tindal. «Also kann Gott nicht existieren.» Ja
selbst Aurelius Augustinus, der da den Satz «Credo quia absurdum»
(Ich glaube, weil es absurd ist) aufgestellt, hatte einmal geduBlert:
«Heiliger Gott! Du hast Himmel und Erde aus dir gemacht, denn



88 Freidenker Nr. 3

sonst wiren sie dir gleich; aber es war sonst nichts auller dir, woraus
du sie machen konntest, also hast du sie aus nichts gemacht.» Was
selbstverstindlich, in eine normale Sprache iibersetzt und im Hin-
blick auf die Tatsache, daB3 aus nichts nichts zu machen ist, anders,
- nichts immer gleich nichts bleibt, auch nichts anderes sagt als: Gott
= Etwas = Nichts. '

«Der Gottglaube ist wirklich nur ein Spezialfall des allgemeinen
Geisterglaubens», so Mauthner. Und wer immer das Dasein von Gei-
stern leugnet — und welcher wirklich denkende Mensch tut es nicht
— leugnet, ganz gleich, ob er es will oder nicht, zugibt oder nicht,
auch das Dasein des «idealen Gespenstes» oder «des luftférmigen Zau-
berers, der die Ursache der Welt wary, besser, gewesen sein soll.
Nach Bibel und sonstiger von den Menschen gemachter Mythologie.

War nun auch Spinozas Denken (wie das Brunos) darauf gerich-
tet, die Natur in ihrer Einheitlichkeit zu fassen und zu zeigen, so ge-
hort doch auch die Bibelkritik zu seinem «unantastbaren Ruhm in
der Geschichte der Menschheity. «Wie viel auch seine Leistung spi-
teren Hinden iiberlassen, das Wichtigste ward durch ihn getan» (Bo-
lin). Doch nicht allein, ich meine hier die Bibelkritik, aus philoso-
phischem Erkenntnisdrang, auch aus — das Wesen der Religionen
wirklich durchschauend — politischen Erwigungen.

Spinoza sah, daf} in den Hénden der (in den Niederlanden recht
maichtigen) calvinistischen Geistlichkeit namentlich das Alte Testa-
ment eine gefihrliche Riistkammer zu hierarchischen Uebergriffen
im Staatsleben geworden; und auch und gerade mit diesen Uebergrif-
fen sollte Spinozas Bibelkritik Schlufl machen. Und zwar im In-
teresse eines freien Gemeinwesens, eines auch und gerade von der
Kirche, jeder Kirche freien Gemeinwesens, dessen Leitung er einer
lediglich der allgemeinen Wohlfahrt der Gesellschaft beachtenden
demokratischen Regierung anvertraut wissen wollte. So sagte er, der
Zweck des Staates diirfe nicht sein, «die Menschen in Furcht zu er-
halten und fremder Gewalt zu unterwerfen, sondern vielmehr den
Einzelnen von der Furcht zu befreien, damit er so sicher wie mog-
lich lebe, das heiBt so, dal er sein natiirliches Recht zum Dasein
ohne seinen und anderer Schaden am besten sich erhalte». Und wei-
ter: die Menschen «sollen frei ihre Vernunft gebrauchen und weder
mit Hal3, Zorn oder List einander bekdmpfen, noch in Unbilligkeit
gegeneinander verfahren». Als die verniinftigste Staatsform bezeich-
nete Spinoza jene Demokratie, die dem natiirlichen Zustand am



Nr. 3 Freidenker 89

nichsten komme. Wohl solle man in einer solchen Demokratie nach
gemeinsamem Beschluf3 handeln, aber nicht urteilen und denken;
schon darum nicht, «weil alle Menschen nicht gleichen Sinnes sein
konnen». (Fortsetzung folgt.)

Kreuz und quer durch das Kampfgeliinde

Ueber dem Kampfgelinde der groflen weltanschaulichen Ausein-
andersetzung liegt heute eine verdichtige Ruhe. Die Diskussion will
hiiben und driiben nicht recht in Gang kommen.

Die Ruhe ist triigerisch. Unter der Kruste der verhiérteten Frage-
stellungen und der festgefahrenen Gegensitze sind die Geister doch
auch heute rege und lebendig. Da glithen im stillen Brand alle uns
bewegenden Fragen und Probleme. Die Kruste kann heute oder mor-
gen brechen, der frische Wind der Aktualitdt kann heute oder mor-
gen da oder dort unversehens kriftig hineinblasen — und in hellen
Flammen lodert auf, was vorher unter der Krustendecke still vor
sich hin gegliiht hat. In der noch bevorstehenden Jesuitendebatte
wird sich das deutlich zeigen.

Heute gehen wir nur einmal im stillen Kampfgelinde umbher,
schauen interessiert in Zeitungen hier und Zeitschriften dort, weisen
im Vorbeigehen auf Fragen und Gegensiitze, die heute jene Kruste
noch nicht zu durchbrechen vermégen, die aber unter der Kruste
bereitliegen und eines Tages, bei giinstigem Kampfwind, hell auf-
flammen konnen. Keine der Fragen kann hier, auf unserem Orien-
tierungsgang, systematisch behandelt und verbindlich beantwortet
werden. Der bloBBe Hinweis muf} heute geniigen.

1. Zur Jesuitenfrage.

Der Jesuit Ferdinand Strobel hat 1954 im Verlag Walter in Olten
sein umfangreiches Werk «Die Jesuiten und die Schweiz im 19. Jahr-
hundert» erscheinen lassen. Es wird uns von katholischer Seite als
ein Muster wahrheitsgetreuer, streng objektiver und historisch zu-
verldssiger Darstellung gerithmt. Der Chefredaktor der «Reformatio»,
Pfarrer Dr. P.Vogelsanger, ist anderer Meinung. Im Heft 9/1956,
p. 475, erhebt er gegen Strobels Werk folgende kritische Einwiénde:

a) Das Buch gibt sich wohl den Anstrich der MaBigung und Objek-

tivitit, es ist aber doch eine recht einseitige Parteischrift.



	Baruch de Spinoza : (1632-1677) (Fortsetzung folgt)

