
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 3

Artikel: Baruch de Spinoza : (1632-1677) (Fortsetzung folgt)

Autor: Seehof, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410610

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410610
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 3 Freidenker 79

Bariich de Spinoza
(1632—1677)

Von Arthur Seehof, Höllstein, Kr. Lörrach

n.

Da lasen wir aber eingangs, es möge irgendwie zutreffen, daß ohne
Descartes Spinozas Denkweise more geometrico — vielleicht! —
nicht recht denkbar gewesen; aber doch nur vielleicht. Weil nämlich
Spinoza «seinen» Pvthagoras, Bacon, Lionardo und Galilei so gut
gekannt haben dürfte wie Descartes. Meint jetzt auch Heine, daß
Spinoza die Methode (die mathematische Form) von Descartes
übernahm, so bekennt Heine doch, daß «die Philosophie des Descartes
keineswegs die des Spinoza hervorgebracht, sondern nur befördert»
habe. «Ein Diamant schleift den andern.» Georgij F. Alexandrow
sagt in seiner «Geschichte der westeuropäischen Philosophie»: Es

gibt Fälle, «wo die Begründer eines neuen Systems klar den
Zusammenhang ihrer Meinungen mit Gedanken ihrer Vorläufer verstehen»,
aber auch die Unzulänglichkeit der Begriffe ihrer Vorläufer erkennen

und dann klar aufzeigen, «wie sehr diese Begriffe die Entwicklung

des eigenen Denkens gefördert haben». «So war beispielsweise
das Verhältnis Spinozas zu Descartes.» In dem Kultur- und Lebensbild,

das Wilhelm Bolin von Spinoza gegeben hat, ist unter anderem
geschrieben: «Daß die auf uns gekommenen Manuskripte ebenso

wenig wie Spinozas übrige Schriften eine ausdrückliche Berufung
auf Giordano Bruno enthalten, kann nicht befremden, wenn man
nicht so sehr die Verpöntheit, in welcher Brunos Name damals noch
stand, sondern den geringen Sinn für das Geschichtliche berücksichtigt,

der den geistigen Horizont jener Epoche aufblühender
Naturforschung überhaupt auszeichnet.» Die Natur in ihrer Einheitlichkeit

zu fassen (wie es auch und eben durch Bruno geschehen), in
solcher Einheitlichkeit, in der kein Cogito, ergo sum möglich, darauf
war Spinozas Augenmerk, sein Denken gerichtet. «Dagegen nur
nebensächlich, wie viele und wer mit ihm übereinstimmte.»

«Es genügt zu wissen», heißt es im dritten Dialog der Gespräche
«Dell'infinito universo e mondi» (Vom unendlichen All und von den

Welten) von Giordano Bruno (1548—1600), «daß es ein unermeß-



80 Freidenker Nr. 3

liches Gefilde, einen zusammenhängenden Raum gibt, der alles in
sich hegt und trägt, der alles durchdringt.» So sagt Will Durant
(in «The Story of Philosophy, the Live and Opinions of the Greater
Philosophes») recht zutreffend, die gesamte Wirklichkeit, der
gesamte Kosmos ist für Bruno von einer Substanz, einer Kausalität und
aus einer gemeinsamen Quelle entsprungen. Materie und Geist sind
für Bruno eins: ein und dasselbe. «Die Aufgabe der Philosophie ist
daher, die Einheit in der Vielheit, den Geist in der Materie und die
Materie im Geist wahrzunehmen. Sie hat die Synthese aufzufinden,
in der sich Gegensätze und Widersprüche treffen, um zu verschmelzen.»

Was so Spinoza bei Descartes vor allem anzog, aber auch
abstieß, ja geradezu, als den Nachfahren von Bruno, anziehen oder
abstoßen mußte, war einmal Descartes' physikalische Ueberlegung von
einer homogenen Substanz: als Grundstoff aller Arten von Materie,
des Seins und des Erkennens, und dann — daneben — der anderen,
philosophischen Ueberlegung einer anderen Substanz : als Grundstoff
aller Formen des Geistes. Natürlich war diese Trennung, dieser
konstruierte Dualismus für den Nachfahren Brunos eine Herausforderung,

ging es Spinoza doch eben darum — was wir gerade bei Bolin

und Durant gelesen. Doch ein Diamant schleift den anderen.

1640. Wir sind mitten im Dreißigjährigen Krieg; und Baruch
Spinoza (als Sohn jüdischer Eltern, deren Familien, vor der Inquisition
fliehend, aus Portugal gekommen waren, am 24. November 1632 in
Amsterdam geboren und am 21. Februar 1677 an der Schwindsucht
gestorben) ist acht Jahre alt und ein Lieblingsschüler der Synagoge
in Amsterdam, die 1598 durch eben aus Portugal (und auch aus
Spanien) vertriebene Juden geschaffen war und dann — mit christlicher
(protestantischer) Unterstützung — zu einer der glänzendsten Europas

geworden ist. Ja, Spinoza ist erst acht Jahre alt, als er in Amsterdam

den «Fall» Uriel Acosta erleben sollte.

Acosta, 1585 in Oporto (in Portugal) geboren, 1615 nach Amsterdam

gekommen und dort, als Jude, der jüdischen Gemeinde
beigetreten, hatte — es mag dahingestellt bleiben unter welchen humanistischen

Einflüssen — eine Abhandlung veröffentlicht, in der dem
Weiterleben nach dem Tode, der Auferstehung, der sogenannten
Unsterblichkeit der Seele widersprochen ist. Die Synagoge behandelte
darob Acosta — trotzdem sie das auf Grund des Alten Testaments

gar nicht nötig hatte — wie einen Abtrünnigen und verurteilte ihn
zum öffentlichen Widerruf. Wohl allein im Hinblick auf die christ-



Nr. 3 Freidenker 81

liehe Unterstützung, die gegeben war. Wie immer. Jedenfalls erging
ein Urteil, das forderte, daß sich der Verurteilte, an eine Säule der
Synagoge gebunden, unter Gesang auspeitschen lasse und dann auf
die Schwelle der Synagoge lege, damit die Mitglieder der Gemeinde
ihn mit Füßen treten. Es geschah, und der Geschändete feuerte auf
dem Heimweg einen Pistolenschuß gegen seinen Hauptgegner; doch
der Schuß verfehlte sein Ziel, und, zu Hause angelangt, schrieb
Acosta, «verzweifelt über die unerträgliche Erniedrigung, eine grimmige

Anklage gegen seine Verfolger und erschoß sich» (Durant). Die
Anklage schließt: «Richtet nun gerecht und unparteiisch, ihr Söhne
der Menschen; richtet frei und nach der Wahrheit, wie es sich Männern

geziemt. Findet ihr etwas, das euch zum Mitleiden hinreißt, so
erkennt und beweint das traurige Los der Menschheit, das auch euch
zuteil geworden.» (Johann Gottfried Herder, Karl Gutzkow, Fritz
Brupbacher, Mauthner wie andere noch haben Uriel Acosta gute
und starke Worte des Gedenkens gewidmet, wie im übrigen auch
Durant)

Also Spinoza war acht Jahre alt, als der «Fall» Acosta geschah.
Bevor nun der Schüler der Synagoge die Möglichkeit haben
sollte, das Werk von Bruno und Descartes und das Denken der
Alten: von Sokrates (469—399), Plato (427—347) und dem Mazedonier

Aristoteles (384—322), wesentlich aber die Werke von Pythagoras,

Leukippos, Demokritos, Epikuros und Lucretius, und dann
auch die Leistungen von Lionardo, Kopernikus, Johannes Kepler,
Galilei und anderen kennenzulernen und entweder zu bejahen oder
abzulehnen — abzulehnen wie zum Beispiel den platonisierenden
Aristoteles und mit ihm die ganze Scholastik — sollte sich der Schüler

der Synagoge mit den Schriften von Moses Maimonides, Levi Ben
Gerson, Ibn Ezra, Hasdai Crescas, Ibn Gebirol und Moses von
Cordoba bekannt machen. Und sollte bei Maimonides (1135—1204), der
aus umfassender Kenntnis der griechischen und arabischen Philosophie

und tiefer Verwurzelung in der jüdischen Religion eine für
seine Zeit ziemlich vernunftsgemäße Auswahl alter sittlicher Gebote
(in der «Mischna Thora») traf, auch auf Averroës stoßen. Bei Gerson

sollte Spinoza von der «Ewigkeit» des Kosmos lesen, was natürlich

eine Schöpfung ausschließt und eine Entwicklung beinhaltet.
Ist bei Crescas Gott gleich Materie gesetzt, so hat Ezra die für die
Vernunft unverständlichen Dinge der Bibel als «unlösbar»
stehen gelassen und damit gewissermaßen abgelehnt. Gebriol ist ein



82 Freidenker Nr. 3

Kommentator dunkelster kabbalistischer Geschichten, und Moses von
Cordoba gehört zu jenen, die es an der Gleichsetzung von Gott und
All oder Kosmos hatten genug sein lassen ; über welche Gleichsetzung
aber schon ein Fredegis wie gewisse frühe «Ketzer», so auch Roger
Bacon, Occam und andere noch hinausgegangen waren, und dann
auch die hervorragendsten Denker der Renaissance wie auch
Gassendi; auch dadurch, daß sie wieder zu Thaies, Leukippos, Demokritos,

Epikuros, Lucretius und so fort zurückgefunden hatten.

Fredegis, 834 gestorben, war ein christlicher Abt, der in einer
wirklich verwegenen Gleichung gesagt hatte: Nichts Etwas
Gott. Im ersten Augenblick erscheint einem die Gleichung irgendwie
pantheistisch; dreht man sie jedoch um, ich meine, liest man: Gott

Etwas Nichts, ist sie so atheistisch wie — wie wir sehen
werden — Spinozas scheinbar pantheistisch-mystische Philosophie
tatsächlich atheistisch ist. Was immer zum Beispiel Herder (in
seiner Schrift «Gott») oder auch Heine, ja auch Marx wie andere noch
anderes zu beweisen versucht haben. Doch umsonst

Von Roger Bacon, wiederholt der größte Naturphilosoph des
Mittelalters genannt oder auch der Philosoph, mit dem das Erwachen
(aus christlicher Nacht) überhaupt seinen Anfang genommen habe,
sind die Erkenntnisse, daß alle natürlichen Dinge durch ein
Wirksames, nämlich durch das, was wir (heute) Bewegung nennen, und
durch die Materie zum Dasein gebracht werden; wörtlich: «Durch
eine Materie, auf die das Wirksame seine Tätigkeit ausübt.» «Das
Handelnde bewegt und verwandelt die Materie und das Wahre
des Wirksamen und der Materie können wir nur einsehen mit Hilfe
der Mathematik.»

Occam — 1280 in England geboren und 1349 in München gestorben,

im übrigen Franziskaner-Mönch und von der Kirche verfolgt
wie Bacon — hatte, die wüste Auch-Logik der Scholastik verhöhnend,

zum Beispiel geschrieben: Der heilige Geist sei aus Materie
geboren, Gott sei ein Stein, ein Esel oder auch, Gott sei der Fuß des

Jesus. Womit gesagt sein sollte: mit Vernunft dürfe man nicht an
theologische Dinge herangehen. Anders: philosophische, auf
sinnlicher Erfahrung basierende Erkenntnisse vermögen keinerlei
Beweise für die Glaubenslehre aufzustellen.

Welche Ueberlegung bei Spinoza lautet, «daß zwischen dem Glauben

(oder der Theologie) und der Philosophie keine Gemeinschaft
und kerne Verwandtschaft obwalte, was jeder wissen muß, der den



Nr. 3 Freidenker 83

Zweck und die Grundlage beider Wissenschaften kennt, die gewiß
himmelweit voneinander verschieden sind». «Denn der Zweck der
Philosophie ist kein anderer als Wahrheit, der Zweck des Glaubens
aber nichts als Gehorsam und Frömmigkeit. Sodann sind die Grundlagen

der Philosophie allgemeine Begriffe, und sie selbst muß aus
der Natur allein genommen werden, die des Glaubens aber sind
Geschichten und Sprache.» Gerede. Und das muß bloß «aus der Schrift
und den (angeblichen) Offenbarungen genommen werden». «Ich —
Spinoza — behaupte also unwiderleglich, daß weder die Theologie
der Vernunft, noch die Vernunft der Theologie Untertan sei, sondern
jede ihr eigenes Reich behaupte; nämlich, wie ich gesagt habe, die
Vernunft das Reich der Wahrheit und Weisheit; die Theologie aber
das der Frömmigkeit und des Gehorsams.» Was, denke ich, sehr
deutlich ; aber wir werden noch weit eindeutigere Sätze lesen

Voltaire war es, der eines Tages erklärte, das Werk von Spinoza,
dieses «pauvre juif, déjudaïsé, qui eut le malheur de n'être pas chrétien»

(den aber Ernest Renan dann den bedeutendsten Juden der
Neuzeit nannte), sei wegen des in diesem Werk enthaltenen Atheismus

abzulehnen; aber gleichzeitig hatte Voltaire gefördert, keine
Lügen über «den größten unter den modernen Philosophen»
(Durant) zu verbreiten. Und diese Forderung war erhoben, weil fast von
Anfang an, im 17. und 18. Jahrhundert, sowohl das Werk als auch die
Person Spinoza immer wieder verfälscht, verleumdet, falsch beurteilt

worden sind. Von Juden und Christen, aber auch von nicht
kirchengebundenen, «freien» Deisten. Selbst Pantheisten haben das

Werk «ihres» Meisters nur sehr selten richtig, so richtig einzuschätzen

verstanden wie Voltaire oder auch — zumindest in etwas — der
hervorragende niederländische Arzt und Denker Hermann Boer-
haave und Gotthold Ephraim Lessing, um hier nicht mehr Namen zu
nennen.

Nicola de Malebranche zum Beispiel (den aber Victor Cousin «un
frère légitime» von Spinoza «dans la famille cartésienne» zu nennen
gewagt hat) sprach von einem «misérable» Spinoza, und selbst
Hume nannte die Philosophie des Autors des Theologisch-politischen
Traktats «gräßliche Hypothesen». Lessing mußte erst kommen, um
— mit Voltaire — dahin zu wirken, keine Lügen über den Mann zu
verbreiten, dessen Philosophie eben Lessing als die einzige bezeichnete,

die es geben könne. Und Georg Christoph Lichtenberg war es,
der in einer schweren Stunde, da er danach verlangte «in den Schoß



84 Freidenker Nr. 3

des mütterlichen Alles und Nichts» zurückkehren, von Spinoza
sagte, er habe den größten Gedanken gedacht, «der noch in eines
Menschen Kopf gekommen ist». Voltaire hingegen hat, trotz seiner
richtigen, wenn auch ablehnenden Beurteilung Spinozas, auch zu
reimen für notwendig gehalten :

«Alors un petit juif (Spinoza), au long nez, au teint blême,

pauvre, mais satisfait, pensif et retiré,
esprit subtil et creux, moins lu que célébré,
caché sous le manteau de Descartes, son maître,
marchant à pas comptés, s'approche du grand Être:
,Pardonnez-moi', dit-il en lui parlant tout bas,

,mais je pense, entre nous, que vous n'existez pas.'»

Wie Herder in seiner Schrift «Gott» Spinoza darzustellen versucht
hat, ist wahrlich — kurz gesagt — Verballhornung spinozistischer
Philosophie und Schlimmeres, nämlich auch der Lessingschen
Interpretation Spinozas. Auch Worte, daß Spinoza «noch göttlicher» sei,
als der «heilige Johannes», die sich in Herders Schrift «Vom Erkennen

und Empfinden der menschlichen Seele» finden, sind — zumindest

von unserem oder überhaupt einem ernst-philosophischen Standpunkt

aus — rundweg und energisch abzulehnen. Auch Heine
ist energisch zu widersprechen, wenn er das Leben Spinozas mit dem
des sagenhaften «göttlichen Vetters Jesu Christi», einem von der
Kirche gemachten Phantasten (siehe Arthur Drews «Die
Christusmythe»), zu vergleichen wagt und des weiteren schreibt: «Statt zu
sagen, er (Spinoza) leugne Gott, könnte man sagen, er leugne den
Menschen.» Was allerdings einen doppelten Sinn haben kann. Doch
nur kann, nicht muß; tatsächlich hat Spinoza nicht im Traume daran

gedacht, den Menschen zu leugnen. Das machte und macht die
Kirche. Aber Spinoza war Atheist.

Von sich selbst hat er geschrieben: «Nachdem mich die Erfahrung
belehrt hatte, daß alles, was das gewöhnliche Leben gemeinhin bietet,

eitel und nichtig ist, und ich gesehen, daß alles, was ich fürchtete
und was Angst vor mir hatte, Gutes und Böses nur soweit enthält, als

es das Gemüt bewegt, beschloß ich zu erforschen, ob es ein wahres
Gut gibt, durch dessen Auffindung und Erlangung stete und höchste

Freude für immer gewonnen werden kann.» Und weiter: «Je
mehr der Verstand erkennt, um so besser begreift er die eigenen Kräfte
und die Ordnung der Natur; je besser er die eigenen Kräfte oder



Nr. 3 Freidenker 85

seine Macht begreift, um so besser wird er sich leiten und für sich

Regeln schaffen können; und je besser er die Ordnung der Natur
begreift, um so leichter wird er sich von unnützen Dingen befreien
können.»

So zum Beispiel auch von dem für einen wahren, wissenden, klar
und konsequent denkenden, unabhängigen, freien Menschen — und
der war Spinoza — so sehr unnützen (wie gefährlich-niederträchtigen)

Ding der Religion, dem Glauben an Wunder, dem «idealen
Gespenst», das «uns in der Sünde und Verderbtheit hat geboren werden

lassen, uns unfähig gemacht hat, aus uns selbst das geringste
Gute zu tun und uns in der Folge mit Untergang und Verdammnis
bestraft, wenn wir nicht seine Gnade anrufen» (Auguste-Henri
Forel).

Das Glück doch besteht darin — so wieder Spinoza wörtlich —
«daß der Mensch sein Leben zu erhalten vermag». «Der freie Mensch
denkt an nichts weniger als an den Tod, und seine Weisheit ist kein
Nachsinnen über den Tod, sondern ein Nachsinnen über das Leben.»
Ich denke, man versteht, wenn man auch nur ein bißchen das

Seelen-, Tauf- (Beschneidungs-), Hochzeits- und Todesspiel der
sogenannten positiven Religionen durchschaut hat. Bei Lucretius heißt
es: «Nihil igitur mors est, ad nos neque pertinet hilum.» (Der Tod
ist nichts und geht uns gar nichts an.) Frühe «Ketzer», so zum
Beispiel die Brüder und Schwestern vom freien Geist, sollen gesagt
haben: Nur auf Erden ist Seligkeit möglich, nirgends anders. «Die
Ursache des Todes ist auch die Ursache des Lebens, die Ursache des
Uebels auch die Ursache des Guten», sagt Ludwig Andreas Feuerbach

(1804—1872). Und Heinrich Mann hat einmal den Satz
geformt: «Die Liebe ist nur, weil der Tod ist.» Was natürlich auch
heißt: Leben ist nur, weil Tod. Es ist alles eben eins, eine Einheit,
eine sich bewegende, selbsterneuernde Materie (Kraft) oder
Substanz.

Zu Spinoza. Tatsächlich beinhaltet sein Werk den Atheismus,
mehr, ist zutiefst atheistisch. Nicht nur pantheistisch. Was immer,
außer von Herder, Heine, Marx und anderen, auch von Durant,
Gegenteiliges behauptet worden ist. Wörtlich schreibt Voltaire in
einem seiner reifsten Werke «Le philosophe ignorant»: «Spinosa
ne reconnaît point Dieu», wie: «Spinosa paraît athée dans toute la
force de ce terme.»

Friedrich Heinrich Jacobi, in vielem gewiß ein dummer Schwätzer



86 Freidenker Nr. 3

und von Heine mit Recht «Marketenderin» der Glaubensarmeen
genannt, sagt in der Arbeit «Ueber die Lehre des Spinoza in Briefen
an Herrn Moses Mendelsohn» — die Arbeit ist 1785 in Breslau
erschienen — doch richtig (und zusammenfassend) : Spinozismus ist
Atheismus; und greift dann mit vollem Recht — noch vor Erscheinen

von «Gott» — Herders Spinoza-Interpretation als «verworrenen
Spinozismus» an. Jacobi kennt sie aus Gesprächen. Im einzelnen
heißt es: Spinozas Lehre sei mit keiner Religion verträglich, doch
könne man mit einem «gewissen Schaum von Spinozismus» ein
«Schwärmer» sein und «die schönsten Blasen werfen». Erwiderte
auch Herder, daß er sich nicht weiter einmischen werde, so
schrieb er (1787) ja doch seinen «Gott». Welche Schrift, doch gewiß
ohne es zu wollen, ausgerechnet eine andere «Marketenderin» der
Glaubensarmeen: der von Lichtenberg ein für allemal gezüchtigte
Physiognomik-Pfaffe mit «Aussichten in die Ewigkeit», Johann Kaspar

Lavater, geradezu «nachtwandlerisch» richtig charakterisierte,
indem er meinte, das Ganze sei «ein philosophisch leichtsinniges
Zauberspiel». «Es ist ein Taschenspiel von Witterei, von Sehenlassen

von Ferne, eine Zauberlaterne, die schwindlicht macht.» 1789
schreibt Jacobi dann zu der inzwischen veröffentlichten (in
Gesprächen gehaltenen) «Gott»-Schrift, «daß darin nicht die Lehre des

Spinoza, sondern eine andere, die Spinoza (eben nach Herder) hätte
haben sollen.» Herder habe versucht, Spinoza «von dem Vorwurf des

Atheismus» zu «retten». Was dann ja auch Heine, Durant (und
wieviele andere noch?) -— doch eben ganz umsonst — versucht haben.

Um zur «Rettung» oder zu dem «gewissen Schaum von Spinozismus»

zu kommen, hatte Herder seinen Theophron dieses «Taschenspiel»

vollhringen lassen: Läse man Spinoza «nach der Sprache
unserer Philosophie» (und nicht in der Spinoza eigenen Sprache),
dann, ja dann müßte einem dieser Mann wohl «ein Ungeheuer» dünken,

müßte er also tatsächlich ein Atheist sein. Schrecklich! Man
möge jedoch «bei jedem seiner paradoxen Sätze (nun eben
doch!) die neuere Philosophie zu Hilfe» rufen. Warum? Um
das Umgekehrte zu erreichen. Um Spinoza zu verbessern,
anders, um aus seiner philosophischen, mathematischen Klarheit
eine «Zauberlaterne» zu machen oder, wie es bei Herder tatsächlich
heißt, «so daß Sie sich fragen, wie diese (neuere Philosophie) solche
oder eine ähnliche Behauptung weggeräumt oder leichter, besser
ausgedrückt habe». Tue man das, so werde man den «Ursprung» von



Nr. 3 Freidenker 87

Spinozas «Irrtum» bald gewahr werden. Aber eben nur, wenn man,
herderisch-voreingenommen, zu «retten» vorhat. Sehr richtig hat
Goethe hierzu geschrieben: «Sprache und Gedanke sind bei Spinoza
so innig verbunden, daß es mir wenigstens scheint, als sage man
ganz was anders, wenn man nicht seine eigensten Worte braucht.»
Von Heine sind die Worte : «Es ist ein gewisser Hauch in den Schriften

Spinozas, der unerklärlich.» Man werde angeweht wie von den
Lüften der Zukunft, also wie von einem besseren Erkennen und
Verstehen der Dinge. Dennoch der Heine-Satz — siehe weiter oben:
Statt zu sagen und so weiter.

«Ich gestehe», so noch einmal Spinoza wörtlich, «daß ich, obgleich
ich lange gesucht, doch nie etwas Derartiges (Einheit von Bibel und
Vernunft) gefunden habe; ja, ich sage noch weiter, daß ich nichts
schreibe, was ich nicht längst und lange durchdacht hätte; und
obgleich ich von Kindheit an mit den gewöhnlichen Ansichten über die
heilige Schrift erfüllt wurde, mußte ich sie doch endlich verwerfen.»
Und was ist Gott ohne «seine» Schrift? Nichts Also auch hier
gewissermaßen die umgedrehte Fredegis-Gleichung : Gott Etwas

Nichts. Und damit Atheismus.

Tatsächlich: «die Natur, wie widerspricht sie der Bibel», und «die
Bibel, wie widerspricht sie der Natur», sagt Feuerbach. Und Goethe
schreibt in seinem Aufsatz «Die Natur», daß alles, «auch das
Unnatürlichste», Natur. «Sie belohnt sich selbst und bestraft sich selbst,
erfreut und quält sich selbst Alles ist immer da in ihr .Gegen¬
wart ist ihre Ewigkeit Sie ist ganz und doch immer unvollendet.»

«So wie sie's treibt, kann sie's immer treiben. Sie

verbirgt sich in tausend Namen und Tennen Alles ist ihre Schuld,
alles ist ihr Verdienst.» In Kants «Kritik der reinen Vernunft»
heißt es, daß außer der Welt, die «ein absolutes Ganzes ist», «kein
Gegenstand der Anschauung und mithin kein Korrelatum der Welt
angetroffen wird, womit dieselbe in Verhältnis stehe». Wohl könne
in ihr «manche Reihe der Dinge anfangen, die Welt selber aber kann
keinen Anfang haben und ist also in Ansehung der vergangenen Zeit
unendlich». Aber auch Gott soll ja unendlich sein. Zwei unendliche
Dinge zu gleicher Zeit seien jedoch ganz unmöglich, erkennt der
Engländer Matthew Tindal. «Also kann Gott nicht existieren.» Ja
selbst Aurelius Augustinus, der da den Satz «Credo quia absurdum»
(Ich glaube, weil es absurd ist) aufgestellt, hatte einmal geäußert:
«Heiliger Gott! Du hast Himmel und Erde aus dir gemacht, denn



88 Freidenker Nr. 3

sonst wären sie dir gleich; aber es war sonst nichts außer dir, woraus
du sie machen konntest, also hast du sie aus nichts gemacht.» Was
selbstverständlich, in eine normale Sprache übersetzt und im
Hinblick auf die Tatsache, daß aus nichts nichts zu machen ist, anders,
nichts immer gleich nichts bleibt, auch nichts anderes sagt als: Gott

Etwas Nichts.
«Der Gottglaube ist wirklich nur ein Spezialfall des allgemeinen

Geisterglaubens», so Mauthner. Und wer immer das Dasein von
Geistern leugnet — und welcher wirklich denkende Mensch tut es nicht
— leugnet, ganz gleich, ob er es will oder nicht, zugibt oder nicht,
auch das Dasein des «idealen Gespenstes» oder «des luftförmigen
Zauberers, der die Ursache der Welt war», besser, gewesen sein soll.
Nach Bibel und sonstiger von den Menschen gemachter Mythologie.

War nun auch Spinozas Denken (wie das Brunos) darauf gerichtet,

die Natur in ihrer Einheitlichkeit zu fassen und zu zeigen, so
gehört doch auch die Bibelkritik zu seinem «unantastbaren Ruhm in
der Geschichte der Menschheit». «Wie viel auch seine Leistung
späteren Händen überlassen, das Wichtigste ward durch ihn getan»
(Bolin). Doch nicht allein, ich meine hier die Bibelkritik, aus
philosophischem Erkenntnisdrang, auch aus — das Wesen der Religionen
wirklich durchschauend — politischen Erwägungen.

Spinoza sah, daß in den Händen der (in den Niederlanden recht
mächtigen) calvinistischen Geistlichkeit namentlich das Alte Testament

eine gefährliche Rüstkammer zu hierarchischen Uebergriffen
im Staatsleben geworden; und auch und gerade mit diesen Uebergriffen

sollte Spinozas Bibelkritik Schluß machen. Und zwar im
Interesse eines freien Gemeinwesens, eines auch und gerade von der
Kirche, jeder Kirche freien Gemeinwesens, dessen Leitung er einer
lediglich der allgemeinen Wohlfahrt der Gesellschaft beachtenden
demokratischen Regierung anvertraut wissen wollte. So sagte er, der
Zweck des Staates dürfe nicht sein, «die Menschen in Furcht zu
erhalten und fremder Gewalt zu unterwerfen, sondern vielmehr den
Einzelnen von der Furcht zu befreien, damit er so sicher wie möglich

lebe, das heißt so, daß er sein natürliches Recht zum Dasein
ohne seinen und anderer Schaden am besten sich erhalte». Und weiter:

die Menschen «sollen frei ihre Vernunft gebrauchen und weder
mit Haß, Zorn oder List einander bekämpfen, noch in Unbilligkeit
gegeneinander verfahren». Als die vernünftigste Staatsform bezeichnete

Spinoza jene Demokratie, die dem natürlichen Zustand am



Nr. 3 Freidenker 89

nächsten komme. Wohl solle man in einer solchen Demokratie nach
gemeinsamem Beschluß handeln, aber nicht urteilen und denken;
schon darum nicht, «weil alle Menschen nicht gleichen Sinnes sein
können». (Fortsetzung folgt.)

Kreuz und quer durch das Kampfgelände

Ueber dem Kampfgelände der großen weltanschaulichen
Auseinandersetzung liegt heute eine verdächtige Ruhe. Die Diskussion will
hüben und drüben nicht recht in Gang kommen.

Die Ruhe ist trügerisch. Unter der Kruste der verhärteten
Fragestellungen und der festgefahrenen Gegensätze sind die Geister doch
auch heute rege und lebendig. Da glühen im stillen Brand alle uns
bewegenden Fragen und Probleme. Die Kruste kann heute oder morgen

brechen, der frische Wind der Aktualität kann heute oder morgen

da oder dort unversehens kräftig hineinblasen — und in hellen
Flammen lodert auf, was vorher unter der Krustendecke still vor
sich hin geglüht hat. In der noch bevorstehenden Jesuitendebatte
wird sich das deutlich zeigen.

Heute gehen wir nur einmal im stillen Kampfgelände umher,
schauen interessiert in Zeitungen hier und Zeitschriften dort, weisen
im Vorbeigehen auf Fragen und Gegensätze, die heute jene Kruste
noch nicht zu durchbrechen vermögen, die aber unter der Kruste
bereitliegen und eines Tages, bei günstigem Kampfwind, hell
aufflammen können. Keine der Fragen kann hier, auf unserem
Orientierungsgang, systematisch behandelt und verbindlich beantwortet
werden. Der bloße Hinweis muß heute genügen.

1. Zur Jesuitenfrage.

Der Jesuit Ferdinand Strobel hat 1954 im Verlag Walter in Olten
sein umfangreiches Werk «Die Jesuiten und die Schweiz im 19.
Jahrhundert» erscheinen lassen. Es wird uns von katholischer Seite als

ein Muster wahrheitsgetreuer, streng objektiver und historisch
zuverlässiger Darstellung gerühmt. Der Chefredaktor der «Reformatio»,
Pfarrer Dr. P. Vogelsanger, ist anderer Meinung. Im Heft 9/1956,
p. 475, erhebt er gegen Strobels Werk folgende kritische Einwände:
a) Das Buch gibt sich wohl den Anstrich der Mäßigung und Objektivität,

es ist aber doch eine recht einseitige Parteischrift.


	Baruch de Spinoza : (1632-1677) (Fortsetzung folgt)

