Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 3

Artikel: Die vier Fragen des Immanuel Kant
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410608

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

72 Freidenker _ Nr. 3

Die vier Fragen des Immanuel Kant

So lautete das Thema, das am 7. Januar d. J. im Nachtstudio Salz-
burg von Prof. Dr. Friedrich Dessauer behandelt und von dem Sen-
der Wien II ab 20.10 Uhr iibertragen wurde. Als Einleitung der
Sendung wurde Musik vorausgeschickt, und zwar ein Stiick aus
der bekannten «Schépfung» von J. Haydn, so daf3 von allem Anfang
ziemlich klar war, wohin der Vortragende hinauswollte. Auch sonst
wurde der Vortrag durch musikalische Einschiebsel «gestreckt», so
daB3 sich derselbe auf nahezu zwei Stunden ausdehnte. Zunichst
suchte der Vortragende den Ton einer wissenschaftlichen Erorterung
zu wahren; er gab zu, dal} Immanuel Kant in philosophischer Hin-
sicht vielfach iiberholt sei, aber dann hielt er sich doch an das, was
Kant einst zu den sogenannten «letzten Fragens» der Menschheit vor-
gebracht hatte und was uns heute als miillige Gedankenspekulation
erscheint. Was gehen uns heute die fundamentalen Fragen der Kant-
schen Metaphysik an? Sie beziehen sich in der Hauptsache auf Gott,
Unsterblichkeit und Willensfreiheit. Im Lichte der modernen Tiefen-
psychologie erscheinen alle diese «Ideen» als nackte Wunschtraume,
gut genug, um die «Armen im Geiste» in gedanklicher Bewegung zu
erhalten. Gott ist ein Vatersymbol: kleine und grofle Kinder horen
es gern, dal} — inmitten der Lebenswiiste, die uns mit tausend Ge-
fahren umdroht — ein giitiges Vaterauge sie bewacht. Auch der Un-
sterblichkeitsgedanke reicht bis in die graueste Vorzeit des Men-
schengeschlechts zuriick und ist Ausdruck eines noch ungebrochenen
Lebenswillens.

Der Streit um die sogenannte Willensfreiheit ist neueren Datums
und besitzt praktische, d. h. sozialpolitische Bedeutung. Man denke
nur z. B. an die juristische Seite der Frage: unser ganzes Recht be-
ruht auf der fiktiven Annahme, dal} jeder Mensch fiir sein Tun und
Handeln voll verantwortlich sei. Doch die Juristen waren bald geno-
tigt, ihre theoretischen Gedankenkonstruktionen den Bediirfnissen
der Praxis anzupassen und eine verminderte Zurechnungsfihigkeit
der Menschen gelten zu lassen.

Solche kritische Erwidgungen lagen dem Vortragenden ginzlich
fern; er beschrinkte sich auf jene vier Fragen des Konigsberger Phi-
losophen, die kurz und biindig lauteten: Was kann ich wissen? Was
kann ich tun? Was darf ich hoffen? Was ist der Mensch? Diese Fra-
gen mochten in einer rationalistischen Epoche, in der Kant lebte,



Nr. 3 Freidenker 73

noch hochst einfach erscheinen; heute aber erkennen wir die inne-
ren Widerspriiche im Naturgeschehen und im Denken des Menschen,
die sich dialektisch auswirken und die man nicht einfach durch eine
oberflichliche Glaubensformel iiberwinden kann. Man denke nur an
die alte Streitfrage, ob der Mensch in seinen EntschlieBungen deter-
miniert ist oder nicht, ein Problem, mit dem auch Kant nicht fertig
wurde; seine Annahme einer eigenen «intelligiblen Welt», die gleich-
sam iiber unserer gewohnten Sinneswelt schwebt, ist reichlich gekiin-
stelt und hilt einer logischen Ueberpriifung nicht stand. Warum
sollte gerade der Mensch aullerhalb der Kausalreihe stehen, wihrend
die ganze Natur dem Gesetz von Ursache und Wirkung unterliegt?
Die religiosen Denker fiihlten sich natiirlich veranlaf3t, dem Men-
schen als «Ebenbild Gottes» eine besondere Fihigkeit zuzuerkennen,
schon um den Begriff der Siinde aufrecht zu erhalten, und es ist
leicht einzusehen, dafl Kant sich da in einer peinlichen Lage befand:
Einerseits war er sich dariiber klar, dal3 es philosophisch nicht an-
gehe, den Menschen sozusagen aullerhalb der Reihe der Naturbe-
dingtheit tanzen zu lassen und andererseits hatte er sich schon ein-
mal die Finger verbrannt, als er die ganze Religion vom Standpunkt
der «reinen Vernunft» betrachtete. Dieser Zwickmiihle suchte er
durch ein Hintertiirchen zu entrinnen, indem er der «praktischen
Vernunfty des Menschen eine besondere Rolle zuerkannte. Wir wol-
len Kant seine Inkonsequenz nicht allzu hart ankreiden, lebte er
doch in der Zeit des diktatorischen Absolutismus und hatte er doch
zu jener Zeit so manche Wahrheit mutig verkiindet. (Man lese etwa
seine kleine Schrift iiber «Aufkldrung»!)

Wer aber heute — wie Prof. Dr. Dessauer — sich dreht und win-
det, um der Theologie als «diplomierter Lakei» (Lenin) Schiitzen-
hilfe zu leisten, der darf nicht den Anspruch erheben, wissenschaft-
lich ernst genommen zu werden. Wissenschaft verpflichtet! Diesen
Satz hat der bekannte Wissenschafter Sir James Jeans in seinem
Buch «Physik und Philosophie» sehr schon herausgearbeitet. Zur
alten Streitfrage, ob Determinismus oder Indeterminismus, zeigte er
dort, da3 die meisten idealistischen Philosophen sich wenigstens den
Anschein geben wollten, als ob sie unverbriichlich den Geltungs-
bereich des Kausalgesetzes — auch fiir das menschliche Handeln —
anerkennen. Und wenn sie dies taten, so ist dies der beste Beweis
dafiir, dal3 sie sich in ihrem zwiespiltigen Denken hochst unsicher
fiithlten. Jeans sagt dariiber:



74 Freidenker Nr. 3

«Alle modernen Philosophen von der ersten Garnitur — Descartes, Spinoza,
Leibniz, Locke, Hume, Kant, Hegel, Mill, Alexander so gut wie viele andere —
waren praktisch Deterministen, in dem Sinne, daB sie das Zwingende der de-
terministischen Argumente zugaben; aber viele waren gleichzeitig Indetermini-
sten, in dem Sinne, daB} sie ein Schlupfloch zu finden hofften, um diesen Argu-
- menten zu entgehen. Oefters rdumten sie ein, unsere anscheinende Freiheit sei
eine Illusion, so daB sie nur noch ein einziges Schlupfloch zu finden hoffen
konnten: die Erkldrung des Ursprungs dieser Illusion.» (Zitiert nach der deut-
schen von Dr. Ludwig Paneth besorgten und im Rascher-Verlag, Ziirich, erschie-
nenen Uebersetzung des Buches, 4. Auflage, Seite 298 ff.)

Nun hatte Prof. Dr. Dessauer sich allerdings salviert, indem er in
seinem Vorirag erklirte, dal Kant iiberholt sei, doch das geniigt na-
tiirlich keineswegs, sondern man muf} in allen heiklen Fragen ge-
nau angeben, inwieweit man noch mit Kant iibereinstimmen kénne
und wo das moderne Denken korrigierend einzusetzen hat. Das hat
Dr. Dessauer unterlassen, was wissenschaftlich nicht fair ist, denn
hier beginnt eben seine eigene Verantwortung. Auf die Kantsche
Frage «Was ist Wissen?» antwortet er mit der sophistischen Unter-
scheidung von «Erkennen und verstehen». Als Hauptschlager fiigte
er iiberdies hinzu: «Jede Erkenntnis fithrt zwangsldufig zu weiteren
Fragen». So daf3 kein Ende abzusehen ist. Namentlich unser histori-
sches Wissen entziehe sich jeder Analyse, da alles geschichtliche Ge-
schehen «einmalig» ablduft. Auf dieses Scheinargument hat bereits
Wilhelm Ostwald unzweideutig geantwortet:

«Die Wissenschaft hat nicht die Aufgabe, die einzelnen Biume in dem

Wald der Tatsachen zu verzeichnen, sondern die Wege anzugeben, welche
durch den Wald der Tatsachen fiihren.» '

Wir fiigen hinzu: Schon die Statistik beweist die Hinfilligkeit des
Arguments von der «Einmaligkeit der Geschichte». Und wenn un-
sere Gegner behaupten, dafl man mit der statistischen Methode alles
beweisen konne, so sei auf eine Tatsache verwiesen, die zumindest
unser Nachdenken herausfordert: Es ist nachgewiesen, dal3 die Zahl
der Selbstmorde mit dem Steigen der Getreidepreise zusammenhingt.
Was ist «einmaligery als ein einzelner Selbstmord, bei dem doch die
mannigfaltigsten Motive zusammenlaufen? Und doch erweisen sich
sogar in diesen Fillen materielle Motive als determinierend. Von den
soziologischen Wurzeln des menschlichen Denkens und Handelns
wullte Dr. Dessauer in seinem langatmigen Vortrag iiberhaupt nichts
zu sagen, und so schloB3 er denn seine Ausfithrungen iiber die Frage
«Was kann ich tun?» mit dem Hinweis auf den «kategorischen Im-
perativy Kants in der bekannten Formulierung: «Handle so, daf3 du



Nr. 3 Freidenker 75

jederzeit wollen kannst, die Maxime deines Handelns solle allgemei-
nes Gesetz werden». Der Soziologe Miiller-Lyer hat es einfacher ge-
sagt: «Moralisch handeln heif3t sozial handeln». Da steckt keine mo-
ralische Norm dahinter, die immer etwas von einem padagogisch
erhobenen Zeigefinger an sich hat. Und schon gar nicht ein Hinweis
auf das «Lied vom braven Mann», der des «ewigen Lohnes» gewil3
sein kann, mit dem bekanntlich der religiose Dekalog operiert:
«Ehre Vater und Mutter, damit es dir wohlergehe auf Erden!s

Mit solchem Wortgetose ist dann freilich der Uebergang zur drit-
ten Frage des Immanuel Kant gefunden: «Was darf ich hoffen?»
An dieser Stelle seines Vorirages kam der Pferdefull der ganzen
Studio-Unternehmung unverhiillt zum Vorschein, denn Dr. Dessauer
erkldrte dezidiert, daB3 die Religion dazu berufen sei, auf diese Kar-
dinalfrage zu antworten. Meinte er damit den «sozialen Ausgleich»
in einem besseren Jenseits, in dem alle «Erniedrigten und Beleidig-
ten» auf Erden fiir ihre Diesseitsleiden entschidigt werden?

Davon sprach Dr. Dessauer wohl nicht; als akademisch Gebildeter
diirfte er wissen, dal}3 schon Nietzsche in seinem «Antichrist» diese
VerheiBung himmlischer Seligkeiten an die «Armen im Geiste» als
«ldiotenformel» bezeichnet hat. Doch es geniigt schon, daB3 Dr. Des-
sauer ausdriicklich betonte, die Frage «Was darf ich hoffen?» sei
durch die Religion beantwortet worden. Wobei er iiberdies es unter-
lassen hat, auch nur mit einer leisen Andeutung auf den deutlich
wunschhaften Charakter der religiésen Phantasien zu verweisen.
Vielmehr wendete er sich — gleichsam innerlich aufatmend — der
letzten Kantschen Frage zu: «Was ist der Mensch?» Hier begniigte
er sich damit, die Anthropologie als wissenschaftlich unzustindig zu
denunzieren. Aber was hat sich auf diesem Wissensgebiet seit Kant
alles ereignet?

Da ist einmal die Darwinsche Abstammungslehre, die einen neuen
Ausblick auf die gesamte Menschheitsgeschichte erdffnete. Mogen
einige Details dieser Lehre wissenschaftlich noch umstritten sein,
aber in der Hauptsache steht fest, dal der primitive Affenmensch
einst aus dem schiitzenden Urwald heraustrat, um — aufrechten
Ganges —, nur mit einem Faustkeil bewaffnet, den Kampf um die
Vorherrschaft im Tierreich aufzunehmen. Die Entdeckung der kiinst-
lichen Feuerbereitung foérderte den Kulturanstieg der Menschheit,
und es ist von symbolischer Bedeutung, wenn die Sage davon berich-
tet, dal} Prometheus das Feuer den Gottern geraubt habe, um es den



76 Freidenker Nr. 3

Menschen zu bringen, fiir welche Freveltat er denn auch in grau-
samster Weise von Zeus bestraft wurde. Ein weiterer gewaltiger Fort-
schritt wurde erzielt, als es dem Menschen gelang, Werkzeuge her-
zustellen, die schlieflich — so primitiv sie auch anfangs sein moch-
ten — eine Arbeitsteilung ermdéglichten, die sich soziologisch fiir
die folgende Kulturentwicklung als ausschlaggebend erwies. Durch
neuere Iunde aus dieser sogenannten Steinzeit ist historisch ein-
wandfrei festgestellt, dal} und auf welche Weise der Mensch seine
Nahrung sicherte; nicht nur durch Jagd und Fischerei, sondern auch
durch den Anbau von Nutzpflanzen, was schon eine hoch entwickelte
Naturbeobachtung voraussetzte.

Ueber diese kulturell hochwichtige Menschwerdung des Menschen
schwieg sich Dr. Dessauer griindlich aus, obwohl er eingangs zugege-
ben hatte, dafl die Beantwortung der vier Kantschen Fragen seit
mehr als einem Jahrhundert griindlich iiberholt sei. Doch die Mit-
teilung der Fortschritte auf dem Gebiet der Anthropologie pafiten
eben nicht in sein Konzept, das darauf ausging, den Rundfunkhorern
recht anschaulich vor Augen zu fithren, was wir alles noch nicht
wissen. An einer Stelle seines Vortrages, der immer deutlicher den
Charakter einer religitsen Andachtsstunde machte, erklirte er kurz
und biindig, dal dem «Ahnen» der Menschen eine weit héhere Be-
deutung zukomme als dem Wissen, das doch nur leidiges Stiickwerk
bleibe. In diesem Sinne waren auch die immer wieder eingeschobe-
nen Musikstiicke zu verstehen, die offenbar darauf ausgingen, die
Ho6rer die «Schauer der Unendlichkeity fiihlen zu lassen. Dazu
schien ihm das Mozartsche Streichquintett in G-moll besonders ge-
eignet, das er zur Génze vortragen liel. Diese Komposition ist nicht
nur melodids, sondern enthilt einige gefithlsméBig stark betonte Stel-
len (z. B. das Dringen der zweiten Viola im dritten Satz des Werkes.)

Dal} hier eine ganz bestimmte Absicht von Seite des Vortragenden
vorlag, geht schon daraus hervor, dafl er der Umwelt des Menschen
dessen Innenwelt gegeniiberstellte, die ein «Universum» fiir sich
bildet. Wieder verschwieg er dabei einen wichtigen Umstand: die
moderne Tiefenpsychologie hat ndmlich weitgehend die Mechanis-
men dieser Innenwelt aufgedeckt, wodurch ein Ausspruch Goethes
sozusagen bestitigt wird, der sich in den «Leiden des jungen Wer-
ther» findet. Dort heillt es, dafl die Menschen in dem Rarititen-
kasten des Lebens als Figuren mittun: «Ich spiele mit, vielmehr
ich werde gespielt wie eine Marionette».



Nr. 3 Freidenker 7

Kant stand allerdings auf dem Standpunkt, dal zwei Dinge in der
Welt zur Ehrfurcht herausfordern: «Der gestirnte Himmel iiber mir
und das Sittengesetz in mir». Gerade hier miillte eine Korrektur im
Sinne einer modernen Naturbetrachtung einsetzen, die eigentlich
schon mit Galilei beginnt, der als erster Mensch mit seinem neu er-
fundenen Fernrohr einen Blick in das Getriebe des Weltalls tat;
er sah die Monde des Jupiters (damals waren deren nur vier be-
kannt) um diesen Planeten kreisen, und wir konnen uns heute
schwer eine Vorstellung von der tiefen seelischen Erschiitterung ma-
chen, die er bei diesem Anblick verspiirte. Das war keine «Ehr-
furcht», sondern ein Hochgefiihl eigener Art, die der menschlichen
Erkenntnis entsprang, die dem biblischen Mirchen der Erde als
«Mittelpunkt der Welt» ein Ende setzte. Und als gar Newton sein
Gravitationsgesetz verkiindete, da war der Bann des mittelalterlichen
Obskurantismus gebrochen. Das horen die Theologen und ihre aka-
demischen Schildknappen freilich nicht gern und da fliichten sie
eben in die Vorstellung einer besonderen Innenwelt des Menschen,
die angeblich von der Auflenwelt unabhingig ist und wo unser «Ge-
wissen» als «Stimme Gottes» in uns waltet. Doch auch hier haben
die Dunkelménner aller Schattierungen wenig Gliick, denn die mo-
derne Psychologie hat unbarmherzig in die «Nachtseite» der mensch-
lichen Seele hineingeleuchtet.

Damit sind wir wieder bei dem geheimnisvollen «Sittengesetz» an-
gelangt, dessen Existenz einem Immanuel Kant einst so viel Kopfzer-
brechen verursachte. Heute wissen wir, daf3 alle Moralgebote ihren
historischen Hintergrund haben, wodurch sich ihr Wandel bei den
verschiedenen Volkern und zu verschiedenen Zeiten zwanglos erklirt.
Natiirlich spielt dabei die Klassenscheidung in der jeweiligen
menschlichen Gesellschaft eine erhebliche Rolle, die durch die reli-
giose Tradition entsprechend fundiert wird. (Schon Napoleon L
erklirte als Konsul im franzosischen Parlament iiber die Religion:
«Ich sehe in ihr nicht das Geheimnis der Inkarnation, sondern die
soziale Ordnung. Mit dem Himmel verbindet sie eine Idee der Gleich-
heit, die verhindert, da3 der arme Mann den reichen massakriert».

(Vgl. Emil Ludwig «Napoleon», Seite 586.)

Doch selbst wenn wir von der politischen Seite der Frage absehen,
die sich z. B. bis in den Schulunterricht verfolgen 1df3t, ist an der
Entwicklung der Moralgebote nichts Geheimnisvolles zu entdecken.
Sie regulieren das Verhiltnis der Individuen zur Gesellschaft, so wie



78 Freidenker Nr. 3

der «eiserne Schutzmann» an einer StraBenkreuzung den Verkehr
der Fahrzeuge und der Fullgiinger reguliert. Psychologisch gesehen
itbernimmt die Erziehung des Kleinkindes die Befestigung der so-
zialen Imperative, die auf dem Wege der Identifikation vom Kind
iitbernommen werden, indem dieses Kind mehr oder weniger bereit-
willig die Autoritiit seiner Erziecher — Eltern und Lehrer — aner-
kennt. So erben sich — wie es in Goethes «Faust» heillt — nicht nur
Gesetz und Recht wie eine ew’ge Krankheit fort, sondern auch die
Moralgebote, die vom Kleinkind aufgenommen werden, weil dieses
hilflose Wesen im Rahmen der Familie — der sogenannten «Keim-
zelle des Staates» — stdndig vom Liebesverlust seiner Erndhrer be-
droht wird. Der allgemeinen Moral wirkt natiirlich der individuelle
Egoismus entgegen, so dall in der Praxis die Moralheuchelei iiber-
wiegt.

Dieser Frage nachzugehen lag nicht in der Absicht des Vortragen-
den, dessen Ausfithrungen von allem Anfang an darauf eingestellt
waren, darzutun, da3 es — wie es in Shakespeares «Hamlet» heillt —
«Dinge zwischen Himmel und Erde gibt, von denen sich unsere
Schulweisheit nichts triumen ldf3ts. Der Vortrag des Prof. Dr. Des-
sauer hat wieder einmal bewiesen, daf3 wir Freidenker alle Ursache
haben, die Sendungen des Rundfunks stindig zu iiberwachen und
kritisch zu uiberpriifen. H.

Es spricht Artiuu- Schopenhauer:

Die katholische Religion ist eine Anweisung, den Himmel zu erbet-
teln, welchen zu verdienen zu unbequem wdre.

Die Religion ist eine Kriicke fiir schlechte Staatsverfassungen. In taug-
lichen — kommt man ohne sie viel besser aus. Und weil der Zweck
nicht die Mittel heiligt, so ist jedes 6ffentlich sanktionierte Gewebe
von Lug und Trug verwerflich.

DaB die Religion als Maske der niedertrichtigsten Absichten dient, ist
so alltiglich, daB3 es niemand wundern darf.

Wer die Wahrheit liebt, haBBt die Gotter, im Singular wie im Plural.

Die Menschheit wichst die Religion aus, wie ein Kinderkleid; und da
ist kein Halten; es platzt.



	Die vier Fragen des Immanuel Kant

