
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 3

Artikel: Die vier Fragen des Immanuel Kant

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


72 Freidenker Nr. 3

Die vier Fragen des Immanuel Kant
So lautete das Thema, das am 7. Januar d. J. im Nachtstudio

Salzburg von Prof. Dr. Friedrich Dessauer behandelt und von dem Sender

Wien II ab 20.10 Uhr übertragen wurde. Als Einleitung der
Sendung wurde Musik vorausgeschickt, und zwar ein Stück aus
der bekannten «Schöpfung» von /. Haydn, so daß von allem Anfang
ziemlich klar war, wohin der Vortragende hinauswollte. Auch sonst
wurde der Vortrag durch musikalische Einschiebsel «gestreckt», so
daß sich derselbe auf nahezu zwei Stunden ausdehnte. Zunächst
suchte der Vortragende den Ton einer wissenschafthchen Erörterung
zu wahren; er gab zu, daß Immanuel Kant in philosophischer
Hinsicht vielfach überholt sei, aber dann hielt er sich doch an das, was
Kant einst zu den sogenannten «letzten Fragen» der Menschheit
vorgebracht hatte und was uns heute als müßige Gedankenspekulation
erscheint. Was gehen uns heute die fundamentalen Fragen der Kantschen

Metaphysik an? Sie beziehen sich in der Hauptsache auf Gott,
Unsterblichkeit und Willensfreiheit. Im Lichte der modernen
Tiefenpsychologie erscheinen alle diese «Ideen» als nackte Wunschträume,
gut genug, um die «Armen im Geiste» in gedanklicher Bewegung zu
erhalten. Gott ist ein Vatersymbol: kleine und große Kinder hören
es gern, daß — inmitten der Lebenswüste, die uns mit tausend
Gefahren umdroht — ein gütiges Vaterauge sie bewacht. Auch der
Unsterblichkeitsgedanke reicht bis in die graueste Vorzeit des

Menschengeschlechts zurück und ist Ausdruck eines noch ungebrochenen
Lebenswillens.

Der Streit um die sogenannte Willensfreiheit ist neueren Datums
und besitzt praktische, d. h. sozialpolitische Bedeutung. Man denke
nur z. B. an die juristische Seite der Frage: unser ganzes Recht
beruht auf der fiktiven Annahme, daß jeder Mensch für sein Tun und
Handeln voll verantwortlich sei. Doch die Juristen waren bald genötigt,

ihre theoretischen Gedankenkonstruktionen den Bedürfnissen
der Praxis anzupassen und eine verminderte Zurechnungsfähigkeit
der Menschen gelten zu lassen.

Solche kritische Erwägungen lagen dem Vortragenden gänzlich
fern; er beschränkte sich auf jene vier Fragen des Königsberger
Philosophen, die kurz und bündig lauteten: Was kann ich wissen? Was
kann ich tun? Was darf ich hoffen? Was ist der Mensch? Diese Fragen

mochten in einer rationalistischen Epoche, in der Kant lebte,



Nr. 3 Freidenker 73

noch höchst einfach erscheinen; heute aber erkennen wir die inneren

Widersprüche im Naturgeschehen und im Denken des Menschen,
die sich dialektisch auswirken und die man nicht einfach durch eine
oberflächliche Glaubensformel überwinden kann. Man denke nur an
die alte Streitfrage, ob der Mensch in seinen Entschließungen
determiniert ist oder nicht, ein Problem, mit dem auch Kant nicht fertig
wurde ; seine Annahme einer eigenen «intelligiblen Welt», die gleichsam

über unserer gewohnten Sinneswelt schwebt, ist reichlich gekünstelt

und hält einer logischen Ueberprüfung nicht stand. Warum
sollte gerade der Mensch außerhalb der Kausalreihe stehen, während
die ganze Natur dem Gesetz von Ursache und Wirkung unterliegt?
Die religiösen Denker fühlten sich natürlich veranlaßt, dem
Menschen als «Ebenbild Gottes» eine besondere Fähigkeit zuzuerkennen,
schon um den Begriff der Sünde aufrecht zu erhalten, und es ist
leicht einzusehen, daß Kant sich da in einer peinlichen Lage befand :

Einerseits war er sich darüber klar, daß es philosophisch nicht
angehe, den Menschen sozusagen außerhalb der Reihe der
Naturbedingtheit tanzen zu lassen und andererseits hatte er sich schon
einmal die Finger verbrannt, als er die ganze Religion vom Standpunkt
der «reinen Vernunft» betrachtete. Dieser Zwickmühle suchte er
durch ein Hintertürchen zu entrinnen, indem er der «praktischen
Vernunft» des Menschen eine besondere Rolle zuerkannte. Wir wollen

Kant seine Inkonsequenz nicht allzu hart ankreiden, lebte er
doch in der Zeit des diktatorischen Absolutismus und hatte er doch
zu jener Zeit so manche Wahrheit mutig verkündet. (Man lese etwa
seine kleine Schrift über «Aufklärung»

Wer aber heute — wie Prof. Dr. Dessauer — sich dreht und windet,

um der Theologie als «diplomierter Lakei» (Lenin) Schützenhilfe

zu leisten, der darf nicht den Anspruch erheben, wissenschaftlich

ernst genommen zu werden. Wissenschaft verpflichtet! Diesen
Satz hat der bekannte Wissenschafter Sir James Jeans in seinem
Buch «Physik und Philosophie» sehr schön herausgearbeitet. Zur
alten Streitfrage, ob Determinismus oder Indeterminismus, zeigte er
dort, daß die meisten idealistischen Philosophen sich wenigstens den
Anschein geben wollten, als ob sie unverbrüchlich den Geltungsbereich

des Kausalgesetzes — auch für das menschliche Handeln —
anerkennen. Und wenn sie dies taten, so ist dies der beste Beweis
dafür, daß sie sich in ihrem zwiespältigen Denken höchst unsicher
fühlten. Jeans sagt darüber:



74 Freidenker Nr. 3

«Alle modernen Philosophen von der ersten Garnitur — Descartes, Spinoza,
Leibniz, Locke, Hume, Kant, Hegel, Mill, Alexander so gut wie viele andere —
waren praktisch Deterministen, in dem Sinne, daß sie das Zwingende der
deterministischen Argumente zugaben; aber viele waren gleichzeitig Indeterministen,

in dem Sinne, daß sie ein Schlupfloch zu finden hofften, um diesen
Argumenten zu entgehen. Oefters räumten sie ein, unsere anscheinende Freiheit sei
eine Illusion, so daß sie nur noch ein einziges Schlupfloch zu finden hoffen
konnten: die Erklärung des Ursprungs dieser Illusion.» (Zitiert nach der
deutschen von Dr. Ludwig Paneth besorgten und im Rascher-Verlag, Zürich, erschienenen

Uebersetzung des Buches, 4. Auflage, Seite 298 ff.)

Nun hatte Prof. Dr. Dessauer sich allerdings salviert, indem er in
seinem Vortrag erklärte, daß Kant überholt sei, doch das genügt
natürlich keineswegs, sondern man muß in allen heiklen Fragen
genau angeben, inwieweit man noch mit Kant übereinstimmen könne
und wo das moderne Denken korrigierend einzusetzen hat. Das hat
Dr. Dessauer unterlassen, was wissenschaftlich nicht fair ist, denn
hier beginnt eben seine eigene Verantwortung. Auf die Kantsche
Frage «Was ist Wissen?» antwortet er mit der sophistischen
Unterscheidung von «Erkennen und verstehen». Als Hauptschlager fügte
er überdies hinzu: «Jede Erkenntnis führt zwangsläufig zu weiteren
Fragen». So daß kein Ende abzusehen ist. Namentlich unser historisches

Wissen entziehe sich jeder Analyse, da alles geschichtliche
Geschehen «einmalig» abläuft. Auf dieses Scheinargument hat bereits
Wilhelm Ostwald unzweideutig geantwortet :

«Die Wissenschaft hat nicht die Aufgabe, die einzelnen Bäume in dem
Wald der Tatsachen zu verzeichnen, sondern die Wege anzugeben, welche
durch den Wald der Tatsachen führen.»

Wir fügen hinzu: Schon die Statistik beweist die Hinfälligkeit des

Arguments von der «Einmaligkeit der Geschichte». Und wenn
unsere Gegner behaupten, daß man mit der statistischen Methode alles
beweisen könne, so sei auf eine Tatsache verwiesen, die zumindest
unser Nachdenken herausfordert: Es ist nachgewiesen, daß die Zahl
der Selbstmorde mit dem Steigen der Getreidepreise zusammenhängt.
Was ist «einmaliger» als ein einzelner Selbstmord, bei dem doch die
mannigfaltigsten Motive zusammenlaufen? Und doch erweisen sich

sogar in diesen Fällen materielle Motive als determinierend. Von den

soziologischen Wurzeln des menschlichen Denkens und Handelns
wußte Dr. Dessauer in seinem langatmigen Vortrag überhaupt nichts
zu sagen, und so schloß er denn seine Ausführungen über die Frage
«Was kann ich tun?» mit dem Hinweis auf den «kategorischen
Imperativ» Kants in der bekannten Formulierung: «Handle so, daß du



Nr. 3 Freidenker 75

jederzeit wollen kannst, die Maxime deines Handelns solle allgemeines
Gesetz werden». Der Soziologe Müller-Lyer hat es einfacher

gesagt: «Moralisch handeln heißt sozial handeln». Da steckt keine
moralische Norm dahinter, die immer etwas von einem pädagogisch
erhobenen Zeigefinger an sich hat. Und schon gar nicht ein Hinweis
auf das «Lied vom braven Mann», der des «ewigen Lohnes» gewiß
sein kann, mit dem bekanntlich der religiöse Dekalog operiert:
«Ehre Vater und Mutter, damit es dir wohlergehe auf Erden!»

Mit solchem Wortgetöse ist dann freilich der Uebergang zur dritten

Frage des Immanuel Kant gefunden: «Was darf ich hoffen?»
An dieser Stelle seines Vortrages kam der Pferdefuß der ganzen
Studio-Unternehmung unverhüllt zum Vorschein, denn Dr. Dessauer
erklärte dezidiert, daß die Religion dazu berufen sei, auf diese
Kardinalfrage zu antworten. Meinte er damit den «sozialen Ausgleich»
in einem besseren Jenseits, in dem alle «Erniedrigten und Beleidigten»

auf Erden für ihre Diesseitsleiden entschädigt werden?

Davon sprach Dr. Dessauer wohl nicht ; als akademisch Gebildeter
dürfte er wissen, daß schon Nietzsche in seinem «Antichrist» diese

Verheißung himmlischer Seligkeiten an die «Armen im Geiste» als
«Idiotenformel» bezeichnet hat. Doch es genügt schon, daß Dr.
Dessauer ausdrücklich betonte, die Frage «Was darf ich hoffen?» sei
durch die Religion beantwortet worden. Wobei er überdies es unterlassen

hat, auch nur mit einer leisen Andeutung auf den deutlich
wunschhaften Charakter der religiösen Phantasien zu verweisen.
Vielmehr wendete er sich — gleichsam innerlich aufatmend — der
letzten Kantschen Frage zu: «Was ist der Mensch?» Hier begnügte
er sich damit, die Anthropologie als wissenschaftlich unzuständig zu
denunzieren. Aber was hat sich auf diesem Wissensgebiet seit Kant
alles ereignet?

Da ist einmal die Darwinsche Abstammungslehre, die einen neuen
Ausblick auf die gesamte Menschheitsgeschichte eröffnete. Mögen
einige Details dieser Lehre wissenschaftlich noch umstritten sein,
aber in der Hauptsache steht fest, daß der primitive Affenmensch
einst aus dem schützenden Urwald heraustrat, um — aufrechten
Ganges — nur mit einem Faustkeil bewaffnet, den Kampf um die
Vorherrschaft im Tierreich aufzunehmen. Die Entdeckung der
künstlichen Feuerbereitung förderte den Kulturanstieg der Menschheit,
und es ist von symbolischer Bedeutung, wenn die Sage davon berichtet,

daß Prometheus das Feuer den Göttern geraubt habe, um es den



76 Freidenker Nr. 3

Menschen zu bringen, für welche Freveltat er denn auch in
grausamster Weise von Zeus bestraft wurde. Ein weiterer gewaltiger
Fortschritt wurde erzielt, als es dem Menschen gelang, Werkzeuge
herzustellen, die schließlich — so primitiv sie auch anfangs sein mochten

—¦ eine Arbeitsteilung ermöglichten, die sich soziologisch für
die folgende Kulturentwicklung als ausschlaggebend erwies. Durch
neuere Funde aus dieser sogenannten Steinzeit ist historisch
einwandfrei festgestellt, daß und auf welche Weise der Mensch seine
Nahrung sicherte; nicht nur durch Jagd und Fischerei, sondern auch
durch den Anbau von Nutzpflanzen, was schon eine hoch entwickelte
Naturbeobachtung voraussetzte.

Ueber diese kulturell hochwichtige Menschwerdung des Menschen
schwieg sich Dr. Dessauer gründlich aus, obwohl er eingangs zugegeben

hatte, daß die Beantwortung der vier Kantschen Fragen seit
mehr als einem Jahrhundert gründlich überholt sei. Doch die
Mitteilung der Fortschritte auf dem Gebiet der Anthropologie paßten
eben nicht in sein Konzept, das darauf ausging, den Rundfunkhörern
recht anschaulich vor Augen zu führen, was wir alles noch nicht
wissen. An einer Stelle seines Vortrages, der immer deutlicher den
Charakter einer religiösen Andachtsstunde machte, erklärte er kurz
und bündig, daß dem «Ahnen» der Menschen eine weit höhere
Bedeutung zukomme als dem Wissen, das doch nur leidiges Stückwerk
bleibe. In diesem Sinne waren auch die immer wieder eingeschobenen

Musikstücke zu verstehen, die offenbar darauf ausgingen, die
Hörer die «Schauer der Unendlichkeit» fühlen zu lassen. Dazu
schien ihm das Mozartsche Streichquintett in G-moll besonders
geeignet, das er zur Gänze vortragen ließ. Diese Komposition ist nicht
nur melodiös, sondern enthält einige gefühlsmäßig stark betonte Stellen

(z. B. das Drängen der zweiten Viola im dritten Satz des Werkes.)

Daß hier eine ganz bestimmte Absicht von Seite des Vortragenden
vorlag, geht schon daraus hervor, daß er der Umwelt des Menschen
dessen Innenwelt gegenüberstellte, die ein «Universum» für sich
bildet. Wieder verschwieg er dabei einen wichtigen Umstand: die
moderne Tiefenpsychologie hat nämlich weitgehend die Mechanismen

dieser Innenwelt aufgedeckt, wodurch ein Ausspruch Goethes

sozusagen bestätigt wird, der sich in den «Leiden des jungen
Werther» findet. Dort heißt es, daß die Menschen in dem Raritätenkasten

des Lebens als Figuren mittun: «Ich spiele mit, vielmehr
ich werde gespielt wie eine Marionette».



Nr. 3 Freidenker 77

Kant stand allerdings auf dem Standpunkt, daß zwei Dinge in der
Welt zur Ehrfurcht herausfordern: «Der gestirnte Himmel über mir
und das Sittengesetz in mir». Gerade hier müßte eine Korrektur im
Sinne einer modernen Naturbetrachtung einsetzen, die eigentlich
schon mit Galilei beginnt, der als erster Mensch mit seinem neu
erfundenen Femrohr einen Blick in das Getriebe des Weltalls tat;
er sah die Monde des Jupiters (damals waren deren nur vier
bekannt) um diesen Planeten kreisen, und wir können uns heute
schwer eine Vorstellung von der tiefen seelischen Erschütterung
machen, die er bei diesem Anblick verspürte. Das war keine
«Ehrfurcht», sondern ein Hochgefühl eigener Art, die der menschlichen
Erkenntnis entsprang, die dem biblischen Märchen der Erde als

«Mittelpunkt der Welt» ein Ende setzte. Und als gar Newton sein
Gravitationsgesetz verkündete, da war der Bann des mittelalterlichen
Obskurantismus gebrochen. Das hören die Theologen und ihre
akademischen Schildknappen freilich nicht gern und da flüchten sie
eben in die Vorstellung einer besonderen Innenwelt des Menschen,
die angeblich von der Außenwelt unabhängig ist und wo unser
«Gewissen» als «Stimme Gottes» in uns waltet. Doch auch hier haben
die Dunkelmänner aller Schattierungen wenig Glück, denn die
moderne Psychologie hat unbarmherzig in die «Nachtseite» der menschlichen

Seele hineingeleuchtet.

Damit sind wir wieder bei dem geheimnisvollen «Sittengesetz»
angelangt, dessen Existenz einem Immanuel Kant einst so viel Kopfzerbrechen

verursachte. Heute wissen wir, daß alle Moralgebote ihren
historischen Hintergrund haben, wodurch sich ihr Wandel bei den
verschiedenen Völkern und zu verschiedenen Zeiten zwanglos erklärt.
Natürlich spielt dabei die Klassenscheidung in der jeweiligen
menschlichen Gesellschaft eine erhebliche Rolle, die durch die
religiöse Tradition entsprechend fundiert wird. (Schon Napoleon I.
erklärte als Konsul im französischen Parlament über die Religion:
«Ich sehe in ihr nicht das Geheimnis der Inkarnation, sondern die
soziale Ordnung. Mit dem Himmel verbindet sie eine Idee der Gleichheit,

die verhindert, daß der arme Mann den reichen massakriert».
(Vgl. Emil Ludwig «Napoleon», Seite 586.)

Doch selbst wenn wir von der politischen Seite der Frage absehen,
die sich z. B. bis in den Schulunterricht verfolgen läßt, ist an der
Entwicklung der Moralgebote nichts Geheimnisvolles zu entdecken.
Sie regulieren das Verhältnis der Individuen zur Gesellschaft, so wie



78 Freidenker Nr. 3

der «eiserne Schutzmann» an einer Straßenkreuzung den Verkehr
der Fahrzeuge und der Fußgänger reguliert. Psychologisch gesehen
übernimmt die Erziehung des Kleinkindes die Befestigung der
sozialen Imperative, die auf dem Wege der Identifikation vom Kind
übernommen werden, indem dieses Kind mehr oder weniger bereitwillig

die Autorität seiner Erzieher — Eltern und Lehrer —
anerkennt. So erben sich —¦ wie es in Goethes «Faust» heißt — nicht nur
Gesetz und Recht wie eine ew'ge Krankheit fort, sondern auch die
Moralgebote, die vom Kleinkind aufgenommen werden, weil dieses
hilflose Wesen im Rahmen der Familie — der sogenannten «Keimzelle

des Staates» — ständig vom Liebesverlust seiner Ernährer
bedroht wird. Der allgemeinen Moral wirkt natürlich der individuelle
Egoismus entgegen, so daß in der Praxis die Moralheuchelei
überwiegt.

Dieser Frage nachzugehen lag nicht in der Absicht des Vortragenden,

dessen Ausführungen von allem Anfang an darauf eingestellt
waren, darzutun, daß es — wie es in Shakespeares «Hamlet» heißt —
«Dinge zwischen Himmel und Erde gibt, von denen sich unsere
Schulweisheit nichts träumen läßt». Der Vortrag des Prof. Dr.
Dessauer hat wieder einmal bewiesen, daß wir Freidenker alle Ursache
haben, die Sendungen des Rundfunks ständig zu überwachen und
kritisch zu überprüfen. H.

Es spricht Arthur Schopenhauer:
Die katholische Religion ist eine Anweisung, den Himmel zu erbetteln,

welchen zu verdienen zu unbequem wäre.

Die Religion ist eine Krücke für schlechte Staatsverfassungen. In
tauglichen — kommt man ohne sie viel besser aus. Und weil der Zweck
nicht die Mittel heiligt, so ist jedes öffentlich sanktionierte Gewebe

von Lug und Trug verwerflich.

Daß die Religion als Maske der niederträchtigsten Absichten dient, ist
so alltäglich, daß es niemand wundern darf.

Wer die Wahrheit liebt, haßt die Götter, im Singular wie im Plural.

Die Menschheit wächst die Religion aus, wie ein Kinderkleid; und da
ist kein Halten; es platzt.


	Die vier Fragen des Immanuel Kant

