Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 2

Artikel: Denken und Glauben

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410603

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

54 Freidenker Nr. 2

eigenen Gedanken machen iiber den «christlicheny Charakter der
geschwollenen Titel: «Eminenz» (fiir die Kardinile), «Exzellenz»
(fiir die Bischofe), «Monsignore» usw. usw. Der schlichte Gliubige
aber, dem seine Kirche noch ein ernstes Anliegen ist, mag vom
Mutterwitz der Romer lernen, denen der Anblick der «Porporati»
(der purpurgekleideten Eminenzen) ein alltiigliches Schauspiel ist,
und die das SCV (Stato Cittd Vaticano) an den Autonummern der
staatlich souverinen Vatikanstadt deuten als «Se Christo vedesse»

(Wenn es Christus sdhe...).

Denken und Glauben
(WFZ) In dem schlanken Band einer «Spiitlese» hat der Kélner

Soziologe Leopold von Wiese neben andern Aufsitzen auch besinn-
liche Betrachtungen «Ueber die Religion» verdffentlicht, von denen
-wir hier eine kleine Probe bieten wollen. Da es unanfechtbar ist,
daBl man nichts — gar nichts — wissen kann iiber das, was iiber
irdische Erfahrung hinausgeht, so sollte man sich in Aussagen, Inter-
pretationen und besonders Dogmen, die sich auf das Uebersinnliche
stiitzen, grofle Zuriickhaltung auferlegen. Von jeher ist aber, sagt
Wiese, das Gegenteil der Fall: je weniger man weif3, desto sicherer
sind die Aussagen. Keine Unwahrscheinlichkeit, keine Widerlegung
schreckte ab. Man unterlag stets der groflen Verfithrung, von sich
sagen zu konnen: Ich kiinde euch, was der Herrscher aller Welten,
der Lenker der menschlichen Geschicke will; ich weil}, was er beab-
sichtigt, was er von euch fordert. Mir ist es offenbar...

Da gibt es im alten, doch schon so kultivierten Aegypten den als
Gott betrachteten Ziegenbock, in Indien die bluttriefende Gottin
Kali, bei den Griechen den dimonischen Dionysos, bei den Ger-
manen die auf dem Regenbogen nach Walhall wallenden Gétter;
da gibt es heute die in leiblicher Gestalt zum Himmel aufsteigende
Jungfrau Maria — an alles ist geglaubt worden und wird geglaubt,
wenn es nur Wiinschen, Befiirchtungen, Hoffnungen oder Aengsten
der Menschenseele Rechnung trigt.

Zuversichtlich sein und nicht zweifeln, wird im Hebrderbrief (der
Bibel) als das Wesen des Glaubens bezeichnet. Mir scheint das,
sagt Wiese, eine zu schwache Erklirung zu sein. Doch alle Prophe-
ten verlangen: Nur nicht zweifeln! Wozu fithrt das Denken? Es



Nr. 2 Freidenker 55

macht euch durch seinen Scheinsieg unruhig, unsicher. Es schenkt
euch keine Hoffnung. Hoffen will jedoch der Mensch. So wird der
Intellekt zur Ordnung gerufen. Gott aber schweigt. Gerade darum
besitzen die Propheten und Priester eine um so groBere Macht. Wir
sind, konnen sie sagen, die Mittler zwischen Gott und den Men-
schen. Begierig und dankbar wird diese Botschaft aufgenommen.

Die eigentliche Aufgabe der Religion ist: die einzelne Menschen-
seele mit dem Uebersinnlichen zu verbinden. Aber von Anfang an
verkniipft sich damit die andere: das wirksamste Erziehungsmittel
zum gesellschaftlichen Zusammenhang zu sein. Religion und Ethik
werden verkniipft; die sozialen und politischen Erfordernisse be-
kommen ein uniiberwindliches Werkzeug; sozialorganisatorische,
irdische Zwecke werden zu religiosen, also an das Jenseits ge-
kniipften Anliegen. Jetzt horen die erschrockenen Menschen die
Drohung: Fiigt ihr euch nicht unseren Geboten und Verboten, so
trifft euch nicht blo3 die Strafe der diesseitigen Obrigkeit, sondern
die der ewigen Verdammnis. Und doch wird weitergesiindigt. Stér-
ker wirken die Versprechungen auf Belohnungen fiir Wohlverhal-
ten (Elysium, Paradies...). '

Was wire aus der Menschheit geworden, wenn sie nicht diesen
Weg der Religion gefithrt worden wire? Die Religion iibernimmt
es, das unzulidngliche Geschopf Mensch iiber seine Befangenheit
hinauszuheben. Das ist bei weitreichender Beriicksichtigung der
menschlichen Mingel mit einer bewundernswerten Kenntnis der
Jedermanns-Seele geschehen, so dall man trotz mancher Seltsamkei-
ten die Idee der Religion als das groBte Meisterwerk praktischer
Psychologie bezeichnen mull. Vom erzieherischen Standpunkte und
vom Blickpunkte der Menschenkenntnis werden die vielen Absurdi-
titen und Widerspriiche der Dogmatik zu Weisheiten. Wie sollte
man sonst mit den unzuverlissigen Menschen verfahren? Ohne Reli-
gion wire es bei einer von den leiblichen Bediirfnissen allein vor-
geschriebenen Ichbefangenheit, bei einer groBlen Trostlosigkeit und
in sozialer Hinsicht beim Kampf aller gegen alle geblieben.

Wer je mit fdhigen Theologen diskutiert hat weil3, dal} sie auf
jeden Einwand von Skeptikern eine Antwort bereit haben: Aller
Zweifel ist geistiger Hochmut! Jedoch diese Glaubenseiferer ver-
kennen ihre vermeintlichen Gegner. Gewill gibt es iiberhebliche
Atheisten. Aber die wahren Zweifler sind durchaus nicht hoch-
miitig; sie wollen nichts als ehrlich sein. Die Wurzel ihrer Unruhe



56 Freidenker Nr. 2

ist innere Not, und gerade das Suchen des rechten Weges hat sie
demiitig gemacht. Thr Zweifel hat seine Wurzel in dem Ungeniigen
an Inhalt und Form bestimmter Dogmen... Sie kénnen zeigen,
welche gesellschaftlichen, stark geschichtlich bedingten Gelegen-
~ heiten gerade zu diesem oder jenem Inhalt und dieser oder jener
Form eines Dogmas gefiihrt haben; wie im Grunde in allen Kon-
kretisierungen des Glaubensinhaltes Vorstellungen der irdisch-sozia-
len Welt in eine Sphire iibertragen wurden, die doch als hoch er-
haben iiber diesem fragwiirdigen Menschenbereiche empfunden
werden sollte. _

Manche dieser Zweifler bekennen wie die Gldubigen, daB3 das Ziel
dieses irdischen Daseins in einer iiber es hinausragenden Bestim-
mung liegt, die unser Verstand nicht erfassen kann; daB3 also Glaube
und Ahnung wirksam sein miissen. Aber die theologische Form
dieses Denk-Ersatzes erscheint ihnen mangelhaft. Die unvollkom-
menen Deutungen des Weltgeheimnisses erschiittern das Vertrauen
zu einem iibersinnlichen Reiche. Ist nicht vielleicht all das Streben
nach Anerkennung des Uebersinnlichen ein Ausflull menschlicher
Ueberheblichkeit? Aus Hochmut will sich der Mensch mit einer
unvollkommenen, voriibergehenden Existenz nicht begniigen; er
erfindet eine iiberweltliche, weil er sich zu wichtig nimmt.

Die Zweifler, die Wahrheitsucher sein wollen, leiden an dem
Gegensatz zwischen ihrem Willen zu einer religiosen Gesinnung
und den Zumutungen der Konfessionen zur wortlichen Annahme
ihrer Glaubensvorschriften. Die vielen Schlauen im Lande freilich
lassen sich von diesen inneren Néten nicht bedriicken. Die wortliche
Auslegung der Glaubensartikel sei fiir die Ungebildeten — das
«Volk» — bestimmt, nicht fiir die geistig Geschulten. Es wurde von
den Denkenden nur verlangt, da} sie nicht protestieren, sondern
sich den Anschein geben, als ob sie den Katechismus wortlich
nihmen. Diese Heuchelei sei unvermeidbar. Der Kirche geniige Re-
spekt vor dem Ritus. Unser Autor aber lehnt dieses Argument
durchaus ab, das nichts ist als verwerflicher Bildungsdiinkel.

Einen andern Ausweg suchen jene KompromiBller, die den tiefen
symbolischen Gehalt der Glaubenslehren hervorkehren. Aber kion-
nen die Kirchen selber lehren, man mége ihre Dogmen nicht wort-
lich nehmen? Kirchen miissen konservativ sein; ihre Lehren konnen
nicht mit der Entwicklung des iibrigen geistigen Lebens Schritt hal-
ten. Sie konnen im Einzelfalle nachsichtig sein gegen Unglidubige,



Nr. 2 Freidenker 57

die schweigen, jedoch nicht gegen die ketzerischen Propagandisten
oder gegen die aufklidrerischen Schriftgelehrten. Waren sie nicht
bereits im 18. Jahrhundert zu nachgiebig gegen die Aufklirung?
Sollen sie heute dem Atheismus des Marxismus Zugestindnisse
machen? Sie miissen die groBen Massen der «geistig Armen» be-
riicksichtigen, die ihren Trost und ihre Glaubenskraft aus dem
Wortsinne der VerheiBungen ziehen. Ein Hinweis auf Mystik und
Symbolik besagt diesen nichts. In der Sterbestunde wollen sie ver-
nehmen, daf3 das Himmelreich ihnen offen stehe usw. — Aber wenn
die kirchlichen Bekenntnisse zu sehr in der Bindung an eine kind-
lichere Vergangenheit beharren, vergroBBert sich die Kluft zwischen
Erkenntnis und Religion (Bekenntnis).

Wieses Gestindnis, daf3 es sehr schwer sei, einen zufriedenstellen-
den, vor dem Gewissen verantwortbaren Ausweg zu finden, gilt
offenbar auch fiir manche protestantische Pfarrer. Auf der einen
Seite konnen sie vor dem eignen Innern nur zum blof3 symboli-
schen Gehalt der Kirchenlehren ja sagen; auf der anderen Seite
aber sehen sie zahlreiche primitivere Gldubige in die Sekten fliehen,
weil ihnen die Pfarrer zu wenig «fromm», das heilt zu wenig wort-
gldubig sind. Und so soll es vorkommen, da} hie und da auf den
Kanzeln geheuchelt wird, da3 die Predigt kein ehrliches Bekenntnis

mehr ist.

«Es ist nicht ausgeschlossen» — lesen wir — «dal3 die Brutalitdt
der Geschichte die Losung bringt; daBl wir nur noch eine unbe-
stimmte Zeit lang mit dem gegenwirtigen Zustand des ungewissen
Wartens und Bangens vor einer katastrophenhaften Auseinander-
setzung zwischen dem christlichen Westen und dem atheistischen
Osten rechnen konnen...» Sollte der dritte Weltkrieg unvermeid-
lich sein, so kann auch die revolutionire Auseinandersetzung der
Religionsbekenntnisse nicht ausbleiben. Das kénnte die christliche
Grundhaltung sehr radikal #ndern, so daBl das nur geschichtlich
Verstindliche, das Erbe der naiven Vergangenheit aufgegeben wird
zu Gunsten einer dogmenlosen religiosen Innigkeit, die den den-
kenden Menschen von der Zerrissenheit seines Innenlebens befreit.
«Das, was bei einer friedlichen gesicherten Entwicklung fiir lange
Zeit nicht zu erwarten ist, nimlich, daB3 sich die Kirchen aus den
Banden des Konservatismus losen — das wiirde die Gewaltsam-
keit der Weltrevolution vollbringen... Erst miissen, durch Leid
belehrt und gewandelt, die Menschen des ,Westens’ reif dafiir sein,



58 Freidenker Nr. 2

nachdem sie aus den Schrecken der beiden letzten Kriege in ethi-
scher Hinsicht so wenig gelernt haben.»

Nach welcher Richtung Professor von Wiese in der Abgeklirtheit
seines hohen Alters die Léuterung der religiosen Schau erwartet und
wohl auch selber wiinscht, deuten vielleicht seine SchluBbemerkun-
gen iiber Buddha an: Buddha und die wenigen, die ihn ganz ver-
standen, fafiten die Religion als ein rein ethisches Anliegen auf.
Er kiimmerte sich iiberhaupt nicht um Ritual oder Kult, um Meta-
physik oder Theologie. Frommigkeit und Zufriedenheit liegen
ihm nicht im Wissen iiber das Universum und iiber Gott, sondern
einfach im selbstlosen wohltdtigen Leben. Er empfand das Leiden
und Morden im Lebensvorgange viel zu tief, als daBl er annehmen
kénnte, eine personliche Gottheit habe das bewuBt gewollt (Durant,
Geschichte der Zivilisation, 1. Band S. 473 ff.). Bei Buddha wird die
Welt nicht als das Werk einer gottlichen Personlichkeit und das
Sittengesetz nicht als dessen Wille aufgefaBt. Die Tatsache, daB3 es
ohne diese Ideen Religion geben kann, ist von groBter Bedeutung
(Charles Eliot). Buddhas Lehre ist der ergreifende Versuch, Reli-
gion ohne Glaubenszwang zu geben. Dabei ist wesentlicher als my-
stische Schwirmerei die Betdtigung im Handeln, ist Liebe, Mit-
empfinden und die Veredelung des zwischenmenschlichen Zusam-
menhangs. -

Glaubenslehren miissen Gebiete der personlichen Freiheit sein.
«Hier entscheidet, was der Einzelne imstande ist, ohne Heuchelei
zu glauben. Das Wesentliche ist, dal er aus seinen Ueberzeugungen
die Kraft zieht, der Selbstsucht und der Befangenheit im Verging-
lichen zu widerstehen.»

Es spricht Voltaire:

Ist es nicht eine Schande, daB3 die Fanatiker Eifer haben und die
Weisen keinen. Man muB3 vorsichtig sein, aber nicht furchtsam.

Der Fanatiker ist ein Monstrum, das aus Pflichtgefiihl Menschen
zerreil3t.

Zu welchem Glauben wir uns wenden mogen, der eine wie der
andere macht uns schaudern.



	Denken und Glauben

