
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 2

Artikel: Denken und Glauben

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410603

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410603
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


54 Freidenker Nr. 2

eigenen Gedanken machen über den «christlichen» Charakter der
geschwollenen Titel: «Eminenz» (für die Kardinäle), «Exzellenz»
(für die Bischöfe), «Monsignore» usw. usw. Der schlichte Gläubige
aber, dem seine Kirche noch ein ernstes Anliegen ist, mag vom
Mutterwitz der Römer lernen, denen der Anblick der «Porporati»
(der purpurgekleideten Eminenzen) ein alltägliches Schauspiel ist,
und die das SCV (Stato Città Vaticano) an den Autonummern der
staatlich souveränen Vatikanstadt deuten als «Se Christo vedesse»
(Wenn es Christus sähe

Denken und Glanben

(WFZ) In dem schlanken Band einer «Spätlese» hat der Kölner
Soziologe Leopold von Wiese neben andern Aufsätzen auch besinnliche

Betrachtungen «Ueber die Religion» veröffentlicht, von denen
wir hier eine kleine Probe bieten wollen. Da es unanfechtbar ist,
daß man nichts — gar nichts — wissen kann über das, was über
irdische Erfahrung hinausgeht, so sollte man sich in Aussagen,
Interpretationen und besonders Dogmen, die sich auf das Uebersinnliche
stützen, große Zurückhaltung auferlegen. Von jeher ist aber, sagt
Wiese, das Gegenteil der Fall: je weniger man weiß, desto sicherer
sind die Aussagen. Keine Unwahrscheinlichkeit, keine Widerlegung
schreckte ab. Man unterlag stets der großen Verführung, von sich

sagen zu können: Ich künde euch, was der Herrscher aller Welten,
der Lenker der menschlichen Geschicke will; ich weiß, was er
beabsichtigt, was er von euch fordert. Mir ist es offenbar

Da gibt es hn alten, doch schon so kultivierten Aegypten den als
Gott betrachteten Ziegenbock, in Indien die bluttriefende Göttin
Kali, bei den Griechen den dämonischen Dionysos, bei den
Germanen die auf dem Regenbogen nach Walhall wallenden Götter;
da gibt es heute die in leibhcher Gestalt zum Himmel aufsteigende
Jungfrau Maria — an alles ist geglaubt worden und wird geglaubt,
wenn es nur Wünschen, Befürchtungen, Hoffnungen oder Aengsten
der Menschenseele Rechnung trägt.

Zuversichtlich sein und nicht zweifeln, wird im Hebräerbrief (der
Bibel) als das Wesen des Glaubens bezeichnet. Mir scheint das,

sagt Wiese, eine zu schwache Erklärung zu sein. Doch alle Propheten

verlangen: Nur nicht zweifeln! Wozu führt das Denken? Es



Nr. 2 Freidenker 55

macht euch durch seinen Scheinsieg unruhig, unsicher. Es schenkt
euch keine Hoffnung. Hoffen will jedoch der Mensch. So wird der
Intellekt zur Ordnung gerufen. Gott aber schweigt. Gerade darum
besitzen die Propheten und Priester eine um so größere Macht. Wir
sind, können sie sagen, die Mittler zwischen Gott und den
Menschen. Begierig und dankbar wird diese Botschaft aufgenommen.

Die eigentliche Aufgabe der Religion ist: die einzelne Menschenseele

mit dem Uebersinnlichen zu verbinden. Aber von Anfang an
verknüpft sich damit die andere: das wirksamste Erziehungsmittel
zum gesellschaftlichen Zusammenhang zu sein. Religion und Ethik
werden verknüpft; die sozialen und politischen Erfordernisse
bekommen ein unüberwindliches Werkzeug; sozialorganisatorische,
irdische Zwecke werden zu religiösen, also an das Jenseits
geknüpften Anliegen. Jetzt hören die erschrockenen Menschen die
Drohung: Fügt ihr euch nicht unseren Geboten und Verboten, so

trifft euch nicht bloß die Strafe der diesseitigen Obrigkeit, sondern
die der ewigen Verdammnis. Und doch wird weitergesündigt. Stärker

wirken die Versprechungen auf Belobnungen für Wohlverhalten

(Elysium, Paradies...).
Was wäre aus der Menschheit geworden, wenn sie nicht diesen

Weg der Rehgion geführt worden wäre? Die Religion übernimmt
es, das unzulängliche Geschöpf Mensch über seine Befangenheit
hinauszuheben. Das ist bei weitreichender Berücksichtigung der
menschlichen Mängel mit einer bewundernswerten Kenntnis der
Jedermanns-Seele geschehen, so daß man trotz mancher Seltsamkeiten

die Idee der Religion als das größte Meisterwerk praktischer
Psychologie bezeichnen muß. Vom erzieherischen Standpunkte und
vom Blickpunkte der Menschenkenntnis werden die vielen Absurditäten

und Widersprüche der Dogmatik zu Weisheiten. Wie sollte
man sonst mit den unzuverlässigen Menschen verfahren Ohne Religion

wäre es bei einer von den leibhchen Bedürfnissen allein
vorgeschriebenen Ichbefangenheit, bei einer großen Trostlosigkeit und
in sozialer Hinsicht beim Kampf aller gegen alle geblieben.

Wer je mit fähigen Theologen diskutiert hat weiß, daß sie auf
jeden Einwand von Skeptikern eine Antwort bereit haben: Aller
Zweifel ist geistiger Hochmut! Jedoch diese Glaubenseiferer
verkennen ihre vermeintlichen Gegner. Gewiß gibt es überhebliche
Atheisten. Aber die wahren Zweifler sind durchaus nicht
hochmütig; sie wollen nichts als ehrlich sein. Die Wurzel ihrer Unruhe



56 Freidenker Nr. 2

ist innere Not, und gerade das Suchen des rechten Weges hat sie

demütig gemacht. Ihr Zweifel hat seine Wurzel in dem Ungenügen
an Inhalt und Form bestimmter Dogmen Sie können zeigen,
welche geseUschafthchen, stark geschichtlich bedingten Gelegenheiten

gerade zu diesem oder jenem Inhalt und dieser oder jener
Form eines Dogmas geführt haben; wie im Grunde in allen
Konkretisierungen des Glaubensinhaltes Vorstellungen der irdisch-sozialen

Welt in eine Sphäre übertragen wurden, die doch als hoch
erhaben über diesem fragwürdigen Menschenbereiche empfunden
werden sollte.

Manche dieser Zweifler bekennen wie die Gläubigen, daß das Ziel
dieses irdischen Daseins in einer über es hinausragenden Bestimmung

hegt, die unser Verstand nicht erfassen kann ; daß also Glaube
und Ahnung wirksam sein müssen. Aber die theologische Form
dieses Denk-Ersatzes erscheint ihnen mangelhaft. Die unvollkommenen

Deutungen des Weltgeheimnisses erschüttern das Vertrauen
zu einem übersinnlichen Reiche. Ist nicht vielleicht all das Streben
nach Anerkennung des Uebersinnlichen ein Ausfluß menschlicher
Ueberheblichkeit? Aus Hochmut will sich der Mensch mit einer
unvollkommenen, vorübergehenden Existenz nicht begnügen; er
erfindet eine überweltliche, weil er sich zu wichtig nimmt.

Die Zweifler, die Wahrheitsucher sein wollen, leiden an dem
Gegensatz zwischen ihrem Willen zu einer religiösen Gesinnung
und den Zumutungen der Konfessionen zur wörtlichen Annahme
ihrer Glaubensvorschriften. Die vielen Schlauen im Lande freilich
lassen sich von diesen inneren Nöten nicht bedrücken. Die wörtliche
Auslegung der Glaubensartikel sei für die Ungebildeten — das

«Volk» — bestimmt, nicht für die geistig Geschulten. Es wurde von
den Denkenden nur verlangt, daß sie nicht protestieren, sondern
sich den Anschein geben, als ob sie den Katechismus wörtlich
nähmen. Diese Heuchelei sei unvermeidbar. Der Kirche genüge
Respekt vor dem Ritus. Unser Autor aber lehnt dieses Argument
durchaus ab, das nichts ist als verwerflicher Bildungsdünkel.

Einen andern Ausweg suchen jene Kompromißler, die den tiefen
symbolischen Gehalt der Glaubenslehren hervorkehren. Aber können

die Kirchen selber lehren, man möge ihre Dogmen nicht wörtlich

nehmen? Kirchen müssen konservativ sein; ihre Lehren können
nicht mit der Entwicklung des übrigen geistigen Lebens Schritt halten.

Sie können hn Einzelfalle nachsichtig sein gegen Ungläubige,



Nr. 2 Freidenker 57

die schweigen, jedoch nicht gegen die ketzerischen Propagandisten
oder gegen die aufklärerischen Schriftgelehrten. Waren sie nicht
bereits im 18. Jahrhundert zu nachgiebig gegen die Aufklärung?
Sollen sie heute dem Atheismus des Marxismus Zugeständnisse
machen? Sie müssen die großen Massen der «geistig Armen»
berücksichtigen, die ihren Trost und ihre Glaubenskraft aus dem
Wortsinne der Verheißungen ziehen. Ein Hinweis auf Mystik und
Symbolik besagt diesen nichts. In der Sterbestunde wollen sie
vernehmen, daß das Himmelreich ihnen offen stehe usw. — Aber wenn
die kirchlichen Bekenntnisse zu sehr in der Bindung an eine
kindlichere Vergangenheit beharren, vergrößert sich die Kluft zwischen
Erkenntnis und Religion (Bekenntnis).

Wieses Geständnis, daß es sehr schwer sei, einen zufriedenstellenden,

vor dem Gewissen verantwortbaren Ausweg zu finden, gilt
offenbar auch für manche protestantische Pfarrer. Auf der einen
Seite können sie vor dem eignen Innern nur zum bloß symbolischen

Gehalt der Kirchenlehren ja sagen; auf der anderen Seite
aber sehen sie zahlreiche primitivere Gläubige in die Sekten fliehen,
weil ihnen die Pfarrer zu wenig «fromm», das heißt zu wenig
wortgläubig sind. Und so soll es vorkommen, daß hie und da auf den
Kanzeln geheuchelt wird, daß die Predigt kein ehrliches Bekenntnis
mehr ist.

«Es ist nicht ausgeschlossen» — lesen wir — «daß die Brutalität
der Geschichte die Lösung bringt; daß wir nur noch eine
unbestimmte Zeit lang mit dem gegenwärtigen Zustand des ungewissen
Wartens und Bangens vor einer katastrophenhaften Auseinandersetzung

zwischen dem christlichen Westen und dem atheistischen
Osten rechnen können ...» Sollte der dritte Weltkrieg unvermeidlich

sein, so kann auch die revolutionäre Auseinandersetzung der
Religionsbekenntnisse nicht ausbleiben. Das könnte die christhche
Grundhaltung sehr radikal ändern, so daß das nur geschichtlich
Verständliche, das Erbe der naiven Vergangenheit aufgegeben wird
zu Gunsten einer dogmenlosen religiösen Innigkeit, die den
denkenden Menschen von der Zerrissenheit seines Innenlebens befreit.
«Das, was bei einer friedlichen gesicherten Entwicklung für lange
Zeit nicht zu erwarten ist, nämlich, daß sich die Kirchen aus den
Banden des Konservatismus lösen — das würde die Gewaltsamkeit

der Weltrevolution vollbringen Erst müssen, durch Leid
belehrt und gewandelt, die Menschen des ,Westens' reif dafür sein,



58 Freidenker Nr. 2

nachdem sie aus den Schrecken der beiden letzten Kriege in
ethischer Hinsicht so wenig gelernt haben.»

Nach welcher Richtung Professor von Wiese in der Abgeklärtheit
seines hohen Alters die Läuterung der religiösen Schau erwartet und
wohl auch selber wünscht, deuten vielleicht seine Schlußbemerkungen

über Buddha an: Buddha und die wenigen, die ihn ganz
verstanden, faßten die Religion als ein rein ethisches Anliegen auf.
Er kümmerte sich überhaupt nicht um Ritual oder Kult, um
Metaphysik oder Theologie. Frömmigkeit und Zufriedenheit liegen
ihm nicht im Wissen über das Universum und über Gott, sondern
einfach im selbstlosen wohltätigen Leben. Er empfand das Leiden
und Morden im Lebensvorgange viel zu tief, als daß er annehmen
könnte, eine persönliche Gottheit habe das bewußt gewollt (Durant,
Geschichte der Zivilisation, 1. Band S. 473 ff.). Bei Buddha wird die
Welt nicht als das Werk einer götthchen Persönlichkeit und das

Sittengesetz nicht als dessen Wille aufgefaßt. Die Tatsache, daß es
ohne diese Ideen Religion geben kann, ist von größter Bedeutung
(Charles Eliot). Buddhas Lehre ist der ergreifende Versuch, Religion

ohne Glaubenszwang zu geben. Dabei ist wesentlicher als
mystische Schwärmerei die Betätigung im Handeln, ist Liebe,
Mitempfinden und die Veredelung des zwischenmenschlichen
Zusammenhangs. '

Glaubenslehren müssen Gebiete der persönlichen Freiheit sein.
«Hier entscheidet, was der Einzelne imstande ist, ohne Heuchelei
zu glauben. Das Wesentliche ist, daß er aus seinen Ueberzeugungen
die Kraft zieht, der Selbstsucht und der Befangenheit im Vergänglichen

zu widerstehen.»

Es spricht Voltaire:

Ist es nicht eine Schande, daß die Fanatiker Eifer haben und die
Weisen keinen. Man muß vorsichtig sein, aber nicht furchtsam.

Der Fanatiker ist ein Monstrum, das aus Pflichtgefühl Menschen
zerreißt.

Zu welchem Glauben wir uns wenden mögen, der eine wie der
andere macht uns schaudern.


	Denken und Glauben

