
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 2

Artikel: Baruch de Spinoza (Fortsetzung folgt)

Autor: Seehof, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410598

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Barach de Spinoza
(1632—1677)

Von Arthur Seehof, Höllstein, Kr. Lörrach

In dem 1931 erschienenen Buch «Die europäischen Revolutionen»
nennt Eugen Rosenstock René Descartes (1596—1650) den ersten
freien Denker Frankreichs und schreibt dann, daß dieser Denker, von
dem Lafontaine, «das Echo der öffentlichen Meinung», dichtete, «ce
mortel dont on eût fait un dieu dans les siècles passés, et qui tient
le milieu entre l'homme et l'esprit», mit dem «Discours de la
Méthode pour bien conduire sa raison et chercher la vérité dans les
sciences» neben Petrus Abälards «Sic e,t Non» gehöre, welche
Schrift vom Widersinn der Dogmen 1132 erschienen war. «Descartes
will nicht nur die Wahrheit (,1a vérité par les lumières naturelles'),

sondern die Grade der einzelnen Wahrheiten ermitteln.» Und
weiter: «Zweimal zwei ist ,wahrer' als eine komplizierte Erkenntnis.»

Dann heißt es, der methodische Zweifel sei von Descartes in
das Reich der Vernunft eingeführt worden. «Und mathematische
Vorstellungen tragen fortan die Systeme der Philosophen.» Und
Kant? Tatsächlich hat Immanuel Kant die mathematischen
Formulierungen oder die mathematische Form abgelehnt, verworfen;
denn diese Form, so sagte er einmal, bringe in der Philosophie
nichts als Kartengebäude hervor, so wie die philosophische Form
in der Mathematik nur eitel Geschwätz hervorbringe. Was doch,
zumindest was die Philosophie angeht, unzutreffend ist. Wie nicht
nur die Philosophie von Descartes und dann auch von Spinoza
zeigt, sondern auch die Philosophie von Roger Bacon, Leonardo da

Vinci, Galilei und denn in der Tat gehen die mathematischen
Vorstellungen oder Formulierungen auf Roger Bacon (1214—1294),



34 Freidenker Nr. 2

Leonardo da Vinci (1452—1536) und auf Galileo Galilei (1564 bis
1642) zurück, oder, berücksichtigt man das Altertum, auf Pythagoras
(572—493 vor unserer Zeitrechnung). Schon der Grieche Pythagoras,

der durch Beobachtung und Berechnung die Erde als Kugelgestalt

und als Stern unter Sternen erkannte, hatte die Prinzipien
der Dinge mit Zahlen ausgedrückt und wurde eben durch seine
Berechnungen und Zahlen zum Begründer der Mathematik des Abendlandes.

Doch mag irgendwie zutreffen, daß ohne Descartes Spinozas
Denkweise more geometrico — vielleicht! — nicht recht denkbar

gewesen, aber doch nur vielleicht. In nichts doch wieder
kann der Rosenstockschen Behauptung zugestimmt werden, Descartes

sei der Ahnherr einer reinen, nämlich einer rein diesseitigen
Anschauung der Welt gewesen, «einer durchgeführten philosophischen

Erkenntnis der Weltordnung». Waren doch vor ihm nicht nur
die Alten (Thaies von Müet, 624—546 vor unserer Zeitrechnung,
Pythagoras, Leukippos von Milet, 498—428, Demokritos von Abdera,
455—370, Epikuros von Athen oder Samos, 341—270, Titus Lucretius
Carus, 97-—55, der Verfasser des Lehrgedichts «De rerum natura»
[Ueber die Natur der Dinge], Gajus Secundus Plinius, 23—79,
dessen «Historia naturalis» erhalten geblieben, wie andere noch),
sondern auch — ganz abgesehen von chinesischen und arabischen
Diesseits-Philosophen, wie zum Beispiel Wang-Tschung (27—97) und
Averroes (Abul-Walid Mohammed ibn Ahmed Ibn Roschd, 1126 bis
1198) — Nikolaus Kopernikus (1473—1534), von dessen Lehre oder
konsequent durchgeführter Erkenntnis der Weltordnung Johann
Wohgang Goethe gesagt bat, daß durch diese Lehre der ganze
Jenseitsglaube in Rauch und Dunst aufgegangen sei, Galilei, von
dem das Wort: «Das Buch des Universums ist in mathematischen

Lettern geschrieben», und jener (allerdings nur heimhch
tapfere) Jean Bodin (1530—1590), der in dem von ihm hinterlassenen
siebenfachen Gespräch «Colloquium heptaplomeres de rerum su-
blimium arcansis additis» das Universum als immer dagewesen
erklärte, forderte, der Vernunft zu folgen und den ganzen
theologisch-scholastischen Spuk, bei dem nie etwas Vernünftiges
herausgekommen sei, wenn auch anders als ein Rabelais, so doch geradezu
gargantuahaft, unter philosophischer Erkenntnis der Weltordnung,
verlachte. Noch einmal zu Rosenstock, der nunmehr ziemlich
richtig sagt, daß die kopernikanische Wendung, die unsere Erde
aus ihrer zentralen Stellung herauswirft (was allerdings schon eben



Nr. 2 Freidenker 35

durch Pythagoras, dann auch schon durch Herakleitos [390—310

vor unserer Zeitrechnung] und vor allem durch Aristarchus von Sa-

mos [316—250] geschehen war), dazu benutzt wurde, das Weltall
für mittelpunktlos und unendhch zu erklären und damit «alle
Entwicklungsmöglichkeiten in dieses Weltall selber hineinzudenken».
«Die Welt folgt ihrem eigenen Gesetz.» Also keinem sogenannt
jenseitigen, überirdischen, göttlichen, biblisch- oder theologisch-metaphysischen.

So sagte Heinrich Heine einmal: Descartes gebühre die Ehre, die
Anatomie der Philosophie gestiftet zu haben. «Diese brauchte
nicht mehr die Erlaubnis zum Denken von der Theologie zu erbetteln»

(«Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland»).

Und ja, die Methode, so bei Henry Thomas Buckle —
«Geschichte der Zivilisation in England» — ist dem, «was man gewöhnlich

Theologie nennt, so fremd, als man sich nur immer vorstellen
kann»; damit «Sic et Non», wie auch zeitgemäß bedingt, weit
überlegen. «Ja, sie ist so wenig theologisch, daß sie wesentlich und
ausschließlich psychologisch ist.» Und weiter: Descartes' Philosophie

beruhe auf dem Bewußtsein, das jeder von den Vorgängen
seines eigenen Denkens habe.

Wörtlich heißt es in der Methode: «Ich schreibe darum lieber
französisch als lateinisch, weil ich überzeugt bin, daß die, welche
allein ihre einfache, angeborene Vernunft (,leur raison naturelle
toute pure') gebrauchen, meine Ansichten richtiger beurteilen werden,

als die, welche bloß an alte Bücher glauben, an Bibeltexte und
Verwandtes.» Dann sind die, die sich ausschließlich in alten Schwarten

nach Erkenntnissen oder auch sogenannten Erkenntnissen
umsehen, daran erinnert, «daß diejenigen, die gar zu neugierig sind,
Vorgänge vergangener Zeiten zu erfahren, gewöhnlich über ihre eigene
Zeit sehr unwissend bleiben». Was stimmt, aber auch nicht stimmt,
nicht immer stimmen muß. «Als ich — Descartes — an die
Erforschung der Wahrheit ging, fand ich, es wäre am besten, alles, was ich
bisher aufgenommen, bei Seite zu werfen, alle meine früheren Ansichten

auszurotten, damit ich eine neue Grundlage für mein Denken
legen könnte; denn ich glaubte, auf diese Weise leichter den großen
Lebensplan erfüllen zu können, als wenn ich auf einer Grundlage
fortbaute und mich auf Prinzipien stützte, die ich in meiner Jugend
gelernt hatte, ohne die Möglichkeit gehabt zu haben, zu untersuchen,
ob sie auch wirklich wahr wären.» Somit hätten wir also unsere An-



36 Freidenker Nr. 2

sichten nicht aus der Ueberlieferung, der Geschichte, schon gar nicht
aus bibhschen Romanen, sondern aus uns selbst, aus eigenem
Beobachten und Erkennen zu entnehmen. Wie doch kommen wir
zu eigenem Erkennen? Durch Beobachtung, gewiß, außerdem
durch Denken, aber auch — wie Descartes — durch Erforschung
der Wahrheit in der Natur und Geschichte. (Was allerdings
auch schon Roger Bacon und Leonardo bewußt gewesen.) Vorher

doch seien — sind! — alle Vorurteile abzuschütteln, und
nicht auf Worte, sondern auf die Sache selbst sei — ist! — zu sehen.
«Nur zu viele halten sich für religiös, sind aber nichts als fanatisch
und abergläubig.» So Descartes in seiner Schrift «Les Passions
de l'âme». (Für rehgiös dürfen wir hier auch sagen: überzeugt.)
Wieder im «Discours de la Methode« ist geschrieben : Es sei möglich
— durch die von ihm, Descartes, betriebene Philosophie — zu
Kenntnissen zu gelangen, die für das Leben sehr nützlich seien. Im
Gegensatz zu jener spekulativen Philosophie (der Scholastiker), die
man an den Schulen lehre, erlaube die Philosophie eben von
Descartes zu praktischen Vorteilen zu kommen. «Wenn wir die Kräfte
und die Wirksamkeit des Feuers, des Wassers, der Luft, der
Gestirne und aller anderen Objekte unserer Umgebung so genau kennen

lernten, wie wir die Beschäftigung unserer Handwerker kennen,
vermöchten wir jene Forschungsergebnisse zu all den Verwendungen

zu benützen, deren sie fähig sind, imd uns zu Herren und
Besitzern der Natur zu machen» und damit «zur Vervollkommnung
des menschlichen Lebens beizutragen». Nur zu viele jedoch halten
sich, so wieder in «Les Passions de lâme», auch ohne Denken,
Wissen und Erkennen für vollkommen. Warum? «Weil sie zur
Kirche gehen, weil sie oft Gebete hersagen, weil sie kurzes Haar
tragen, weil sie fasten, weil sie Almosen geben Dies sind die
Leute, welche sich für so große Freunde Gottes halten, daß ihm
nichts mißfallen könne, was sie tun, Menschen, die unter dem
Vorgeben ihres Rehgionseifers ihre Leidenschaften durch die größten
Verbrechen befriedigen, wie durch Verrat von Städten, Ermorden
von Königen und Ausrotten von Völkern: und alles dies fügen sie
denen zu, die ihre Meinungen nicht (christlich) ändern wollen.»

Bei all diesen Erkenntnissen und gar manchen anderen noch, wie
einem durchaus sachlich-wissenschaftlichen Materialismus, war
Descartes doch so sehr von dem Gedanken einer Vorherrschaft des

Geistes, eben eines Bewußtseins, das jeder von den Vorgängen seines



Nr. 2 Freidenker 37

Denkens habe, beherrscht, daß unser Denker — leugnete er auch
nicht die Materie, ihre Eigengesetzlichkeit, ja sagte: Gib mir
Materie und Bewegung, und ich werde das Weltall schaffen, sie, die
Materie, dennoch gewissermaßen ingnorierte — wie wir gelesen, von
Seele (âme) sprach und den bekannten Satz aufstellte: «Cogito, ergo
sum»: Ich denke, also bin ich. Worauf zurückzukommen sein wird.
Vorher dies:

Da sagt Egon Friedell (in seiner «Kulturgeschichte der Neuzeit.
Von der Schwarzen Pest bis zum Weltkrieg»), daß die Leistungen
von Descartes als Mathematiker und Naturforscher allein genügt
hätten, ihm Weltruf zu verschaffen. Sie hätten es. Denn «er fand
das Gesetz der Lichtbrechung, entdeckte die Funktion der Kristalllinse

im menschlichen Auge und löste das Rätsel des Regenbogens;
auch seine Wirbeltheorie, durch die er die Bewegungen der
Himmelskörper zu erklären versuchte, hat, obgleich von der späteren
Forschung (mit Recht) wieder verlassen, für seine Zeit eine
hervorragende Bedeutung gehabt; seine größte Leistung aber ist die
Begründung der analytischen Geometrie, durch die es bekanntlich
ermöglicht wird, die Eigenschaften jeder ebenen Kurve in einer
Gleichung auszudrücken, deren Hauptbestandteile aus zwei
veränderlichen Größen, den Koordinaten, gebildet werden». «In seiner
Physik hatte Descartes der Materie selbstschöpferische Kraft
verliehen», heißt es bei Marx, «und die mechanische Bewegung als
ihren Lebensakt gefaßt.» Womit für die Physik von Descartes die
Materie einzige Substanz war.

Dennoch «Cogito, ergo sum». Somit sollte für Descartes, trotz der
Erkenntnis von Materie und Bewegung als die einzigen
Weltallbedingungen, als der einzige Grund des Seins und des Erkennens,
aus dem Denken die Tatsache zumindest des menschhchen Seins
erhellen. Welcher Ansicht — mit Thomas Hobbes, der einmal Francis

Bacons (von Verulam) bester Sekretär gewesen, und den Karl
Marx (in «Die heilige Familie») den Systematiker des baconischen
Materialismus nennt — kein anderer als Pierre Gassendi (1592 bis
1655) widersprach, der die materialistische Atomlehre von Leukip-
pos, Demokritos und Epikuros wiederherstellte und weiterentwickelte.

Und meines Erachtens mit Recht widersprach. Denn der
Mensch ist keineswegs darum, weil er denkt; er ist, weil er ist,
geworden ist, aus Materie und Bewegung, wie alles; und der Geist,
das Denken ist «un des organes de la sensibilité physique» (Claude



38 Freidenker Nr. 2

Adrien Helvétius in «De l'Esprit») oder, anders, wir kennen den
Geist nur in der Weise, in der wir die Materie kennen (David Hume
in «Treatise on Human Nature») oder, noch anders: «La matière
en général est tout ce qui affecte nos sens d'une façon quelconque»
(Paul-Henri Dietrich, Baron d'Holbach) oder, so wörtlich Friedrich
Engels, «der Geist ist selbst das höchste Produkt der Materie». Er
kann sich nur, solange der Körper dauert, etwas vorstellen und sich

vergangener Dinge erinnern, heißt es in der «Ethica more geome-
trico demonstrata» von Spinoza. Zu Gassendi: Dem «Cogito, ergo
sum» hielt er entgegen: wie aus dem Denken könne man die
Existenz oder das Sein auch aus jeder anderen Tätigkeit folgern, zum
Beispiel aus dem Spazierengehen. Es war meines Erachtens,
insofern man das Wissen und Denken Descartes wirklich kennt,
mehr als launenhafte Willkür, es war gewissermaßen ein trotziges
Protzen mit dem Satz: Ich denke, also bin ich, daß der Verfasser
der Methode Gassendi erwiderte: der Mensch werde der Tatsache
des Spazierengehens nur dadurch gewiß, indem er sich vorstelle, er
gehe spazieren, also sein Spazierengehen denke. Gassendi hatte
tatsächlich mit seiner Kritik das falsche Prinzip einer doppelten
Substanz — Materie und Geist — getroffen; doch davon mehr, wenn
wir von der Philosophie von Spinoza handeln. (Ich hoffe, man wird
sich dann auch der eben angeführten Sätze von Helvétius, Hume,
Holbach und Engels erinnern und verstehen. Hume lebte von 1711
bis 1776, Helvétius von 1715—1771, Holbach von 1723—1789, Marx
von 1818—1883 und Engels von 1820—1895.)

Da nannte ich eben auch Hobbes. Wie Descartes seine Methode,
hat auch Hobbes (1588—1679) zum Beispiel sein großes Werk
«Leviathan, or the matter, form and power of a commonwealth,
ecclesiastical and civil» nicht lateinisch, sondern (1651) in seiner
Muttersprache, englisch, herausgebracht. Jenen «Leviathan», in dem
ebenso richtig wie verständlich gesagt ist, die Verrichtung von
Wunderwerken sei der einzige Beweis einer göttlichen Offenbarung.
Insofern jedoch die Bibel von den Naturgesetzen nicbt abweiche,
habe sie nicht mehr Autorität als jeder andere moralische Satz.
Wobei die positiven Gesetze doch nur für die Menschen gelten
könnten, «denen sie Gott unmittelbar verkündet» habe. «Die anderen,

denen keine übernatürliche Offenbarung zuteil geworden ist
dafür, daß die Bibel von Gott komme, oder daß die Prediger der
Gottesgesetze von Gott selbst geschickt seien, werden zum Glauben



Nr. 2 Freidenker 39

durch keine andere Autorität verpflichtet, als durch die höchste
Gewalt des Staates. Denn wenn man verpflichtet wäre, für Gottes
Gebote zu halten, was irgendwer unter dem Vorwand einer Inspiration
oder Offenbarung aufdrängte, wäre es unmöglich, überhaupt
göttliche Gesetze anzuerkennen.» Es ist unmöglich. Denn das Judentum
oder der Jahwe-Glaube ist «eigentlich gar keine Religion, sondern
bloß Vereinigung einer Menge Menschen, die, da sie zu einem
besonderen Stamm gehörten, sich zu einem gemeinsamen Wesen unter
bloß politischen Gesetzen formten», sagt Immanuel Kant (1724 bis
1804) in «Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen
Vernunft» und fährt fort: «Aus einem solchen Judentum erhob sich
nun plötzlich, ob zwar nicht unvorbereitet, das Christentum.» Hobbes

hatte des weiteren geschrieben: «Zu groß ist die Zahl der
Menschen, welche aus Hochmut, Unwissenheit oder Ehrgeiz ihre
Träume, Gespenster, Tollheit für Zeugnisse des Heiligen Geistes
halten oder ausgeben.» Tatsächlich hat es selbstverständlich niemals
einen nicht falschen Propheten gegeben. «Alle sehen wir eigene
Erdichtungen für Gottes Wort ausgeben und nur darauf bedacht, unter

dem Vorwand der Religion, die anderen zu zwingen, zu denken
wie sie», heißt es im «Tractatus theologico-politicus» von Spinoza.
Ja, alle haben erst ihre heiligen und unheiligen Geister: ihren Gott
und Teufel, erfunden; Zarathustra so gut wie Moses und Jesus —
wenn sie überhaupt gelebt — und dann ihre Weisheiten als
göttliche verkündet. Tatsächlich ist alle Religion — und damit auch
die christliche — Politik oder doch zu Politik geworden, anders,
Menschenwerk. «Der Mensch konnte sich den Gott, die Kraft über
sich, nie anders vorstellen als aus sich selbst», schreibt Lu Märten
in ihren (1924 erschienenen) Resultaten historisch-materialistischer
Untersuchungen «Wesen und Veränderung der Formen und Künste».
«Alle Götter waren Tiere oder mächtige Menschen. Alle Eigenschaften

und Wünsche der Götter waren immer nur die des Menschen.»
Und was hier von den Göttern gesagt ist, gilt natürlich auch von
dem «positiven» Gottbild der Juden und Christen. Was Marx in der
Einleitung «Zur Kritik der Hegeischen Rechtsphilosophie» in den
einen Satz zusammengefaßt hat: «Der Mensch macht die Religion,
die Religion macht nicht den Menschen.» So sind «die höheren
Wesen, die unsere religiöse Phantasie erschuf, nur die phantastische
Rückspiegelung unseres eigenen Wesens» (Engels). Welche Erkenntnis

in der Formulierung von Spinoza lautet: «Gott hat keinen eige-



40 Freidenker Nr. 2

nen Stil, er redet je nach der Bildung und Fähigkeit des Propheten
zierlich, bündig, hart, rauh, weitschweifig oder dunkel.» Noch vor
Spinoza hatte Hobbes gesagt oder, besser, gehöhnt: «Wer ohne
jeden Verstand eine göttliche Sprache zu reden scheint, von dem
muß man notwendig annehmen, daß er von Gott inspiriert sei.»
Und von Gott inspiriert sein, heiße, «daß man zwischen Schlafen
und Wachen geträumt» habe. Von Denis Diderot (1713—1784), der
Hobbes ganz besonders geschätzt hat, ist (im «Examen du proselyte:
Introduction aux grands principes ou réception d'un philosophe»)
gesagt: «A qui persuaderez-vous que, depuis David jusqu'à Pascal et
Fénélon, la religion révélée n'a pas eu pour sectateurs que des
ignorants et des imbéciles?» Denn kurzweg vorausgesetzt («Am Anfang
schuf .») ist Gott tatsächlich nichts als eine Erfindung, eine
Vorstellung, ein Traum oder — politisch gesprochen — eine Erschleichung.

Und zwar in jeder Religion. Anders: ein «Geist», Phantom
oder Gespenst. «Das Dasein der Gottheit ist nicht bewiesen», sagt
Kant, «sondern es wird postuliert». Bald so, bald anders. Da es aber
nun keine Geister gibt, gibt es natürlich auch die Gattung nicht
(folgerte [um 1925 in «Der Atheismus und seine Geschichte im
Abendland»] Fritz Mauthner sehr richtig), «zu welcher das

unvergleichliche Individuum Gott gehört». Von Ernst Häckel (1834 bis
1919) «das ideale Gespenst» genannt. Von dem um 440 gestorbenen

heiligen Isidoras Pelusiota als Actus parus, die bloße reine
Tätigkeit ohne Leiden, das heißt, ohne Körper, Materie oder Stoff
ausgegeben, also die Tätigkeit des Auges, aber ohne Augen, die
Tätigkeit des Kopfes, aber ohne Kopf. Kurz, die Frage: Gibt es
einen Gott, ist somit die Frage: Gibt es ein Schaffen ohne Tätigkeit,
ein Sehen ohne Augen, ein Denken ohne Kopf, eine Liebe ohne
Herz, eine Zeugung ohne Zeugungsorgane, ein Gebären ohne
Gebärmutter? Ich glaube an Gott, heißt: ich glaube an eine Kraft ohne
Organe, an einen Geist ohne Natur oder Materie, an eine Wesenheit

ohne Wesen oder, anders, ich glaube an Unmögliches, Nicht-
existierendes, an Wunder. Die es aber so wenig gibt wie Geister,
so wenig gegeben hat wie sie. «Sagt der Arzt, dem Kranken ist,
wenn nicht etwa ein Wunder geschieht, nicht zu helfen, das ist,
er stirbt» (Kant).

Doch wieder zu Descartes. Hat nun auch Heine, außer dem, was
wir gelesen, bemerkt, Descartes Philosophie sei weder dem Glauben

noch der Empirie abgeborgt, so ist da doch noch immer



Nr. 2 Freidenker 41

die Seele (âme) und damit auch eine Art Gottvorstellung, außerdem

Aber hören wir erst, was uns Heine noch zu sagen hat.
Er schreibt: Descartes habe sich so tief in des Denkens Abgründe
versenkt, «daß er es in den letzten Gründen des Selbstbewußtseins

ertappte, und er eben durch den Gedanken das Selbstbewußtsein
konstatieren», anders, den Satz aufstellen konnte: «Cogito, ergo
sum.» Was aber doch in nichts etwas Neues war. Bereits Plato, dann
auch Philo (im 1. christlichen Jahrhundert), Plotin (204—270), die
Gnostiker und noch andere hatten sich bei ähnlichem «ertappt».
Im übrigen doch sah sich gerade Descartes genötigt, «dem Vorwurf
zu begegnen, als enthalte ein Teil seines Lehrgebäudes nichts
anderes als ein ,Flickwerk aus demokritischen Lappen'» (Theodor
Gompertz in «Griechische Denker»), sich also gegen den Vorwurf
des von den Alten herkommenden Materialismus, einer materialistischen

Weltbetrachtung zu verteidigen. Tatsächlich traf der
Verfasser der Metbode gerade mit den «demokritischen Lappen», mit
seinem: Gib mir Materie und Bewegung, und ich werde das Weltall
schaffen, wie vor allem mit seiner Physik die verjährte, scholastische
Opposition des Mittelalters entscheidend, und das bei allem
idealistischen: Ich denke, also bin ich und so weiter.

Arthur Schopenhauer (1788—1860) allerdings meint, Descartes
habe dadurch, «daß er das Cogito, ergo sum als ahein gewiß, das

Dasein der Welt aber vorläufig als problematisch nahm», den
wesentlichen und ahein richtigen Ausgangspunkt aller Philosophie
gefunden. «Dieser ist nämlich wesenthch und unumgänglich das
Subjektive, das eigene Bewußtsein. Denn dieses allein ist und bleibt das

Unmittelbare: alles andere, was immer es auch sei, ist durch
dasselbe erst vermittelt und bedingt, sonach davon abhängig.» Was
selbstverständlich falsch, indem es nichts anderes als typischer
Ausdruck idealistischer, ja kirchlicher, unsachlicher Weltbetrachtung ist,
die die Materie und ihre Gesetze entweder nicht versteht oder auch
nicht verstehen will, für zu gering, zu «geistlos» — für einen
«wirklichen» Philosophen — hält. Das Ganze auf den Kopf stellt, die
Wirklichkeit aus dem Kopf, dem Geist — unwirklich, als Phantasie
— konstruiert.

Es ist im Sommer 1648 — im Jahr des Westfälischen Friedens —
und Descartes macht einen letzten Besuch in Paris. Nachdem er
einige Zeit in Militärdiensten und auf Reisen zugebracht hatte, war
er nach den Niederlanden gegangen. Warum? Um vor den Angrif-



42 Freidenker Nr. 2

fen und. Verfolgungen der Papstkirche und ihrer Inquisition besser
geschützt zu sehi, als in einem katholischen Land. Aber auch in den
protestantischen Niederlanden hatte sich der Verfasser der Methode
nicht immer ganz sicher gefühlt; und so hatte er eines Tages in einem
Privatbrief geschrieben: «Je ne voudrais pour rien au monde qu'il
sortit de moi un discours où il se trouvât le moindre mot qui fut
désapprouvé de l'Eglise, aussi aimé-je mieux le supprimer que de le
faire paraître estropié. Le désir que j'ai de vivre en repos fait que
je suis aise d'être délivré de la crainte que j'avais d'acquérir plus de
connaissance.» Nicht zuletzt oder auch vielleicht allein aus solchen
Ueberlegungen heraus mag Descartes — wider besseres Wissen —
sein «Ich denke, also bin ich» postuliert, eine Art «außerweltlichen»
Gott in seine Theorien hineingezaubert sowie für notwendig gehalten
haben, in den menschlichen Körper eine «unkörperliche» Seele, ein
Seelengespenst — dessen Sitz ausgerechnet irgendwo in der Zirbeldrüse

sein sollte — bineinzuphantasieren. Was aber auch nur
irgend ein alter «Lappen» war. Bereits der griechisch-römische Arzt
Claudius Galenus (129—199) hatte die sogenannte Seele, als Pneuma
psychicon, und Pneuma ist gleich Lebensgeist oder «Spiritus», in
die Zirbeldrüse «verpflanzt». 1649 ist Descartes in Stockholm, wo
er, 1650, stirbt. Richelieu und Mazarin hatten sich umsonst bemüht,
den hervorragenden französischen Denker an Paris und seine
wissenschaftlichen Institute zu fesseln. Also 1648 ist Descartes noch
einmal in der französischen Metropole, und es gelingt, ihn mit Hobbes
und Gassendi zusammenzubringen. Als vierte Person war bei diesem
Zusammentreffen der Vertraute von Oliver Cromwell und Freund
von Hobbes, der Dichter Edmund Waller. Ein anderer Freund von
Hobbes, Charles Cavendish, hat in einem Brief über dieses
Zusammentreffen, das Waller in einem Schreiben nur kurz erwähnt, unter
anderem berichtet: wie Descartes, Hobbes und Gassendi in einigen
Ansichten übereinstimmten, so gingen sie in anderen sehr weit
auseinander. Etwas später soll Hobbes selbst bekannt haben: Hätte
Descartes seine ganze Zeit auf die Geometrie verwandt, «so wäre
er allen anderen überlegen geworden», nun aber müsse man andere
doch höher stellen. Wobei Hobbes vielleicht auch an seinen
ehemaligen Chef Bacon (1561—1626), den Autor der «Magna Instau-
ratio» mit den verschiedensten Arbeiten über die Natur, die
Philosophie, dem «Novum Organum Scientarum», der «Nova Atlantis»
und so weiter, «den wahren Stammvater des englischen Materialis-



Nr. 2 Freidenker 43

mus und aller modernen experimentierenden Wissenschaft» (Marx),
oder auch an den Gesprächspartner Gassendi und vielleicht auch an
Leonardo gedacht haben dürfte.

Daß Goethe eines Tages kurzweg gemeint hat, Descartes sei
einfach im hergebracht Schicklichen geblieben, ist natürhch Unfug,
etwas gemildert dadurch, daß fortgefahren ist: «Und weiß zugleich
seine Eigentümlichkeit auszubilden, zu erhalten und durchzuführen.»

Sich auf eine Schrift des Briten Dudley North «Discours open
Trade» beziehend, hat hingegen kein anderer als Marx zugegeben,
daß «die Methode des Descartes auf die Oekonomie angewandt, sie

von alten Märchen und abergläubigen Vorstellungen über Geld,
Handel und so weiter zu befreien angefangen» habe. Tatsächlich
war Descartes alles in allem und das bei allen Einwänden, die hier
kurz vorgebracht wurden — einer der genialsten Befreier der
Menschheit Und vor allem in diesem Sinne ein Vorläufer von
Spinoza. (Fortsetzung folgt)

Es spricht Voltaire:

Moses sagte gar nichts von der Unsterblichkeit der Seele. Er gibt
aber eingehende Vorschriften, z. B. über die Art der Defäkation.
Sollte ihn unser Hinterteil mehr interessiert haben als unsere Seele?

Wenn der, welcher spricht, anfängt, sich selber nicht mehr zu
begreifen, und wenn die, welche zuhören, ihn gar nicht verstehen —
dann beginnt die Metaphysik.

Frei sein, nur seinesgleichen haben, ist das wahre, das natürliche
Dasein des Menschen; alles andere ist unwürdiger Betrug, eine
schlechte Komödie, wo der eine den Herrn und der andere den
Sklaven spielt, dieser den Schmarotzer und jener den Kuppler.

Es scheint mir äußerst lächerlich, sich ölen zu lassen, ehe man in
die andere Welt eingeht. Es ist so, wie wenn man die Achsen seines
Wagens vor einer Reise schmieren läßt.

Ich liebe die Fabeln der Philosophen, ich lache über die der Kinder,

aber ich hasse die Märchen der Betrüger.


	Baruch de Spinoza (Fortsetzung folgt)

