Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 2

Artikel: Baruch de Spinoza (Fortsetzung folgt)
Autor: Seehof, Arthur

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410598

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410598
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

40. JAHRGANG RelbenKeR

NR.2 = 1987 ORGADN JER FREIGEISTIGER
L.LEEBRUAR DERCINIGUNG DER SCNWEIZ

Baruch de Spinoza
(1632—1677)

Von Arthur Seehof, Hollstein, Kr. Lorrach

In dem 1931 erschienenen Buch «Die europiischen Revolutionen»
nennt Eugen Rosenstock René Descartes (1596—1650) den ersten
freien Denker Frankreichs und schreibt dann, daf3 dieser Denker, von
dem Lafontaine, «das Echo der 6ffentlichen Meinung», dichtete, «ce
mortel dont on eit fait un dieu dans les siécles passés, et qui tient
le milieu entre '’homme et I'esprit», mit dem «Discours de la Mé-
thode pour bien conduire sa raison et chercher la vérité dans les
sciencess neben Petrus Abilards «Sic et Non» gehore, welche
Schrift vom Widersinn der Dogmen 1132 erschienen war. «Descartes
will nicht nur die Wahrheit (,]la vérité par les lumiéres naturel-
les’), sondern die Grade der einzelnen Wahrheiten ermitteln.» Und
weiter: «Zweimal zwei ist ,wahrer’ als eine komplizierte Erkennt-
nis.» Dann heil3t es, der methodische Zweifel sei von Descartes in
das Reich der Vernunft eingefithrt worden. «Und mathematische
Vorstellungen tragen fortan die Systeme der Philosophen.» Und
Kant? Tatsdchlich hat Immanuel Kant die mathematischen Formu-
lierungen oder die mathematische Form abgelehnt, verworfen;
denn diese Form, so sagte er einmal, bringe in der Philosophie
nichts als Kartengebdude hervor, so wie die philosophische Form
in der Mathematik nur eitel Geschwiitz hervorbringe. Was doch, zu-
mindest was die Philosophie angeht, unzutreffend ist. Wie nicht
nur die Philosophie von Descartes und dann auch von Spinoza
zeigt, sondern auch die Philosophie von Roger Bacon, Leonardo da
Vinci, Galilei und . . ., denn in der Tat gehen die mathematischen
Vorstellungen oder Formulierungen auf Roger Bacon (1214—1294),



34 ‘ Freidenker Nr. 2

Leonardo da Vineci (1452—1536) und auf Galileo Galilei (1564 bis
1642) zuriick, oder, beriicksichtigt man das Altertum, auf Pythagoras
(572—493 vor unserer Zeitrechnung). Schon der Grieche Pythago-
ras, der durch Beobachtung und Berechnung die Erde als Kugel-
gestalt und als Stern unter Sternen erkannte, hatte die Prinzipien
der Dinge mit Zahlen ausgedriickt und wurde eben durch seine Be-
rechnungen und Zahlen zum Begriinder der Mathematik des Abend-
landes. Doch mag irgendwie zutreffen, dafl ohne Descartes Spinozas
Denkweise more geometrico — vielleicht! — nicht recht denk-
bar gewesen, aber doch nur vielleicht. In nichts doch wieder
kann der Rosenstockschen Behauptung zugestimmt werden, Descar-
tes sei der Ahnherr einer reinen, némlich einer rein diesseitigen
Anschauung der Welt gewesen, «einer durchgefiihrten philosophi-
schen Erkenntnis der Weltordnung». Waren doch vor ihm nicht nur
die Alten (Thales von Milet, 624—546 vor unserer Zeitrechnung,
Pythagoras, Leukippos von Milet, 498—428, Demokritos von Abdera,
455—370, Epikuros von Athen oder Samos, 341—270, Titus Lucretius
Carus, 97—55, der Verfasser des Lehrgedichts «De rerum naturas
[Ueber die Natur der Dinge], Gajus Secundus Plinius, 23—79,
dessen «Historia naturalis» erhalten geblieben, wie andere noch),
sondern auch — ganz abgesehen von chinesischen und arabischen
Diesseits-Philosophen, wie zum Beispiel Wang-Tschung (27—97) und
Averroés (Abul-Walid Mohammed ibn Ahmed Ibn Roschd, 1126 bis
1198) —, Nikolaus Kopernikus (1473—1534), von dessen Lehre oder
konsequent durchgefiithrter Erkenntnis der Weltordnung Johann
Wolfgang Goethe gesagt hat, dall durch diese Lehre der ganze
Jenseitsglaube in Rauch und Dunst aufgegangen sei, Galilei, von
dem das Wort: «Das Buch des Universums ist in mathemati-
schen Lettern geschrieben», und jener (allerdings nur heimlich tap-
fere) Jean Bodin (1530—1590), der in dem von ihm hinterlassenen
siecbenfachen Gesprich «Colloquium heptaplomeres de rerum su-
blimium arcansis additis» das Universum als immer dagewesen er-
klirte, forderte, der Vernunft zu folgen und den ganzen theolo-
gisch-scholastischen Spuk, bei dem nie etwas Verniinftiges heraus-
gekommen sei, wenn auch anders als ein Rabelais, so doch geradezu
gargantuahaft, unter philosophischer Erkenntnis der Weltordnung,
verlachte. Noch einmal zu Rosenstock, der nunmehr ziemlich
richtig sagt, daB die kopernikanische Wendung, die unsere Erde
aus ihrer zentralen Stellung herauswirft (was allerdings schon eben



Nr. 2 Freidenker 35

durch Pythagoras, dann auch schon durch Herakleitos [390—310
vor unserer Zeitrechnung] und vor allem durch Aristarchus von Sa-
mos [316—250] geschehen war), dazu benutzt wurde, das Weltall
fiir mittelpunktlos und unendlich zu erkliren und damit «alle Ent-
wicklungsmoglichkeiten in dieses Weltall selber hineinzudenkensy.
«Die Welt folgt ihrem eigenen Gesetz.» Also keinem sogenannt jen-
seitigen, iiberirdischen, géttlichen, biblisch- oder theologisch-meta-
physischen.

So sagte Heinrich Heine einmal: Descartes gebiihre die Ehre, die
Anatomie der Philosophie gestiftet zu haben. «Diese brauchte
nicht mehr die Erlaubnis zum Denken von der Theologie zu erbet-
teln» («Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutsch-
land»). Und ja, die Methode, so bei Henry Thomas Buckle — «Ge-
schichte der Zivilisation in England» —, ist dem, «was man gewo6hn-
lich Theologie nennt, so fremd, als man sich nur immer vorstellen
kann»; damit «Sic et Non», wie auch zeitgemif3 bedingt, weit
itberlegen. «Ja, sie ist so wenig theologisch, dal}3 sie wesentlich und
ausschlieBlich psychologisch ist.» Und weiter: Descartes’ Philoso-
phie beruhe auf dem Bewulltsein, das jeder von den Vorgingen
seines eigenen Denkens habe.

Wortlich hei3t es in der Methode: «Ich schreibe darum lieber
franzosisch als lateinisch, weil ich iiberzeugt bin, daB3 die, welche
allein ihre einfache, angeborene Vernunft (,leur raison naturelle
toute pure’) gebrauchen, meine Ansichten richtiger beurteilen wer-
den, als die, welche bloB3 an alte Biicher glauben, an Bibeltexte und
Verwandtes.» Dann sind die, die sich ausschlieBlich in alten Schwar-
ten nach Erkenntnissen oder auch sogenannten Erkenntnissen um-
sehen, daran erinnert, «daf3 diejenigen, die gar zu neugierig sind, Vor-
ginge vergangener Zeiten zu erfahren, gewohnlich iiber ihre eigene
Zeit sehr unwissend bleiben». Was stimmt, aber auch nicht stimmt,
nicht immer stimmen muB. «Als ich — Descartes — an die Erfor-
schung der Wahrheit ging, fand ich, es wiire am besten, alles, was ich
bisher aufgenommen, bei Seite zu werfen, alle meine fritheren Ansich-
ten auszurotten, damit ich eine neue Grundlage fiir mein Denken
legen konnte; denn ich glaubte, auf diese Weise leichter den grollen
Lebensplan erfiillen zu koénnen, als wenn ich auf einer Grundlage
fortbaute und mich auf Prinzipien stiitzte, die ich in meiner Jugend
gelernt hatte, ohne die Moglichkeit gehabt zu haben, zu untersuchen,
ob sie auch wirklich wahr wiren.» Somit hitten wir also unsere An-



36 Freidenker Nr. 2

sichten nicht aus der Ueberlieferung, der Geschichte, schon gar nicht
aus biblischen Romanen, sondern aus uns selbst, aus eigenem
Beobachten und Erkennen zu entnehmen. Wie doch kommen wir
zu eigenem Erkennen? Durch Beobachtung, gewil, auflerdem
durch Denken, aber auch — wie Descartes — durch Erforschung
der Wahrheit in der Natur und Geschichte. (Was allerdings
auch schon Roger Bacon und Leonardo bewullt gewesen.) Vor-
her doch seien — sind! — alle Vorurteile abzuschiitteln, und
nicht auf Worte, sondern auf die Sache selbst sei — ist! — zu sehen.
«Nur zu viele halten sich fiir religiés, sind aber nichts als fanatisch
und abergldubig.» So Descartes in seiner Schrift «Les Passions
de I'ame». (Fiir religios diirfen wir hier auch sagen: iiberzeugt.)
Wieder im «Discours de la Méthode« ist geschrieben: Es sei méglich
— durch die von ihm, Descartes, betriecbene Philosophie — zu
Kenntnissen zu gelangen, die fiir das Leben sehr niitzlich seien. Im
Gegensatz zu jener spekulativen Philosophie (der Scholastiker), die
man an den Schulen lehre, erlaube die Philosophie eben von Des-
cartes zu praktischen Vorteilen zu kommen. «Wenn wir die Krifte
und die Wirksamkeit des Feuers, des Wassers, der Luft, der Ge-
stirne und aller anderen Objekte unserer Umgebung so genau ken-
nen lernten, wie wir die Beschiftigung unserer Handwerker kennen,
verméchten wir jene Forschungsergebnisse zu all den Verwendun-
gen zu beniitzen, deren sie fihig sind, und uns zu Herren und Be-
sitzern der Natur zu machen» und damit «zur Vervollkommnung
des menschlichen Lebens beizutragen». Nur zu viele jedoch halten
sich, so wieder in «Les Passions de lime», auch ohne Denken,
Wissen und Erkennen fiir vollkommen. Warum? «Weil sie zur
Kirche gehen, weil sie oft Gebete hersagen, weil sie kurzes Haar
tragen, weil sie fasten, weil sie Almosen geben...Dies sind die
Leute, welche sich fiir so groBe Freunde Gottes halten, dafl ihm
nichts miBfallen konne, was sie tun, Menschen, die unter dem Vor-
geben ihres Religionseifers ihre Leidenschaften durch die groBten
Verbrechen befriedigen, wie durch Verrat von Stidten, Ermorden
von Konigen und Ausrotten von Vélkern: und alles dies fiigen sie
denen zu, die ihre Meinungen nicht (christlich) dndern wollen.»

Bei all diesen Erkenntnissen und gar manchen anderen noch, wie
einem durcbaus sachlich-wissenschaftlichen Materialismus, war Des-
cartes doch so sehr von dem Gedanken einer Vorherrschaft des
Geistes, eben eines Bewulltseins, das jeder von den Vorgingen seines



Nr. 2 Freidenker '37

Denkens habe, beherrscht, dafl unser Denker — leugnete er auch
nicht die Materie, ihre Eigengesetzlichkeit, ja sagte: Gib mir Ma-
terie und Bewegung, und ich werde das Weltall schaffen, sie, die
Materie, dennoch gewissermallen ingnorierte — wie wir gelesen, von
Seele (dme) sprach und den bekannten Satz aufstellte: «Cogito, ergo
sum>»: Ich denke, also bin ich. Worauf zuriickzukommen sein wird.

Vorher dies:

Da sagt Egon Friedell (in seiner «Kulturgeschichte der Neuzeit.
Von der Schwarzen Pest bis zum Weltkrieg»), dall die Leistungen
von Descartes als Mathematiker und Naturforscher allein geniigt
hitten, ihm Weltruf zu verschaffen. Sie hitten es. Denn «er fand
das Gesetz der Lichtbrechung, entdeckte die Funktion der Kristall-
linse im menschlichen Auge und 16ste das Riitsel des Regenbogens;
auch seine Wirbeltheorie, durch die er die Bewegungen der Him-
melskorper zu erkldren versuchte, hat, obgleich von der spiteren
Forschung (mit Recht) wieder verlassen, fiir seine Zeit eine her-
vorragende Bedeutung gehabt; seine grofte Leistung aber ist die
Begriindung der analytischen Geometrie, durch die es bekanntlich
ermoglicht wird, die Eigenschaften jeder ebenen Kurve in einer
Gleichung auszudriicken, deren Hauptbestandteile aus zwei veriin-
derlichen GriofBlen, den Koordinaten, gebildet werden». «In seiner
Physik hatte Descartes der Materie selbstschdpferische Kraft ver-
liehen», heillt es bei Marx, «und die mechanische Bewegung als
ihren Lebensakt gefallt.» Womit fiir die Physik von Descartes die
Materie einzige Substanz war.

Dennoch «Cogito, ergo sum». Somit sollte fiir Descartes, trotz der
Erkenntnis von Materie und Bewegung als die einzigen Weltall-
bedingungen, als der einzige Grund des Seins und des Erkennens,
aus dem Denken die Tatsache zumindest des menschlichen Seins
erhellen. Welcher Ansicht — mit Thomas Hobbes, der einmal Fran-
cis Bacons (von Verulam) bester Sekretir gewesen, und den Karl
Marx (in «Die heilige Familie») den Systematiker des baconischen
Materialismus nennt — kein anderer als Pierre Gassendi (1592 bis
1655) widersprach, der die materialistische Atomlehre von Leukip-
pos, Demokritos und Epikuros wiederherstellte und weiterent-
wickelte. Und meines Erachtens mit Recht widersprach. Denn der
Mensch ist keineswegs darum, weil er denkt; er ist, weil er ist, ge-
worden ist, aus Materie und Bewegung, wie alles; und der Geist,
das Denken ist «un des organes de la sensibilité physique» (Claude



38 ‘ Freidenkerr Nr. 2

Adrien Helvétius in «De I’Esprit») oder, anders, wir kennen den
Geist nur in der Weise, in der wir die Materie kennen (David Hume
in «Treatise on Human Nature») oder, noch anders: «La matiére
en général est tout ce qui affecte nos sens d’une fagon quelconque»
(Paul-Henri Dietrich, Baron d’Holbach) oder, so wortlich Friedrich
Engels, «der Geist ist selbst das hochste Produkt der Materie». Er
kann sich nur, solange der Korper dauert, etwas vorstellen und sich
vergangener Dinge erinnern, heilit es in der «Ethica more geome-
trico demonstratay von Spinoza. Zu Gassendi: Dem «Cogito, ergo
sum» hielt er entgegen: wie aus dem Denken konne man die Exi-
stenz oder das Sein auch aus jeder anderen Titigkeit folgern, zum
Beispiel aus dem Spazierengehen. Es war meines Erachtens,
insofern man das Wissen und Denken Descartes wirklich kennt,
mehr als launenhafte Willkiir, es war gewissermallen ein trotziges
Protzen mit dem Satz: Ich denke, also bin ich, da3 der Verfasser
der Methode Gassendi erwiderte: der Mensch werde der Tatsache
des Spazierengehens nur dadurch gewil3, indem er sich vorstelle, er
gehe spazieren, also sein Spazierengehen denke. Gassendi hatte tat-
sichlich mit seiner Kritik das falsche Prinzip einer doppelten Sub-
stanz — Materie und Geist — getroffen; doch davon mehr, wenn
wir von der Philosophie von Spinoza handeln. (Ich hoffe, man wird
sich dann auch der eben angefiihrten Sitze von Helvétius, Hume,
Holbach und Engels erinnern und verstehen. Hume lebte von 1711
bis 1776, Helvétius von 1715—1771, Holbach von 1723—1789, Marx
von 1818—1883 und Engels von 1820—1895.)

Da nannte ich eben auch Hobbes. Wie Descartes seine Methode,
hat auch Hobbes (1588—1679) zum Beispiel sein groBles Werk
«Leviathan, or the matter, form and power of a commonwealth,
ecclesiastical and civil» nicht lateinisch, sondern (1651) in seiner
Muttersprache, englisch, herausgebracht. Jenen «Leviathans, in dem
ebenso richtig wie verstindlich gesagt ist, die Verrichtung von
Wunderwerken sei der einzige Beweis einer gottlichen Offenbarung,.
Insofern jedoch die Bibel von den Naturgesetzen nicht abweiche,
habe sie nicht mehr Autoritit als jeder andere moralische Satz.
Wobei die positiven Gesetze doch nur fiir die Menschen gelten
konnten, «denen sie Gott unmittelbar verkiindet» habe. «Die ande-
ren, denen keine iibernatiirliche Offenbarung zuteil geworden ist
dafiir, daB die Bibel von Gott komme, oder da} die Prediger der
Gottesgesetze von Gott selbst geschickt seien, werden zum Glauben



Nr. 2 Freidenker 39

durch keine andere Autoritit verpflichtet, als durch die hochste Ge-
walt des Staates. Denn wenn man verpflichtet wiire, fiir Gottes Ge-
bote zu halten, was irgendwer unter dem Vorwand einer Inspiration
oder Offenbarung aufdringte, wire es unmoglich, iiberhaupt gott-
liche Gesetze anzuerkennen.» Es ist unméglich. Denn das Judentum
oder der Jahwe-Glaube ist «eigentlich gar keine Religion, sondern
blof3 Vereinigung einer Menge Menschen, die, da sie zu einem be-
sonderen Stamm gehorten, sich zu einem gemeinsamen Wesen unter
blo politischen Gesetzen formten», sagt Immanuel Kant (1724 bis
1804) in «Die Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Ver-
nunfty> und féhrt fort: «Aus einem solchen Judentum erhob sich
nun plétzlich, ob zwar nicht unvorbereitet, das Christentum.» Hob-
bes hatte des weiteren geschrieben: «Zu grof3 ist die Zahl der Men-
schen, welche aus Hochmut, Unwissenheit oder Ehrgeiz ihre
Trdume, Gespenster, Tollheit fiir Zeugnisse des Heiligen Geistes
halten oder ausgeben.» Tatsidchlich hat es selbstverstindlich niemals
einen nicht falschen Propheten gegeben. «Alle sehen wir eigene Er-
dichtungen fiir Gottes Wort ausgeben und nur darauf bedacht, un-
ter dem Vorwand der Religion, die anderen zu zwingen, zu denken
wie sie», heilt es im «Tractatus theologico-politicus» von Spinoza.
Ja, alle haben erst ihre heiligen und unheiligen Geister: ihren Gott
und Teufel, erfunden; Zarathustra so gut wie Moses und Jesus —
wenn sie iiberhaupt gelebt — und dann ihre Weisheiten als gott-
liche verkiindet. Tatsichlich ist alle Religion — und damit auch
die christliche — Politik oder doch zu Politik geworden, anders,
Menschenwerk. «Der Mensch konnte sich den Gott, die Kraft iiber
sich, nie anders vorstellen als aus sich selbst», schreibt Lu Mirten
in ihren (1924 erschienenen) Resultaten historisch-materialistischer
Untersuchungen «Wesen und Verinderung der Formen und Kiinste».
«Alle Gotter waren Tiere oder michtige Menschen. Alle Eigenschaf-
ten und Wiinsche der Gétter waren immer nur die des Menschen.»
Und was hier von den Gottern gesagt ist, gilt natiirlich auch von
dem «positiven» Gotthild der Juden und Christen. Was Marx in der
Einleitung «Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie» in den
einen Satz zusammengefaBt hat: «Der Mensch macht die Religion,
die Religion macht nicht den Menschen.» So sind «die héheren
Wesen, die unsere religiose Phantasie erschuf, nur die phantastische
Riickspiegelung unseres eigenen Wesens» (Engels). Welche Erkennt-
nis in der Formulierung von Spinoza lautet: «Gott hat keinen eige-



40 Freidenker | Nr. 2

nen Stil, er redet je nach der Bildung und Fihigkeit des Propheten
zierlich, biindig, hart, rauh, weitschweifig oder dunkel.» Noch vor
Spinoza hatte Hobbes gesagt oder, besser, gehohnt: «Wer ohne
jeden Verstand eine gottliche Sprache zu reden scheint, von dem
mull man notwendig annehmen, dafl er von Gott inspiriert sei.»
Und von Gott inspiriert sein, heiBe, «dal man zwischen Schlafen
und Wachen getrdumt» habe. Von Denis Diderot (1713—1784), der
Hobbes ganz besonders geschiitzt hat, ist (im «Examen du proselyte:
Introduction aux grands principes ou réception d’un philosophes)
gesagt: «A qui persuaderez-vous que, depuis David jusqu’a Pascal et
Fénélon, la religion révélée n’a pas eu pour sectateurs que des igno-
rants et des imbéciles?» Denn kurzweg vorausgesetzt («Am Anfang
schuf ...») ist Gott tatsdchlich nichts als eine Erfindung, eine Vor-
stellung, ein Traum oder — politisch gesprochen — eine Erschlei-
chung. Und zwar in jeder Religion. Anders: ein «Geist», Phantom
oder Gespenst. «<Das Dasein der Gottheit ist nicht bewiesen», sagt
Kant, «sondern es wird postulierts. Bald so, bald anders. Da es aber
nun keine Geister gibt, gibt es natiirlich auch die Gattung nicht
(folgerte [um 1925 in «Der Atheismus und seine Geschichte im
Abendland»] Fritz Mauthner sehr richtig), «zu welcher das unver-
gleichliche Individuum Gott gehérts. Von Ernst Hickel (1834 bis
1919) «das ideale Gespensts genannt. Von dem um 440 gestor-
benen heiligen Isidorus Pelusiota als Actus parus, die bloBe reine
Tatigkeit ohne Leiden, das heillt, ohne Korper, Materie oder Stoff
ausgegeben, also die Titigkeit des Auges, aber ohne Augen, die
Titigkeit des Kopfes, aber ohne Kopf. Kurz, die Frage: Gibt es
einen Gott, ist somit die Frage: Gibt es ein Schaffen ohne Titigkeit,
ein Sehen ohne Augen, ein Denken ohne Kopf, eine Liebe ohne
Herz, eine Zeugung ohne Zeugungsorgane, ein Gebédren ohne Gebir-
mutter? Ich glaube an Gott, heillt: ich glaube an eine Kraft ohne
Organe, an einen Geist ohne Natur oder Materie, an eine Wesen-
heit ohne Wesen oder, anders, ich glaube an Unmégliches, Nicht-
existierendes, an Wunder. Die es aber so wenig gibt wie Geister,
so wenig gegeben hat wie sie. «Sagt der Arzt, dem Kranken ist,
wenn nicht etwa ein Wunder geschieht, nicht zu helfen, das ist,
er stirbt» (Kant).

Doch wieder zu Descartes. Hat nun auch Heine, auller dem, was
wir gelesen, bemerkt, Descartes Philosophie sei weder dem Glau-
ben noch der Empirie abgeborgt, so ist da doch noch immer



Nr. 2 Freidenker 41

die Seele (dme) und damit auch eine Art Gottvorstellung, auBler-
dem... Aber horen wir erst, was uns Heine noch zu sagen hat.
Er schreibt: Descartes habe sich so tief in des Denkens Abgriinde
versenkt, «daB} er es in den letzten Griinden des Selbstbewulltseins
ertappte, und er eben durch den Gedanken das SelbstbewuBtsein
konstatieren», anders, den Satz aufstellen konnte: «Cogito, ergo
sum.» Was aber doch in nichts etwas Neues war. Bereits Plato, dann
auch Philo (im 1. christlichen Jahrhundert), Plotin (204—270), die
Gnostiker und noch andere hatten sich bei dhnlichem «ertappts.
Im iibrigen doch sah sich gerade Descartes genétigt, «dem Vorwurf
zu begegnen, als enthalte ein Teil seines Lehrgebdudes nichts an-
deres als ein ,Flickwerk aus demokritischen Lappen’> (Theodor
Gompertz in «Griechische Denker»), sich also gegen den Vorwurf
des von den Alten herkommenden Materialismus, einer materiali-
stischen Weltbetrachtung zu verteidigen. Tatsdchlich traf der Ver-
fasser der Methode gerade mit den «demokritischen Lappeny, mit
seinem: Gib mir Materie und Bewegung, und ich werde das Weltall
schaffen, wie vor allem mit seiner Physik die verjidhrte, scholastische
Opposition des Mittelalters entscheidend, und das bei allem ideali-
stischen: Ich denke, also bin ich und so weiter.

Arthur Schopenhauer (1788—1860) allerdings meint, Descartes
habe dadurch, «daBl er das Cogito, ergo sum als allein gewil, das
Dasein der Welt aber vorlaufig als problematisch nahm», den we-
sentlichen und allein richtigen Ausgangspunkt aller Philosophie ge-
funden. «Dieser ist ndmlich wesentlich und unumginglich das Sub-
jektive, das eigene BewuBtsein. Denn dieses allein ist und bleibt das
Unmittelbare: alles andere, was immer es auch sei, ist durch das-
selbe erst vermittelt und bedingt, sonach davon abhingig.» Was
selbstverstdndlich falsch, indem es nichts anderes als typischer Aus-
druck idealistischer, ja kirchlicher, unsachlicher Welthetrachtung ist,
die die Materie und ihre Gesetze entweder nicht versteht oder auch
nicht verstehen will, fiir zu gering, zu «geistlos» — fiir einen «wirk-
lichen» Philosophen — hilt. Das Ganze auf den Kopf stellt, die
Wirklichkeit aus dem Kopf, dem Geist — unwirklich, als Phantasie
— konstruiert.

Es ist im Sommer 1648 — im Jahr des Westfilischen Friedens —,
und Descartes macht einen letzten Besuch in Paris. Nachdem er
einige Zeit in Militirdiensten und auf Reisen zugebracht hatte, war
er nach den Niederlanden gegangen. Warum? Um vor den Angrif-



42 Freidenke; Nr. 2

fen und Verfolgungen der Papstkirche und ihrer Inquisition besser
geschiitzt zu sein, als in einem katholischen Land. Aber auch in den
protestantischen Niederlanden hatte sich der Verfasser der Methode
nicht immer ganz sicher gefiihlt; und so haite er eines Tages in einem
Privatbrief geschrieben: «Je ne voudrais pour rien au monde qu’il
sortit de moi un discours ou il se trouvit le moindre mot qui fut
désapprouvé de I’Eglise, aussi aimé-je mieux le supprimer que de le
faire paraitre estropié. Le désir que j’ai de vivre en repos fait que
je suis aise d’étre délivré de la crainte que j’avais d’acquérir plus de
connaissance.» Nicht zuletzt oder auch vielleicht allein aus solchen
Ueberlegungen heraus mag Descartes — wider besseres Wissen —
sein «Ich denke, also bin ich» postuliert, eine Art «aullerweltlichen»
Gott in seine Theorien hineingezaubert sowie fiir notwendig gehalten
haben, in den menschlichen Kérper eine «unkorperliche» Seele, ein
Seelengespenst — dessen Sitz ausgerechnet irgendwo in der Zirbel-
driise sein sollte — hineinzuphantasieren. Was aber auch nur ir-
gend ein alter «Lappen» war. Bereits der griechisch-rémische Arzt
Claudius Galenus (129—199) hatte die sogenannte Seele, als Pneuma
psychicon, und Pneuma ist gleich Lebensgeist oder «Spiritus», in
die Zirbeldriise «verpflanzt». 1649 ist Descartes in Stockholm, wo
er, 1650, stirbt. Richelieu und Mazarin hatten sich umsonst bemiiht,
den hervorragenden franzésischen Denker an Paris und seine wis-
senschaftlichen Institute zu fesseln. Also 1648 ist Descartes noch ein-
mal in der franzésischen Metropole, und es gelingt, ihn mit Hobbes
und Gassendi zusammenzubringen. Als vierte Person war bei diesem
Zusammentreffen der Vertraute von Oliver Cromwell und Freund
von Hobbes, der Dichter Edmund Waller. Ein anderer Freund von
Hobbes, Charles Cavendish, hat in einem Brief iiber dieses Zusam-
mentreffen, das Waller in einem Schreiben nur kurz erwihnt, unter
anderem berichtet: wie Descartes, Hobbes und Gassendi in einigen
Ansichten iibereinstimmten, so gingen sie in anderen sehr weit aus-
einander. Etwas spiiter soll Hobbes selbst bekannt haben: Hitte
Descartes seine ganze Zeit auf die Geometrie verwandt, «so wire
er allen anderen iiberlegen geworden», nun aber miisse man andere
doch héher stellen. Wobei Hobbes vielleicht auch an seinen ehe-
maligen Chef Bacon (1561—1626), den Autor der «Magna Instau-
ratio» mit den verschiedensten Arbeiten iiber die Natur, die Phi-
losophie, dem «Novum organum Scientarum», der «Nova Atlantis»
und so weiter, «den wahren Stammvater des englischen Materialis-



Nr. 2 Freidenker 43

mus und aller modernen experimentierenden Wissenschafty (Marx),
oder auch an den Gespriichspartner Gassendi und vielleicht auch an
Leonardo gedacht haben diirfte. |

Daf3 Goethe eines Tages kurzweg gemeint hat, Descartes sei ein-
fach im hergebracht Schicklichen geblieben, ist natiirlich Unfug,
etwas gemildert dadurch, daB3 fortgefahren ist: «Und weil zugleich
seine Eigentiimlichkeit auszubilden, zu erhalten und durchzufiih-
ren.» Sich auf eine Schrift des Briten Dudley North «Discours open
Trade» beziehend, hat hingegen kein anderer als Marx zugegeben,
daf3 «die Methode des Descartes auf die Oekonomie angewandt, sie
von alten Mirchen und abergliubigen Vorstellungen iiber Geld,
Handel und so weiter zu befreien angefangen» habe. Tatsichlich
war Descartes alles in allem und das bei allen Einwidnden, die hier

kurz vorgebracht wurden — einer der genialsten Befreier der
Menschheit... Und vor allem in diesem Sinne ein Vorldufer von
Spinoza. (Fortsetzung folgt)

Es spricht Voltaire:

Moses sagte gar nichts von der Unsterblichkeit der Seele. Er gibt
aber eingehende Vorschriften, z. B. iiber die Art der Defikation.
Sollte ihn unser Hinterteil mehr interessiert haben als unsere Seele?

Wenn der, welcher spricht, anfingt, sich selber nicht mehr zu
begreifen, und wenn die, welche zuhéren, ihn gar nicht verstehen —
dann beginnt die Metaphysik.

Frei sein, nur seinesgleichen haben, ist das wahre, das natiirliche
Dasein des Menschen; alles andere ist unwiirdiger Betrug, eine
schlechte Komodie, wo der eine den Herrn und der andere den
Sklaven spielt, dieser den Schmarotzer und jener den Kuppler.

Es scheint mir duBerst licherlich, sich 6len zu lassen, ehe man in
die andere Welt eingeht. Es ist so, wie wenn man die Achsen seines
Wagens vor einer Reise schmieren liBt.

Ich liebe die Fabeln der Philosophen, ich lache iiber die der Kin-
der, aber ich hasse die Marchen der Betriiger.



	Baruch de Spinoza (Fortsetzung folgt)

