
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 11

Artikel: Philosophische Literatur

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410686

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410686
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 11 Freidenker 343

Volk. Das ist auch einer der Gründe, daß die Kurie in Spanien nie
an der sozialen Entwicklung in der Welt hat genügend teilnehmen
können und oft die wirklichen Nöte des Volkes nicht begriffen hat.
Denn außer Arena und Sportplatz sind auch Kino, Theater und
Volksbelustigungen tabu. Das Arbeitsfeld des spanischen Geistlichen
sind die Kirche und die Wohnung seiner Pfarrkinder. In seinem Haus
aber lebt der Spanier nicht, und in die Kirche kommen die meisten
ziemlich selten.

Philosophische Literatur

Es ist kein Zweifel, daß Bücher ein Stück Weltgeschichte machen
können, daß sie den Zeitenlauf zu ändern und Kultur und Wissenschaft

einen gewaltigen Aufschwung zu geben vermögen. Das Lebenswerk

Darwins stellt ein solches welthistorisches Phänomen dar; man
erkennt seine Spuren in den wichtigsten Leistungen der Wissenschaft

und Philosophie nicht nur des 19. Jahrhunderts, sondern auch
der unmittelbaren Gegenwart. Die Erkenntnis von der natürlichen
Abstammung der Lebewesen, vorausgeahnt von Kant, Goethe und
Schopenhauer, beinahe konzipiert in den Untersuchungen Lamarcks,
hat ungemein befreiend gewirkt. Die Religion hat durch die
Einsichten Darwins ihren schwersten Schlag erhtten, vergleichbar etwa
jener Krise, die das theologische Denken nach der Entdeckung des

Kopernikus durchmachte: und was für die Theologie die Gefahr
des Untergangs brachte, bedeutete für die freie Forschung einen
unermeßlichen Auftrieb, unter dessen Auswirkungen wir noch heute
stehen.

i

Im Anschluß an Darwin wurde das Problem «Leben» zum
Hauptgegenstand der philosophischen Spekulation. Es entstand eine eigentliche

«Lebensphilosophie», die ihren Ausgangspunkt im Rätsel der
Lebensphänomene fand. Heute, wo diese Bewegung bereits geschichtlich

geworden ist, dürfen wir feststellen, daß Nietzsche und Bergson
die charakteristischsten Repräsentanten dieser Richtung gewesen
sind: Nietzsche, der das Leben als «Wille zur Macht» deutete, und
Bergson, der in seiner Philosophie der «Lebensschwungkraft» eine
hymnische Verklärung des Lebens als Freiheit und ständige
Neuschöpfung schuf. Das vorliegende Buch von Bergson «Denken und



344 Freidenker Nr. 11

schöpferisches Werden» Westkulturverlag Meisenheim / Clan,
Deutschland) gibt uns einen Einblick in diese Gedankenwelt, die uns
selbst bei kritischer Distanz immer wieder von neuem zu ergreifen
vermag.

Unter dem Eindruck der ungeheuren Mannigfaltigkeit der
Lebewesen, ihrer Anpassung an die Umwelt und ihrer zweckmäßigen
Funktion kritisierte Bergson die mechanistischen Entwicklungstheorien.

Er zeigte am Leben überall schöpferische Tendenzen auf,
überraschende Lösungen von scheinbar unlösbaren Problemen, künstlerische

Formtendenzen in dem, was uns zunächst nur als ein blinder
Lebensdrang erscheint. Sowohl im biologischen Bereich, als auch in
uns selbst erfahren wir diese Schwungkraft, die neue Formen schafft,
die wohl gelegentlich stillehalten mag, aber im Grunde kein
Erlahmen kennt. Ueberall dort, wo der «élan vital» erlahmte und in
eine gewisse Erstarrung überging, bildete er Arten und Gattungen,
die sich, für menschliche Zeitrechnung, unverständhch wiederholen ;
aber dann wieder kommen Zeiten des Anlaufs, die Trägheit wird
überwunden und das unerschöpfliche Leben gebärt einen neuen
Typus, eine neue Gestalt, welche ebensowenig vorausgesehen und
vorausberechnet werden kann wie die Werke eines Künstlers, wie
das Lebenswerk eines genialen Menschen, das wohl immer mit
ähnlichen Stoffen ringen mag, aber stets neue Lösungsversuche
zutagefördert. Tief in uns selbst, in unserem eigenen Seelenleben, arbeitet
derselbe Elan, schreitet über Gewohnheit und Phlegma hinweg,
verachtet gesellschaftliche Konventionen und Leitbilder, löst jene Starrheit

in uns auf, welche wir «Charakter» zu nennen pflegen, und
produziert neue Arten des Fühlens und Denkens. Dieser lebendige
Strom, der in uns fließt, ist irgendwo mit der Zeit identisch; es ist
unsere Lebenszeit selbst, die sich hier aus der Vergangenheit in eine
unbekannte Zukunft hinein ergießt, ein rätselhafter Schwung, den
die Künstler kennen und der als ein Stück Schöpferkraft in jedem
Menschen vorhanden ist. Wann immer wir, mit Hilfe der «Intuition»,
etwas Lebendiges erfühlen oder gar erschaffen, spüren wir, daß wir
selber «Leben» in einer «lebendigen Welt» sind: dies war Bergsons
fundamentale Vision, und er wurde nicht müde, diese bildhafte und
erlebnisgetränkte Perspektive in tausendfältigen Variationen mit
einer ungewöhnlichen sprachlichen Ausdruckskraft abzuwandeln.
Bedauerhch bleibt es allerdings, daß der Philosoph, der ein
hervorragender Kenner der Naturwissenschaft war, sich von ihrer Strenge



Nr. 11 Freidenker 345

und Redlichkeit nicht belehren ließ: der ältere Bergson ließ sich
mehr und mehr in den Mystizismus fallen, verband seine
«Lebensschwungkraft» mit dem «lieben Gott» und verlor im Alter so sehr
seine philosophische Kritikfähigkeit, daß er sich nicht nur dem
Theismus überhaupt, sondern seiner extremsten Form — dem
Katholizismus —¦ zuwandte. Es mögen hierbei auch die erschütternden
Zeitereignisse, die manchen großen Geist die geistige Orientierung
verlieren ließen, mitgewirkt haben; der im Vichy-Frankreich als
Jude geächtete Denker ließ an seinem Grabe ein Gebet eines
katholischen Geistlichen sprechen. Ein interessantes Phänomen der
Religionspsychologie: Bergson, der nie Klarheit über die Religion als
Menschheitsillusion gewonnen hatte, wurde durch Alter und Not
auf ein primitives Stadium des Denkens zurückgeworfen, das zum
Niveau seiner Werke des Mannesalters in einem nahezu pathologischen

Kontrast steht.

In gewohnt vorbildlicher Ausstattung legt der Verlag Felix Meiner
(Hamburg) die berühmte «Untersuchung über den menschlichen
Verstand» von David Hume vor. Hume, der große Skeptiker des

18. Jahrhunderts, hat durch seine Analysen der Verstandestätigkeit
befreiend gewirkt, und Kant legt besonderen Nachdruck darauf, daß
ihn die «Erinnerung an David Hume aus seinem dogmatischen
Schlummer» gerissen habe. Hinter den klaren und zunächst affektlos

anmutenden Darlegungen des skeptischen Philosophen steht eine
heimliche Leidenschaft zur Enthüllung von Fiktionen des Glaubens
und des Fürwahrhaltens; man hat Hume zu seiner Zeit, ähnlich wie
Spinoza, als einen «Atheisten» empfunden, auf jeden Fall war er ein
Freigeist und niemand war den französischen Aufklärern willkommener

als er, der gelegentlich auch in Frankreich weilte und in den
Salons der Enzyklopädisten ein gefeierter Gast war. Bei Hume kann
man, heute noch, die Kunst des Zweifeins erlernen, und wir haben
allen Anlaß zu behaupten, daß das Zweifeln mit dem Denken identisch

ist. Humes Lehre besteht darin, aufzuzeigen, daß der primitive
Menschenverstand immer schon die Wahrheit zu «haben» glaubt, sei
es in Fragen der Erkenntnis oder der Religion: durch das reinigende
Feuer der Skepsis hindurchgegangen, erkennt der Geist erst die
Größe seiner Aufgabe und anstelle des «dogmatischen Schlummers»
tritt das freie Denken, welches in Hume immer einen der bedeutendsten

Lehrmeister anerkennen wird. Polybios


	Philosophische Literatur

