Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 40 (1957)

Heft: 1

Artikel: Zum Jahreswechsel

Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410591

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

2 Freidenker Nr. 1

Zum Jahreswedchsel

Der Uebergang von einem Jahr zum andern stimmt besinnlich. Man
schaut zuriick in das Kaleidoskop der Vergangenheit und hinein in
den Nebel der Zukunft. Der eine Blick — verwirrend durch das nicht
einen Augenblick gleichbleibende Durcheinander der Gestalten und
Zusammenhinge, der andere — grof3 und starr von Fragen an die Zu-
kunft: Was kommt hervor, wenn der Nebel Tag fiir Tag zuriick-
weicht? Blof3 eine neue Umstellung des alten, wahnsinnigen Tumul-
tes? Kann es so weitergehen? Und wenn er ein Ende nihme, was
fir ein Ende? — Sind wir wirklich so weit, dall wir denken miissen:
besser ein Ende mit Schrecken als ein Schrecken ohne Ende? Denn
was ist aus dem Leben anderes geworden als ein Schrecken, bald fiir
die einen, bald fiir die andern? Und war es nicht immer so, nur bald
weniger, bald mehr, bald hier und bald dort? Ja, die Fragen stiirmen
auf einen ein; hier wieder eine: Wie haben es die Menschen nur
ausgehalten, jahrtausendelang, zwischen Schrecken und Schrecken?
Wie? Weil die Geschlechter in raschem Zuge wechseln, jedes das Leid
und Weh des andern nur vom Horensagen kennt, nur seinen Teil zu
tragen hat und, merkwiirdig genug, die Wunden vergif}t, die ihm
geschlagen wurden, kaum dal} sie notdiirftig vernarbt sind, die Not,
die Schmerzen vergil3t, und auch die Ursachen des kaum iiberstande-
nen Jammers. Wie wire das sonst méglich gewesen: zwei Weltkriege
innerhalb dreier Jahrzehnte, und heute, nach vier Jahrzehnten, hart
am Rande des dritten!

Ich denke mir einen Menschen aus mit einer Lebensdauer von
vielen tausend Jahren, der alles gesehen hitte, was geschehen war in
den endlosen Zeitlduften, gesehen mit menschlichen Augen all das
Blut, das moérderisch geflossen, gehort alle die Schreie der Verzweif-
lung, des Schmerzes, die von Milliarden Ungliicklicher durch die
Welt gellten, begriffen alles mit menschlichem Verstande und mit-
gefiihlt mit menschlichem Herzen. Ich kann mir den Menschen aus-
denken, aber nicht, dal} er es ausgehalten hitte; er wire wahnsinnig
geworden oder das Blut wire ihm in der Brust erstarrt oder er hiitte
sich ins Meer gestiirzt, wenn nicht schon vor Jahrtausenden, so doch
ganz sicher im zwanzigsten christlichen Jahrhundert!

Also, ein Mensch, der dies alles ertragen hitte, ist nicht auszuden-
ken; das miiBlte schon ein Gott sein. Und wahrhaftig, die nichsten-



Nr. 1° Freidenker 3

und feindesliebenden Christen haben sich einen solchen ausgedacht,
einen, der das ungeheuerliche Geschehen auf der Erde nicht nur
ertragt, nicht nur duldet, sondern es will, es in Szene setzt, die Men-
schen unablissig dazu aufpeitscht.

Ich hadere selbstverstindlich nicht mit dieser Phantasiegestalt,
diesem Ebenbild des Menschen. Ja ich erkenne sogar eine gewisse
Notwendigkeit seiner Erschaffung durch die Menschen. Sie muBten
und miissen etwas wie einen Siindenbock haben, auf den sie die Ur-
sache des ungeheuer Bisen, das sie selber erzeugen und erdulden,
abwilzen kénnen; sie ertriigen die Schwere der Schuld, selber die
Urheber zu sein, nicht. Also deuten sie das selbstgeschaffene Elend
zur gottlichen Strafe oder zur Priifung oder zu einem Akt hoherer,
weiserer, dem menschlichen Verstande nicht zuginglicher Gerechtig-
keit um. Ein bequemes Ventil, durch welches das iiberschiissige
SchuldbewuBtsein entweichen kann. Aber ein verhidngnisvolles, denn
es begiinstigt die Anhdufung neuer Schuld. Ja man muf} sogar sagen,
dal3 diese Abwiélzung der Schicksalsbildung vom Menschen auf eine
imaginidre aullermenschliche, niemandem veranwortliche Macht als
die Tragik der Menschheit anzusehen ist, da diese dadurch nie zur
Selbsterkenntnis gelangt, nie zu dem Punkte, wo sie zu sich selber
sagt: Es ist genug!

Aber was sage ich Menschheit! Menschheit ist eine Menge von Ein-
zelwesen, von denen beinahe alle im Grunde nichts anderes wiinschen,
als zu leben, sich zu regen, korperlich und geistig, und von der Sonne
beschienen zu werden, das heil3t: das kurze Dasein als ein Gliick emp-
finden zu konnen. Leben wollen die Menschen, nicht morden.

Nicht daf3 ich behaupte, sie seien von Grund aus gut; sie sind aber
auch nicht von Grund aus bose. Der Kampf ums Dasein wird ihnen
aufgezwungen durch den Egoismus der kleinern Zahl. Aber mitten
im Kampf ums Dasein, seht, welch ein unversieglicher Strom von Giite
durch die Menschheit flutet! Wo ein Brand lodert, eine Lawine nie-
derfihrt, ein Beben die Erde erschiittert, ist sie da, hilfsbereit, titig,
mit weitem, offenem Herzen.

Das ist auller der Kurzlebigkeit der einzelnen Geschlechter die
andere Ursache dafiir, da3 die Menschheit noch nicht an sich selbst
zugrunde gegangen ist, die einzige groBe Hoffnung, die wir noch
haben konnen.

Aber wie kommt es, dal} diese Menschheit, durch die die Giite
stromt, plotzlich wahnsinnig mordend iiber sich selber herfallt?



4 Freidenker Nr. 1

Die Menschheit, auch abgeteilt in Violker, ist Masse, Herde. Jede
Herde muf} einen Fiihrer haben, einen Kopf, der fiir sie denkt,
einen Vorldufer, dem sie nachfolgen kann. So war’s von Anfang an.
Und von Anfang an dachten die Fiihrer nicht «Volk», nicht «Wir»,
sie dachten «Ich», und die Masse, die Herde, das Volk wurde ihnen
als Macht zum Mittel fiir ihre schlauverhiillten Zwecke. Dazu muf3-
ten die Kopfe wirr, die Herzen fiebrig gemacht werden mit Ideen,
die wilde Leidenschaften entfachen. Bald war das Vaterland, bald
die Religion in Gefahr, das «Heiligste»! Da fangen die Herzen zu
brennen an, da wird aus dem Mitmenschen der Feind, den man ver-
nichten muBl. «Dieu le veut!s> trompetet und trommelt der Staat,
predigt und lautet die Kirche. Kein Krieg, der nicht unter dieser
Devise begonnen und durchgefiihrt wurde. Und welch ein Wider-
sinn! — die- Menschen, die nach Gottes Willen und Weisung in den
Krieg ziehen, beten zu ihm um Frieden, zu ihm, von dem sie sagen,
dal3 seine Entschliisse unwiderruflich und gut seien und dem Men-
schen zum Heile gereichen! Warum ihn denn umstimmen wollen?!

Aber dieser Widersinn ist nicht das Schlimmste; wem es gefallt,
in den Irrgingen des theologischen Labyrinths umherzuirren, mége
es tun.

Schlimm und verhidngnisvoll daran aber ist der Glaube an die
Herkunft des Schicksals von auBlen; der Fatalismus christlicher oder
mohammedanischer oder anderer Prigung ist ein Menschheits-
ungliick. Denn in diesem Glauben fiihlen sich die Menschen als In-
strumente einer hoheren Macht, fithlen sich auller Verantwortung
und auch auBerstande, das Leben nach eigener Einsicht, eigenem
Willen und mit eigener Kraft zu gestalten, damit es das wiirde, wo-
nach sie sich sehnen: ein Dasein in Frieden, ein Fiireinandersein
von Mensch zu Mensch, von Volk zu Volk.

Diese Wandlung im Denken zu f6rdern halte ich fiir eine der be-
deutendsten Aufgaben aller unbefangen ins Leben blickenden Men-
'schen, und ich rufe im besondern die Gesinnungsfreunde in der
Freidenkerbewegung auf, in diesem Sinne an der Schaffung einer
wirklichen Kultur, eines giitig und verniinftig gepflegten Menschen-
daseins zu arbeiten. E. Brauchlin.

Es stirbt der Feige oftmals, eh’ er stirbt;
Die Tapfern kosten einmal nur den Tod. Shakespeare



	Zum Jahreswechsel

