
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 40 (1957)

Heft: 1

Artikel: Zum Jahreswechsel

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2 Freidenker Nr. 1

Zum Jahreswechsel

Der Uebergang von einem Jahr zum andern stimmt besinnlich. Man
schaut zurück in das Kaleidoskop der Vergangenheit und hinein in
den Nebel der Zukunft. Der eine Blick — verwirrend durch das nicht
einen Augenblick gleichbleibende Durcheinander der Gestalten und
Zusammenhänge, der andere — groß und starr von Fragen an die
Zukunft: Was kommt hervor, wenn der Nebel Tag für Tag
zurückweicht? Bloß eine neue Umstellung des alten, wahnsinnigen Tumultes?

Kann es so weitergehen? Und wenn er ein Ende nähme, was
für ein Ende? — Sind wir wirklich so weit, daß wir denken müssen:
besser ein Ende mit Schrecken als ein Schrecken ohne Ende? Denn
was ist aus dem Leben anderes geworden als ein Schrecken, bald für
die einen, bald für die andern? Und war es nicht immer so, nur bald
weniger, bald mehr, bald hier und bald dort? Ja, die Fragen stürmen
auf einen ein; hier wieder eine: Wie haben es die Menschen nur
ausgehalten, jahrtausendelang, zwischen Schrecken und Schrecken?
Wie? Weil die Geschlechter in raschem Zuge wechseln, jedes das Leid
und Weh des andern nur vom Hörensagen kennt, nur seinen Teil zu
tragen hat und, merkwürdig genug, die Wunden vergißt, die ihm
geschlagen wurden, kaum daß sie notdürftig vernarbt sind, die Not,
die Schmerzen vergißt, und auch die Ursachen des kaum überstande-
nen Jammers. Wie wäre das sonst möglich gewesen: zwei Weltkriege
innerhalb dreier Jahrzehnte, und heute, nach vier Jahrzehnten, hart
am Rande des dritten!

Ich denke mir einen Menschen aus mit einer Lebensdauer von
vielen tausend Jahren, der alles gesehen hätte, was geschehen war in
den endlosen Zeitläuften, gesehen mit menschlichen Augen all das

Blut, das mörderisch geflossen, gehört alle die Schreie der Verzweiflung,

des Schmerzes, die von Milliarden Unglücklicher durch die
Welt gellten, begriffen alles mit menschlichem Verstände und
mitgefühlt mit menschlichem Herzen. Ich kann mir den Menschen
ausdenken, aber nicht, daß er es ausgehalten hätte; er wäre wahnsinnig
geworden oder das Blut wäre ihm in der Brust erstarrt oder er hätte
sich ins Meer gestürzt, wenn nicht schon vor Jahrtausenden, so doch

' ganz sicher im zwanzigsten christlichen Jahrhundert!
Also, ein Mensch, der dies alles ertragen hätte, ist nicht auszudenken;

das müßte schon ein Gott sein. Und wahrhaftig, die nächsten-



Nr. 1 Freidenker 3

und feindesliebenden Christen haben sich einen solchen ausgedacht,
einen, der das ungeheuerliche Geschehen auf der Erde nicht nur
erträgt, nicht nur duldet, sondern es will, es in Szene setzt, die
Menschen unablässig dazu aufpeitscht.

Ich hadere selbstverständlich nicht mit dieser Phantasiegestalt,
diesem Ebenbild des Menschen. Ja ich erkenne sogar eine gewisse
Notwendigkeit seiner Erschaffung durch die Menschen. Sie mußten
und müssen etwas wie einen Sündenbock haben, auf den sie die
Ursache des ungeheuer Bösen, das sie selber erzeugen und erdulden,
abwälzen können; sie ertrügen die Schwere der Schuld, selber die
Urheber zu sein, nicht. Also deuten sie das selbstgescbaffene Elend
zur götthchen Strafe oder zur Prüfung oder zu einem Akt höherer,
weiserer, dem menschlichen Verstände nicht zugänglicher Gerechtigkeit

um. Ein becmemes Ventil, durch welches das überschüssige
Schuldbewußtsein entweichen kann. Aber ein verhängnisvolles, denn
es begünstigt die Anhäufung neuer Schuld. Ja man muß sogar sagen,
daß diese Abwälzung der Schicksalsbildung vom Menschen auf eine
imaginäre außermenschliche, niemandem veranwortliche Macht als

die Tragik der Menschheit anzusehen ist, da diese dadurch nie zur
Selbsterkenntnis gelangt, nie zu dem Punkte, wo sie zu sich selber

sagt: Es ist genug!
Aber was sage ich Menschheit! Menschheit ist eine Menge von

Einzelwesen, von denen beinahe alle im Grunde nichts anderes wünschen,
als zu leben, sich zu regen, körperlich und geistig, und von der Sonne
beschienen zu werden, das heißt: das kurze Dasein als ein Glück
empfinden zu können. Leben wollen die Menschen, nicht morden.

Nicht daß ich behaupte, sie seien von Grund aus gut; sie sind aber
auch nicht von Grund aus böse. Der Kampf ums Dasein wird ihnen
aufgezwungen durch den Egoismus der kleinern Zahl. Aber mitten
im Kampf ums Dasein, seht, welch ein unversieglicher Strom von Güte
durch die Menschheit flutet! Wo ein Brand lodert, eine Lawine
niederfährt, ein Beben die Erde erschüttert, ist sie da, hilfsbereit, tätig,
mit weitem, offenem Herzen.

Das ist außer der Kurzlebigkeit der einzelnen Geschlechter die
andere Ursache dafür, daß die Menschheit noch nicht an sich selbst

zugrunde gegangen ist, die einzige große Hoffnung, die wir noch
haben können.

Aber wie kommt es, daß diese Menschheit, durch die die Güte
strömt, plötzhch wahnsinnig mordend über sich selber herfällt?



4 Freidenker Nr. 1

Die Menschheit, auch abgeteilt in Völker, ist Masse, Herde. Jede
Herde muß einen Führer haben, einen Kopf, der für sie denkt,
einen Vorläufer, dem sie nachfolgen kann. So war's von Anfang an.
Und von Anfang an dachten die Führer nicht «Volk», nicht «Wir»,
sie dachten «Ich», und die Masse, die Herde, das Volk wurde ihnen
als Macht zum Mittel für ihre schlauverhüllten Zwecke. Dazu mußten

die Köpfe wirr, die Herzen fiebrig gemacht werden mit Ideen,
die wilde Leidenschaften entfachen. Bald war das Vaterland, bald
die Religion in Gefahr, das «Heiligste»! Da fangen die Herzen zu
brennen an, da wird aus dem Mitmenschen der Feind, den man
vernichten muß. «Dieu le veut!» trompetet und trommelt der Staat,
predigt und läutet die Kirche. Kein Krieg, der nicht unter dieser
Devise begonnen und durchgeführt wurde. Und welch ein Widersinn

— die Menschen, die nach Gottes Willen und Weisung in den

Krieg ziehen, beten zu ihm um Frieden, zu ihm, von dem sie sagen,
daß seine Entschlüsse unwiderruflich und gut seien und dem
Menschen zum Heile gereichen! Warum ihn denn umstimmen wollen?!

Aber dieser Widersinn ist nicht das Schlimmste; wem es gefällt,
in den Irrgängen des theologischen Labyrinths umherzuirren, möge
es tun.

Schlimm und verhängnisvoll daran aber ist der Glaube an die
Herkunft des Schicksals von außen; der Fatalismus christlicher oder
mohammedanischer oder anderer Prägung ist ein Menschheitsunglück.

Denn in diesem Glauben fühlen sich die Menschen als

Instrumente einer höheren Macht, fühlen sich außer Verantwortung
und auch außerstande, das Leben nach eigener Einsicht, eigenem
Willen und mit eigener Kraft zu gestalten, damit es das würde,
wonach sie sich sehnen: ein Dasein in Frieden, ein Füreinandersein

von Mensch zu Mensch, von Volk zu Volk.
Diese Wandlung im Denken zu fördern halte ich für eine der

bedeutendsten Aufgaben aller unbefangen ins Leben blickenden
Menschen, und ich rufe im besondern die Gesinnungsfreunde in der
Freidenkerbewegung auf, in diesem Sinne an der Schaffung einer
wirklichen Kultur, eines gütig und vernünftig gepflegten Menschendaseins

zu arbeiten. E. Brauchlin.

Es stirbt der Feige oftmals, eh' er stirbt;
Die Tapfern kosten einmal nur den Tod. Shakespeare


	Zum Jahreswechsel

