
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 7

Artikel: Kirche und Hornhautübertragung

Autor: Platten, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 7 Freidenker 191

Kirche und Hornhautübertragung

In der «Tat» vom 19. April 1956 wurde in der wöchentlich erscheinenden

Seite «Blick in die Weltpresse» ein Artikel des «Messaggero»
abgedruckt. Verfasser dieses Artikels war Monsignore Ennio Francia,
der um einen Beitrag «Katholische Doktrin und Hornhautübertragung»

gebeten worden war und folgendes schrieb :

«Man fragt mich, ob es vom Standpunkt der katholischen Doktrin aus zulässig
sei, einem Blinden das eigene Auge zu hinterlassen, um ihm das Sehvermögen
wiederzugeben. Es scheint mir, daß keinerlei Schwierigkeiten theologischer oder
moralischer Art entstehen können. Die Kirche verbietet jede Form von Verstümmelung,

wenn sie eine Beeinträchtigung der Tätigkeit der Organe bedeutet, aber
sie wendet nichts gegen die Entfernung von Gliedern ein, wenn sie für die
Bewahrung des Ganzen notwendig ist. Der Grund liegt klar auf der Hand: die Kirche
glaubt und lehrt, daß der Mensch weder Herr seines Lebens, eines Gottesgeschenkes,

sei, noch seines Körpers, den er nur zur Nutznießung erhielt. Im Fall einer
Leiche, bei der die Funktionen der Organe aufgehört haben, kann nicht von
Beschädigung oder, in diesem Sinn, von Verstümmelung gesprochen werden. Sogar
im Fall des lebenden Körpers erklären die Moralisten die Entferung mancher
Teile als zulässig (zum Beispiel bei der sogenannten ästhetischen Chirurgie,
Bluttransfusion usw.), weil hier die organische Funktion intakt gelassen wird. Diese
Erwägungen fallen von der Leiche dahin; sie ist vom Menschen, aber nicht der
Mensch, auch wenn sie die sterbliche Hülle' eines bestimmten Menschen ist.

Man fragt sich weiter, ob die Stelle des Evangeliums, an der von der
-Auferstehung des Fleisches' die Rede ist, wörtlich genommen werden müsse. Diese
Stelle muß wörtlich genommen werden: die Auferstehung ist die wirkliche
Wiederherstellung des identischen menschlichen Körpers, der vom Tod aufgelöst
wurde. Es handelt sich um die Rückkehr ins Leben des identischen, jedoch
auferstandenen Körpers, das heißt eines Körpers, der den räumlichen und zeitlichen
Bestimmungen der gegenwärtigen kosmischen Ordnung entzogen und von den
irdischen Bedingungen gelöst ist, der Verderbnis unzugänglich, unverderbbar,
integer, strahlend, unsterblich, ,geistlich\ wie der heilige Paulus sagt. Das heißt,
der menschliche Körper, selbst wenn er im irdischen Leben mit Mängeln behaftet,
unförmig, verstümmelt, schwach und krank war, wird in der Fülle der ihm
gebührenden Vollkommenheit auferstehen.

Jene Stelle des Evangeliums muß wörtlich genommen werden, aber nicht in
materialistischem Sinn. Durch göttliches Wollen wird das identische menschliche
Ganze, Seele und Körper vereint, ins Leben zurückgerufen — nicht in der Zeit.
sondern in der Ewigkeit, noch den ihm eigenen physischen Gesetzen und
sinnesmäßigen Erscheinungen unterworfen, die aber andern Charakter und andere
Eigenschaften haben werden. Der .auferstandene Körper' wird die zur Bestimmung
der Identität notwendigen Elemente beibehalten, jedoch nicht im Sinn der
irdischen Physik und Optik. Ob dann die numerische Identität der Körper mit der
Identität der substantiellen Form oder — was weniger wahrscheinlich scheint —•



192 Freidenker Nr. 7

mit der strikt materiellen Identität und mit der Permanenz bloß einiger Elemente
erklärt werden muß, ist eine Frage, die zwischen den Theologen noch immer
diskutiert wird.

Die Uebertragung der Hornhaut oder eines andern Teils des Körpers wird sicher
das göttliche Wollen nicht an der Reintegration des identischen menschlichen
Ganzen hindern. Tatsächlich ist Kremation nicht deshalb verboten, weil die
gewaltsame Zerstörung die Auferstehung des Fleisches verunmöglichen würde,
Bondern weil sie gegen die Tradition und gegen den von den Vätern überlieferten
Brauch verstößt und weil sie sich mit der dem Körper als begnadetem Gefährten
der Seele und als Tempel des Heiligen Geistes gebührenden Achtung nicht
verträgt.

Man kann vor der Leiche die Frage der Integrität und der Verstümmleung einer
Leiche stellen, aber nicht jene der Integrität und der Verstümmelung eines
menschlichen Körpers. Jedoch verbietet das kanonische Recht jegliche Veränderung

der sterblichen Hülle' mit Rücksicht auf den dem Andenken des Verstorbenen

geschuldeten Respekt, auf die Liebe der Angehörigen und auf die Gewißheit,

daß die Leiche verwandelt durch das Licht der Glorie, numerisch und
substantiell identisch auferstehen wird, um den Menschen neu zu bilden, der hie-
nieden lebte, den Menschen, den wir kannten und liebten. Es ist jedoch klar,
daß solche Erwägungen dahinfallen, wenn der Verstorbene selber anders über
die eigene Leiche verfügt hat, im Interesse höherer Ziele.

Schwieriger ist zu entscheiden, ob es zulässig ist, ein Organ oder einen Teil
eines Organs von einem Lebenden auf einen andern Lebenden zu verpflanzen. Es

ist gut, daß man sich, angesichts der wissenschaftlichen Entwicklung, nun mit
diesem Problem befaßt. Die Verpflanzung und Aufpfropfung zu den Zwecken,
wie sie heute meistens verfolgt werden — Verpflanzungen und Aufpfropfungen
von Drüsen — werden von den Moralisten als unzulässig betrachtet. Der Grund ist
wiederum der nämliche: jede Form der Verstümmelung ist verboten, und mehr
noch jede Veränderung der Art, wie sie im Fall der Aufpfropfung von Tierdrüsen
resultieren würde.

Eb gibt jedoch menschlich besonders charakterisierte Fälle wie jene, von denen
kürzlich die Zeitungen sprachen: die Mutter, die für ihr Kind eine Niere opfert,
um ihm das Leben zu retten, die Schauspielerin, die ein Auge gibt, um ihren
erblindeten Mann sehend zu machen. Darf aber der Mensch Barmherzigkeit und
Opferwilligkeit so weit treiben, daß er sich selber auslöscht und verstümmelt?
Man erwähnt die klassischen Beispiele, bei denen positiv entschieden wurde —
der Schiffbrüchige, der einem Gefährten die rettende Planke überläßt, die Frau,
die lieber stirbt, als Gewalt zu erleiden, der Soldat, der eine Sprengladung
entzündet oder eine andere Aktion gegen den Feind unternimmt, in welcher er
umkommen muß. Man hat in diesen Fällen positiv entschieden kraft des Prinzips,
daß eine Handlung mit doppeltem Effekt (einem guten und einem schlechten)
zulässig ist, vorausgesetzt, daß der zweite nicht gewollt ist. Aber die Handlung
desjenigen, der eine Niere oder eine Pupille gibt, ist direkt darauf gerichtet, diese

Organe zu entfernen, also eine Verstümmelung vorzunehmen; man kann sie also

nicht als Handlung mit zweifachem Effekt bezeichnen, indem der schlechte Effekt
vorgeht und eine Voraussetzung für den guten darstellt.

Meiner bescheidenen Meinung nach ist es vielleicht notwendig, das Konzept
der Verstümmelung klarer herauszuarbeiten.»



Nr. 7 Freidenker 193

So weit Mgr. Francia, der uns hier ein klassisches Beispiel kirchlicher

Sophistik bietet. Und in der Tat, es ist kein Zufall, daß die
Entwicklung der modernen Wissenschaften der katholischen Kirche Kopfweh

und Bauchschmerzen verursacht und daß sie seit dem Jahre 1859,
dem Erscheinungsjahr von Darwins «Ueber die Entstehung der Arten
durch natürliche Zuchtwahl» ununterbrochen Rückzugsgefechte
liefert, beziehungsweise hefern muß! Die Entwicklung der modernen
Technik und der Wissenschaften im allgemeinen hat das Fundament
der Religion gefährlich unterminiert; die Basis ist angegriffen worden.

Man kaufe sich nur für Fr. 6.80 das Büchlein aus Kröners
Taschenausgabe «Schöpfungsglaube und Evolutionstheorie», um mit
eigenen Augen zu sehen, wie es heute steht in der Auseinandersetzung
zwischen Wissenschaft und Religion! Dieses Büchlein enthält eine
Auseinandersetzung, geführt im Studio Heidelberg, zwischen
Naturwissenschaftern und Theologen, wobei noch zu bemerken ist, daß bei
den Naturwissenschaftern darauf geachtet wurde, inkonsequente
Wissenschafter heranzuziehen, wie z. B. Prof. A. Portmann, Basel. Und
trotzdem ist es auffallend, wie geradezu kläglich die «Argumentationen»

der Theologen wirken, wie hohl gegenüber dem Tatsachenmaterial,

das die Naturwissenschafter zusammengetragen haben. Die
«Argumente» der Theologen haben sich aber auch erschreckend weit von
den «ewigen Wahrheiten» der Bibel entfernt! Gebheben ist eine
bemühende und abstoßende Sophistik. Wir werden auf dieses Büchlein
in einem späteren Artikel noch zurückkommen.

Mgr. Francia wendet sich mit seinem Artikel an einen Leserkreis,
von dem er voraussetzt, daß er vergeßlich sei, daß er nach fünf Minuten

nicht mehr wisse, was er zu Beginn des Artikels geschrieben habe.
Wie wäre es sonst möglich, einleitend festzustellen, «Der Mensch sei
weder Herr seines Lebens, eines Gottesgeschenkes, noch seines Kör-,
pers, den er nur zur Nutznießung erhielt», um es jedoch zuzulassen,
«wenn der Verstorbene selber über die Leiche verfügt, im Interesse
höherer Ziele». Stellen wir analysierend fest, daß das Leben, womit
die Katholiken den «Geist» meinen, ein Geschenk Gottes sei, oftmals
ein Geschenk ist, das der großzügig Schenkende dem Beschenkten
schon im zarten, unbescholtenen Säuglingsalter wieder wegnimmt. Die
Formulierung, der Körper, womit die materielle Hülle des Geistes

gemeint ist, sei uns nur zur Nutznießung überlassen, ist wirklich süß
und paßt in das infantile Bild eines gutmütigen bärtigen alten Mannes,

der den lieben Menschen pfandleihmäßig Körper zur Verfügung



194 Freidenker Nr. 7

stellt. Wir leben ja schließlich nicht mehr im Jahre 1637, wo René
Descartes (Cartesius) versuchen konnte, die Körper und die ganze
materielle Umwelt einfach aus seinem Kopfe wegzudenken und «nicht
zur Kenntnis zu nehmen». Auch Bischof Berkeley ist schon lange tot
und seiner «Theorie» erging es nicht viel besser; sie hat höchstens
noch geschichtswissenschaftlichen Wert. Aber sowohl Descartes als
auch Berkeley dürften von Mgr. Francia beneidet werden, denn
dieselben hatten es bei dem damaligen Stand der Naturwissenschaften
und der Logik viel leichter, ihre Lehren an den Mann zu bringen!
Dafür hat es Mgr. Francia heute insofern leichter, als man in Sachen
theologischen Diskussionen heute, gezwungenermaßen natürlich, viel
mehr Freiheit hat, wollte doch Descartes, als er von Galileis Widerruf
vernahm, aus Angst vor ähnlichen Maßnahmen alle seine damals noch
unvollendeten Manuskripte vernichten. Aber die Freiheit, die Mgr.
Francia heute genießt, hat eben zwei Seiten, es ist nicht nur die Freiheit

der Verkündigung, sondern auch die Freiheit der Kritik! Und
auf Kritik reagieren die Monsignori oft sehr sauer.

Wer hat denn da so ketzerische Gedankengänge, daß Mgr. Francia
schreiben muß «Die Uebertragung der Hornhaut oder eines andern
Teds des Körpers wird sicher das Göttliche Wollen nicht an der
Reintegration des identischen menschlichen Ganzen hindern»? Nein,
bewahre, das ist doch für den Herrn, ohne dessen Willen kein Haar
gekrümmt wird und kein Blatt vom Baume fällt, sicher kein
Problem, zusätzlich noch einige Hornhäute zu ersetzen, meistert er doch
auch die Aufgabe, Menschen, «die im irdischen Leben mit Mängeln
behaftet, unförmig, verstümmelt, schwach und krank waren, in
gebührender Vollkommenheit auferstehen zu lassen». Wieso diese
kleinlichen Zweifel wegen einer Hornhaut?

Wir haben aber auch die Tatsache, daß sich die Kirche anpaßt in
bezug von Restaurierungen des menschlichen Körpers zu Lebzeiten
durch Chirurgen (ästhetische Chirurgie). Dies ist ohne Zweifel eine
Anpassung an den Stand der heutigen medizinischen Wissenschaft.
Hasenscharten, Wolfsrachen usw. werden heutzutage durch eine ganze
Reihe von Operationen korrigiert, das heißt, die «Leihgabe Körper»
wird einer Verschönerung unterzogen! Und diese Operationen
beschränken sich nicht nur auf, wie der Volksmund sagt, Geburtsfehler,

sondern dehnen sich wirklich auch auf das Aesthetische aus. So

hat die katholische Filmschauspielerin Martine Carol sich einer
chirurgischen Nasenoperation unterzogen und nach dieser Korrektur



Nr. 7 Freidenker 195

ihrer «Leihgabe» einen kometenhaften Aufstieg am Fihnhimmel
erlebt. Wie verhält sich die kathohsche Kirche dazu? Wird Martine
Carol bei ihrer Wiederauferstehung ihre alte oder ihre korrigierte
Nase bekommen? Diese Frage ist von unseren Theologen noch zu
beantworten.

Mgr. Francia wirft auch das Problem der Integrität der Leiche auf
und begründet, wieso die katholische Kirche gegen dië Kremation
eingestellt ist, indem er betont, daß die Kirche nicht etwa darum dagegen
sei, weil es Gott schwierig sei, die Auferstehung zu bewerkstellen,
sondern weil man Rücksicht nehme auf die Liebe der Angehörigen und
deshalb die Leiche respektiere. Es ist jedoch eine diskutable Sache, ob
man chemische Verbrennung oder die chemische langsame Zersetzung

im Boden als ästhetischer empfindet. Heute wird mit der
Hornhautübertragung eines verstorbenen katholischen Priesters eine pompöse

Propaganda gemacht. Es wird jedoch verschwiegen, daß diese

Hornhautübertragungen der heutigen modernen Medizin nur ermöglicht

wurden durch ungezählte Versuche an Leichen. Die Katholiken
profitieren also wie so viele andere auch von Sezierungen, trotzdem
sie diese mit Vehemenz bekämpfen. Dies mögen auch gewisse «Anti-
vivisektoren» sich ins Stammbuch schreiben, die hingegen in keiner
Weise gegen Krieg sind, war doch Hitler vor tausend Jahren
«Ehrenpräsident der deutschen «Antivivisektoren» So gibt es viele Parasiten
der modernen Wissenschaft, die sich nicht schämen, sich deren Vorteile

zu Nutzen zu machen, sei es bei der Chirurgie, sei es bei
Antibiotika

Konsequenter ist hingegen die Kirche in bezug auf Drüsenverpflanzungen,

und dies, von ihrem Standpunkt aus, mit vollem Recht.
Lächerlich ist es natürlich von Mgr. Francia, dies mit einer Verstümmelung

zu begründen, wird doch gerade ein mangelhafter Körper
dadurch normalisiert und wiederhergestellt. Ich habe dies als Sanitätssoldat

im Aktivdienst am Beispiel eines Dienstkameraden miterlebt,
der durch Hormonbehandlungen wieder zeugungsfähig wurde und
dessen gefährdete Ehe, nach der Geburt eines Kindes, wieder
gesichert wurde. Aber eben, damit beweist man nur die Richtigkeit des

Darwinismus, denn es handelte sich bei der Behandlung um
Affenhormone, und das fürchtet man mehr wie den Teufel. Die betroffenen
Menschen schreiten jedoch über solche sophistischen Bedenken
hinweg, und über kurz oder lang wäre auch in dieser Beziehung ein
korrigierender Artikel von Mgr. Francia fällig.



196 Freidenker Nr. 7

Amüsant ist es auch zu verfolgen, wie die Herren Theologen sich
den Kopf zerbrechen, um ohne Physik und Optik die Wiederauferstehung

zu «erklären», und da sie etwas gehört haben von der Konstanz
von Masse und Energie nach Einstein, versuchen sie in ihre «Theorie»
auch die «Permanenz einiger Elemente» einzuflechten, um ihr einen
wissenschaftlicheren Anstrich zu geben.

Verwerflich wird der Artikel von Mgr. Francia erst da, wo er die
Frage diskutiert, ob z. B. eine Mutter für ihr Kind eine Niere oder
eine Schauspielerin ein Auge für ihren erblindeten Mann opfern
dürfe. Er lehnt diese Transplantationen von Lebenden ab. Hingegen,
und das ist unserer Ansicht nach verwerflich, toleriert er den Soldaten,

der eine Sprengladung entzündet oder eine andere Aktion gegen
den Feind unternimmt, in der er umkommen muß! Wo bleibt denn
da die Logik, Mgr. Francia? Wo bleiben denn da die christlichen
Grundsätze «Liebet eure Feinde wie euch selbst», wo wird denn da
die andere Backe hingehalten? Er bezeichnet die Handlung des
Soldaten, der z. B. eine gebähte Ladung an den Feind heranbringt, als
eine Handlung mit doppeltem Effekt (einem guten Vernichtung
des Feindes! und einem schlechten Selbstverstümmelung oder
Tod). Ob man will oder nicht, so erinnert einem diese Formulierung
an die «Formulierung» von katholischer Seite anno 1939, als Mussolini

zu dem «guten Zweck» der «Befriedung Albaniens» dieses Land
unter seine Knechtschaft brachte und mit blutigem Krieg überzog,
hingegen als «schlechten Effekt» dazu ausgerechnet den Karfreitag
benutzte! Oder war dies etwa auch noch ein «guter Effekt», indem
dadurch die Tarnung vollkommen war und die ganze Welt
überraschte? Man könnte ja dies sogar damit begründen, daß dadurch
weniger Opfer zur Eroberung Albaniens nötig gewesen seien. Nun,
es ist nicht unsere Sache, den tonangebenden katholischen Doktrinären

noch die Formulierungen zu suchen. Die Geschichte und auch
der voranstehende Artikel des «Messaggero» beweisen, daß sie in der
Sophistik wahre Trapezkünstler sind, und wir zweifeln nicht, daß
mit dem weiteren Fortschreiten der Wissenschaft diese «Künste» noch
vervollkommnet werden müssen, nötigenfalls doch unter Transplantation

eines weiteren Gleichgewichtszentrums! Allerdings müßte dazu
das Konzept der Verstümmelung klarer herausgearbeitet werden, wie
Mgr. Francia am Schlüsse seines Artikels mit Recht bemerkt.

F. Platten


	Kirche und Hornhautübertragung

