
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 7

Artikel: Zu Karl Barths 70. Geburtstag : einige Ueberlegungen

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zu Karl Barths 70. Geburtstag
Einige Ueberlegungen

Am 10. Mai feierte der führende protestantische Theologe der
Gegenwart seinen 70. Geburtstag. Mit ihm feierten die theologische
Fakultät und die gesamte Universität Basel; seiner gedachten an
jenem Tage die Protestanten der weltweiten Oekumene, die Christen
Europas, ja der ganzen Erde. Die Presse aller Richtungen tat in Wort
und Bild ihrer Pflicht in würdiger Form Genüge. Das alles mit Recht
— denn Barth ist unbestritten eine der stärksten, aber auch eine der
eigenwilligsten theologischen Begabungen; für die theologische
Fakultät der Universität Basel unbestritten ein Gipfel und Höhepunkt;
sucht sie in ihrer langen Geschichte nach einem würdigen Vergleich,
so gerät sie bereits in das starke Wehen der großen geistesgeschicht-
lichen Zusammenhänge des Abendlandes, so muß sie schon zurückgehen

bis zu den Jahren der Reformation, da Calvin in seinem stillen

Zimmer in der hoch über dem Rhein gelegenen Studentenburse
im Jahre 1538 an seinem berühmten Werk Christianae religionis in-
stitutio schrieb.

Nachdenklich und aufmerksam haben auch wir die wichtigsten
dieser Gedankenartikel gelesen, haben das Bild des noch so rüstigen
Siebzigers betrachtet. Nun aber — haben denn auch wir irgend einen i

Grund, uns dieses Ehrentages zu freuen, haben wir überhaupt einen
Anlaß, uns mit Barths theologischem Werk zu befassen? Warum auch
wir uns dieses theologischen Ehrentages freuen dürfen, werden wir
im folgenden darlegen. Zur Beschäftigung mit Barths Theologie
treibt uns aber eine ganz bestimmte Verpflichtung. Denn hier gilt
der Satz: Je gründlicher wir unsere eigene weltanschauhche Position
ausbauen wollen, desto stärker spüren wir auch die Verpflichtung,
die theologischen Positionen der Bedeutendsten unserer weltanschaulichen

Widersacher kennen zu lernen und von unserem Standort aus

zu bedenken. Daß wir dabei zu ganz anderen Schlüssen und Wertun-



186 Freidenker

gen kommen als die Konvention der Presse und der Oeffentlichkeit,
kann uns nicht abschrecken ; das wird uns im Gegenteil ermutigen.

Nun — in der Würdigung des hinter dem großen Theologen sichtbar

werdenden Menschen Barth, da können wir uns weitgehend noch
der großen Konvention anschließen. Wir freuen uns seines
Widerstandes gegen das Hitlerregime und freuen uns der Tatsache, daß der
große und berühmte Theologe sich seinen gesunden Humor, seine

ungezwungene und offene Menschhchkeit hat bewahren können, so
besonders gegenüber seinen Dienstkameraden in der Basler HD-Kompagnie

wie auch gegenüber seinen Pflegebefohlenen in der
Strafanstalt.

Wir sind auch durchaus imstande, rein äußerlich das Format
seiner Leistungen zu würdigen, und verstehen, daß ob der erdrückenden
Größe dieses Formates sogar seinen theologischen Freunden langsam
bange wird; reicht doch heute ein durch Berufsarbeit angefülltes
Theologenleben überhaupt nicht mehr aus, die 10 dicken und schweren

Bände der Barthsehen Dogmatik auch nur zu lesen, geschweige
denn geistig zu verarbeiten. Was sollen wir aber halten von dem
Mann, der diese Bände, neben anstrengender Dozententätigkeit, sich
innerhch erarbeitete und erst noch geschrieben hat?

Nun aber zum Gehalt dieser Dogmatik Da natürlich stehen wir im
stärksten sachlichen Gegensatz nicht nur zur publizistischen Konvention,

sondern auch zu Barth selbst. Doch kann uns das nicht hindern,
hier frei und frank unsere Meinung auszusprechen, auch wenn unser
kleines Blatt wahrscheinlich im abendländischen Blätterwalde die
einzige Veröffentlichung ist, die an Barths Ehrentag zu solchen
Ueberlegungen kommt und sie auch ausspricht.

Die Aufklärung und die seither einsetzende Entwicklung in der
Wissenschaft und in der Philosophie haben das Christentum in die
Defensive gedrängt. Wie soll sich das Christentum des zunehmenden
Druckes dieser Menschenwahrheit erwehren? Zwei Lösungen bieten
sich an :

1. Das Christentum sucht in guter Zusammenarbeit mit der
Menschenwahrheit eine Synthese, die den Wahrheitsansprüchen der beiden

Partner möglichst gerecht werden möchte. Das ist der Lösungsversuch

der liberalen Theologie.
2. Von einer Gleichberechtigung der beiden Partner ist hier keine

Rede. Die Menschenwahrheit bietet wohl einige relative Werte. Die
große und letzte, die ungebrochene und absolut gültige Wahrheit aber



Nr. 7 Freidenker 187

kommt allein der christlichen Offenbarung zu. Hier gibt es keine
Koordination zwischen den beiden Partnern, nur strengste Subordination.

Das ist die Lösung, die Karl Barth nicht etwa vorschlägt — denn
das wäre Anerkennung der Gleichberechtigung — sondern mit Wucht
und Druck, wie sie eben nur der Subordination zukommen, durchzusetzen

versucht.
Zwei fundamentale Positionen tragen die ganze Barthsche Theologie

:

a) Gott ist absolut souverän, er ist auch absolut frei in seinen
Entschlüssen. Vom Menschen darf er nicht zur Rechenschaft gezogen
werden. Gott und seine Offenbarung in Christus hat christliche Theologie

zu künden und zu vertreten, sonst nichts.

b) Gott mitsamt seiner Offenbarung hegt nicht vor dem Menschen,
liegt nicht im Gebiet der menschlichen Gemachte und Vergegenständlichungen,

so daß ihn der Mensch erkenntnismäßig bestimmen und
willensmäßig beeinflussen könnte. Umgekehrt : Der Mensch steht
immer vor Gott, wird immer von Gott aus in Frage gestellt, wird bestimmt
und geführt, wird gerichtet und erlöst, bevor der sündige Mensch sich
dessen überhaupt bewußt wird. Gott ist nie Gegenstand des menschlichen

Sinnens und Trachtens, wohl aber ist der Mensch von Anfang
an und ständig der Gegenstand des götthchen Wollens und Sinnens.
Gott ist die große Voraussetzung, von der alles ausgehen, in die aber
auch alles dereinst wieder zurücklaufen muß. Mit dieser konsequent
gehandhabten Voraussetzungstechnik will Barth das zudringliche
Reden und Fragen des Menschen gegen Gott hin zum Schweigen bringen,

will er dem Menschen jede ungehörige Zugriffsmöglichkeit gegen
Gott hin aus der sündigen Hand schlagen.

Das sind die Grundlagen der Bardischen Theologie, und seine

ganze gewaltige Dogmatik ist eine einzigartige, aus diesen Grundla- 1

gen herausgesponnene Exegese. Auf Gott als dem Herrn und Schöpfer,

als dem Vater und Erlöser hegt alles Licht; die Welt als Schöpfung

aber wie auch alles Sinnen und Trachten und Erkennen der
Menschen liegt tief unten im Schatten der Verderbnis, des Abfalls
von Gott, im Dunkel der Erbsünde.

Das also sind die beiden Einstellungen, mit denen der heutige
Protestantismus sich dem zunehmenden Druck der Menschenwahrheit
entgegenstellt. Wir vertreten hier die Ueberzeugung, daß beide
Einstellungen der heutigen Lage nicht mehr gewachsen sind, daß sie
beide das protestantische Christentum nicht mehr zum Siege zu füh-



188 Freidenker Nr. 7

ren vermögen. Daß der liberale Protestantismus mit seiner Kollaboration

und Synthese sich auf einem Irrweg befindet, das hat Dr. E.
Haenßler in Heft 6 der Schriftenreihe «Wissen und Walirheit»
nachgewiesen, das wäre also dort nachzulesen. Mit derselben Ausführlichkeit

und Gründhchkeit sollte auch der Weg Barths gewürdigt und
dessen Aussichtslosigkeit aufgezeigt werden. Das ist bisher noch nicht
geschehen und kann auch hier nicht geleistet werden. Hier müssen
einige wenige Andeutungen genügen.

Barth will von einer Synthese mit der Menschenwahrheit nichts
wissen. Für ihn gibt es nur die alternative Entscheidung, nur Kierkegaards

«Entweder-Oder». Aber auch die Alternative plagt ihn nicht
lange. Er sieht in Gott und seiner Offenbarung die höchstmöglichen
Werte. Damit ist aber auch der Entscheid schon gefallen, der
Entscheid für Gott und die Offenbarung gegen die Welt, gegen den
Menschen und gegen alle Menschenwahrheit. Wir übersehen nicht den
Mut zur Entscheidung, die Kraft der Entschiedenheit. Wir überhören

aber auch nicht, daß da und dort die Freude am épater le bourgeois

mitspricht.
Das alles können wir nicht nur würdigen, es erfüllt uns sogar —

das mag vorerst einmal überraschen — mit einer stülen Freude und
Zuversicht. Im Augenblick aber, da wir unsere Freude und Zuversicht

begründen, tut sich auch mit einem Schlag der Abgrund auf, der
uns in der Sache selbst von Barth scheidet. Mit einem Schlag tritt der
völlige Gegensatz in der Sache ins Licht. Denn wir begründen unsere
stille Freude an Barths Dogmatik wie folgt:

1. Diese Dogmatik wird sich über kurz oder lang zuerst Ermüdung,
dann den Tod holen. Ihr großer und gefährlicher Gegenspieler ist
nicht nur die Wissenschaft, nicht nur die Philosophie. Ihr Gegenspieler

und Todfeind ist das Sein der kosmischen Reahtät. Barths
Dogmatik stellt ausschließlich ab auf den christlichen Gott und dessen

Offenbarung. Das aber sind theologische Begriffe, hinter denen weder

Tatsächlichkeit noch irgend eine Reahtät steht. Die Wissenschaft
aber und der Großteil der heutigen Philosophie stellen ganz und
ausschließlich ab auf das Sein der kosmischen Reahtät. Diese Realüät
nun hat eine unüberwindliche, eine geradezu unverschämte Kraft im
Aushalten und Durchhalten. Sie ist in ihrer Konsistenz vollständig
unempfindlich gegen alle philosophischen Interpretationen, gegen
alle theologischen Abwertungen und Verdammungen. Die idealistische

Philosophie hat dieses reale Sein hartnäckig geleugnet — und



Nr. 7 Freidenker 189

ebenso hartnäckig setzt die Realität ihr reales Sein fort. Dieses reale
Sein ist auch völlig immun, völlig unempfindlich gegen die
Abwertungen, die der Christenglaube mit seiner Lehre vom Abfall von Gott,
von der Erbsünde, an ihm vollzieht. Die christliche Dogmatik
einschließlich Barth redet beharrlich von einer Schöpfung des kosmischen

Seins aus dem Nichts und von einer Zurücknahme dieses
kosmischen Seins am Jüngsten Tage. Das reale Sein aber kümmert sich
nichts, rein nichts um alle diese Mythen. Unzählige Religionen sind
schon über die Erde dahin gegangen, unzählige Religionen haben
Schöpfung und Untergang der Welt als absolute Wahrheiten gelehrt.
Aber nicht das reale Sein ist entstanden, es ist bisher auch nicht
untergegangen, es wird und kann auch weder entstehen noch untergehen.

Es ist ewig.
Entstanden und untergegangen aber sind die unzähligen Rehgionen

mit allen ihren Mythen, mit allen ihren Gottesvorstellungen und
Gotteslehren, mit allen ihren absolut gemeinten Wahrheitsansprüchen.
Das Christentum, der Protestantismus, die Dogmatik Barths — sie alle
sind nur Wellen im Strom dieses religionsgeschichtlichen Geschehens,
und getragen wird auch dieses große religionsgeschichtliche Geschehen

mitsamt den Menschen, die es schaffen, von eben diesem ewigen
und unzerstörbaren real-kosmischen Sein. Niemals und nirgends ist
ein Gott die Voraussetzung für das kosmische Sein, wohl aber ist dieses

kosmische Sein die große Voraussetzung für Existenz und Leben
der Menschen, und diese Menschen wiederum sind die Voraussetzung
für alle ihre Gottesbilder.

2. Die Offenbarung als Gotteswahrheit läßt sich mit der Menschenwahrheit

als einem menschlichen Gemächte in keine Diskussion ein.
Zu einer Diskussion müßten die beiden Partner zum mindesten auf
einem gemeinsamen Boden stehen. Von einer solchen Gemeinsamkeit
ist bei Barth natürhch keine Rede. Darum wickelt Barth das ganze
ungeheure Werk seiner Dogmatik als reine Exegese aus seinen dogmatischen

Ueberzeugungen und Voraussetzungen heraus, ohne jede
Konfrontation, ohne jede Auseinandersetzung mit der Menschenwahrheit.
Diese Ausschließlichkeit gibt seinem Werk den eigenartigen Charakter

von unüberbietbarer Selbstsicherheit, der auf viele seiner Anhänger

geradezu suggestiv wirkt. Diese hier ausströmende Suggestivkraft
ist aber selbst wieder nur die natürliche Folge einer vorausgegangenen
energischen Selbstsuggestion, die gewiß gewaltige Kräfte erzeugt und
entbindet, die aber auch mit ihrem scharfen Ausschluß jeder von



190 Freidenker Nr. 7

außen kommenden Kontrolle und Korrekturmöglichkeit den
Verfasser samt seinem Werk in schwere Gefahren führen muß.

3. Der Weg der Barthschen Theologie mußte, neben den liberalen
Synthesebemühungen, vom Protestantismus einmal beschritten und
ausgeschritten werden. Wie kein anderer war gerade Barth, als die
wohl stärkste theologische Begabung unserer Gegenwart, geeignet,
diesen Weg zu bahnen und auszuschreiten. Aber dieser Weg wird, wie
der liberale Weg auch, in die Ausweglosigkeit hineinführen. Der
durchschlagenden Kraft der kosmischen Realität, dem Ueberzeu-
gungsgehalt der darauf sich aufbauenden Wissenschaft und Philosophie,

der Menschenwahrheit schlechthin, ist heute keine dualistische
Gotteslehre mehr gewachsen, mag sie nun diesen oder jenen Weg der
Auseinandersetzung beschreiten.

An seinem 70. Geburtstag erlebte Barth die Krönung seines Lebenswerkes.

Er wird seinen eigenen Erfolg kaum überschätzen. Er weiß,
daß sich seine Dogmatik nur innerhalb eines bestimmten Teiles der
protestantischen Theologie auswirken kann und über den Protestantismus

selbst überhaupt nicht hinausreicht. Er kennt genau die
Widerstände, die er selbst auch innerhalb der protestantischen Theologie
hervorruft. Er muß damit rechnen, daß später, wenn einmal die
Dynamik seiner starken Persönlichkeit nicht mehr hinter seinem
Werke steht, seine Dogmatik als Bestandteil in die Geschichte der
protestantischen Theologie eingehen wird. Sicher wird sie in der
Dogmengeschichte immer einen hervorragenden Platz einnehmen;
aber sie kann dem Schicksal aller Dogmatik nicht entrinnen, sie wird
selbst Geschichte werden.

So ergibt sich als Tatsache:
Auch die Stärkstmögliche Leistung der größten theologischen

Begabung unserer Gegenwart vermag es nicht mehr, auf ihrem eigenen
Gebiet sich durchzusetzen und zu siegen. Sie vermag es erst recht
nicht mehr, die ständig sich entwickelnde und wachsende Menschenwahrheit

aus den Angeln zu heben und zu überwinden. Sie verfügt
nicht mehr über die Kraft, der angebahnten Entwicklung der
abendländischen Geistesgeschichte siegreich entgegenzutreten und sie zum
Glauben an den Christengott und an seine Offenbarung in Jesus Christus

zurückzuzwingen.
Diese Tatsachen, diese Einsichten sind es, die uns auch am gewiß

verdienten Ehrentage des großen Theologen Karl Barth mit einer
ruhigen und festen Zuversicht erfüllen. Omikron


	Zu Karl Barths 70. Geburtstag : einige Ueberlegungen

