
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 6

Artikel: Urangst und Glückseligkeit : (ein Gang durch menschliches Suchen und
Irren anhand des Buches "Führer, Schwärmer und Rebellen")

Autor: Fülöp-Miller, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


170 Freidenker Nr. 6

Urangst und Glückseligkeit
(Ein Gang durch menschliches Suchen und Irren anhand des Buches

«Führer, Schwärmer und Rebellen» von René Fülöp-Miller)

(E. Br.) Bei der Betrachtung der geistigen Strömungen der Gegenwart
und der Vergangenheit fragt man sich unwillkürlich, wie es möglich sei,
daß es religiösen Schwärmern und durchtriebenen Spekulanten in
religiöser Verbrämung immer wieder gelinge, Tausende von Anhängern um
sich zu scharen und in um so höherem Grade zu fanatisieren, je phantastischer

und vernunftwidriger ihre Botschaft ist und daß der Glaube anhält,
auch wenn sich die Prophezeiungen nicht erfüllen und die Heilsprediger
als Scharlatane entlarvt werden.

Man ist geneigt, dies kurzerhand auf die Leichtgläubigkeit und Dummheit

der Masse zurückzuführen. Aber so einfach ist die Sache doch nicht,
das Religiöse in allen seinen Erscheinungsformen hat einen tieferen Grund.
Es war nicht von Anfang an priesterliche Mache, nicht ein Mittel zur
bessern Beherrschbarkeit der Masse in der Hand der führenden Schicht,
wozu es im Laufe der Jahrtausende zum guten Teil geworden ist. Das
Religiöse, d. h. der Glaube an übermenschliche, das Schicksal bestimmende
Mächte, ist so alt wie die Menschheit selber von dem Augenblicke an, wo
unsere Urvorfahren anfingen, scheu um sich zu blicken und sich in ihnen
die ersten Fragen nach den Ursachen der lebenbedrohenden Erscheinungen

regten. Ihr Grundgefühl der Natur gegenüber war die Angst. Die
Nacht, der Tod, der Sturm, der Blitz, das brausende Wasser flößten ihnen
Schrecken ein. Woher kam dies alles? Wer machte und schickte es? Aus
der Erfahrung, daß im Menschlichen jede Tat von einem Täter ausgeht,
schlössen sie auf Verursacher der Naturerscheinungen, auf wohl- und
übelwollende, bald milde, bald zornige Täter, wie sie sie unter ihresgleichen

kannten.
Die Angst ist aber immer mit dem Verlangen nach Befreiung von ihr

verbunden; dem Verlangen wohnt der Glaube an die Möglichkeit der
Erfüllung inne, und im Glauben liegt der Keim der Hoffnung. Eines ohne
das andere gibt es nicht. Das war so vor Hunderttausenden von Jahren
und es ist heute noch so. Und wie sich damals aus den Uranfängen der
Angst und der Hoffnung auf Befreiung von ihr die Religion gebildet hat,
60 ist heute noch das Wesentliche an der Religion, auch der christlichen,
daß sie den Menschen in der Schwebe zwischen Angst und Hoffnung
erhält.

Je weniger der Mensch von der Natur und von den Zusammenhängen
im Leben überhaupt weiß, desto unsicherer steht er den Ereignissen ge-



Nr. 6 Freidenker 171

genüber und desto größer ist seine Angst vor dem Unberechenbaren. Seine

Empfänglichkeit für Botschaften, die ihm Befreiung aus dem Zustand der
Angst und Not und Hinführung zu einem Leben in wolkenlosem Dauer-
glück in Aussicht stellen, ist begreiflich, wie auch seine Bereitschaft, dem
Verkünder blindlings Gefolgschaft zu leisten, bedingungslos und
opferfreudig. Das wissen die Heilspropheten, und auch die geistlichen und
weltlichen Führer des Volkes wußten es je und je. Das Volk aber ist
harmlos, vertrauensselig, autoritätsgläubig, es gleicht der Herde, die hinter

dem Leittier herläuft, ob es sie zur Weide führe oder zum Abgrund.
So war es vor allem, als die Geistesbildung noch ein Vorrecht einer kleinen

Oberschicht war und die Masse im Glauben erhalten werden konnte,
daß Elend und Knechtschaft unten, Macht und Lebensgenuß oben die
von Gott gesetzte Ordnung sei. Trotz dem Glauben aber empfanden die
Unterdrückten diesen Unterschied als Ungerechtigkeit. Die Kirche war
klug genug, zur Beruhigung eine ausgleichende Gerechtigkeit in Aussicht
zu stellen, ließ diese aber, auch klugerweise, erst im Jenseits in Funktion
treten. Damit fand sich die gläubige Masse ab; eine Taube auf dem Dach
war immerhin noch besser als kein Spatz in der Hand.

Wenn nun aber einer kam, ein Gesandter Gottes, der den Armen den
Spatz in die Hand drückte, d. h. den baldigen Untergang der bösen Welt
und den Anbruch des tausendjährigen Reiches prophezeite, an dem alle
Mühseligen und Beladenen teilhaben werden, die die Botschaft gläubig
aufnehmen, so hatte er gewonnenes Spiel. Wer hätte sich nicht die
Anwartschaft auf die nahe Glückseligkeit sichern wollen? — Man glaubte,
betete, opferte, man wartete, wartete — es geschah nichts. Besinnung?

Einsicht? Bei den wenigsten. Es ist psychologisch begreiflich, daß
sich die Gläubigen auf später vertrösten ließen, gehört es doch zu den
schmerzlichsten Erlebnissen, große, lange gehegte Hoffnungen endgültig
aufgeben zu müssen.

Alle großen Bewegungen wie Religionsgründungen, Revolutionen sind
aus drückenden, angsterzeugenden Notständen hervorgegangen, auch das

Christentum. Nie seit dem babylonischen Exil war das Judenvolk so elend
dran gewesen wie zur Zeit der römischen Herrschaft unter dem König
Herodes. Die alte Hoffnung auf einen Messias, einen nationalen
Befreier, bewegte die Gemüter wie kaum einmal zuvor. Jesus, der sich an
die Aermsten und Gedrücktesten wandte, schien vielen dieser Befreier
zu sein. Zehntausende sollen ihm (nach der Bibel) zugeströmt sein. Als
sich aber erwies, daß es ihm lediglich um eine religiös-sittliche Erneuerung

zu tun war, fiel der große Haufe von ihm ab, die Begeisterung
verkehrte sich durch die Enttäuschung in Haß, aus dem «Hosianna!» von
gestern wurde das «Kreuzige ihn!» von morgen. Aber auch die wenigen,
die ihm treu blieben, dachten an ein kommendes irdisches Glück. Sie faßten

den Ausspruch, das Himmelreich sei nahe herbeigekommen, in buch-



172 Freidenker Nr. 6

stäblichem Sinne auf; sie glaubten an die körperliche Wiederkunft des

Heilandes zu ihren Lebzeiten und daß mit ihm das große Weltgericht,
der Weltuntergang für die Bösen einsetzen, für die Gläubigen aber die
Zeit der Erfüllung anbrechen werde. Das Christentum war anfänglich eine
chiliastische Bewegung, also eine, die auf dem Glauben an ein tausendjähriges

Reich der Glückseligkeit auf Erden beruhte. (Chiliasmus v. griech.
Worte chilioi 1000; daher auch Kilo.)

Griechische und römische Geschichtsschreiber aus der Zeit des
Frühchristentums (Flavius, Tacitus, Sueton) berichten übereinstimmend, daß
damals die Erwartung des Weltunterganges und des nachfolgenden
tausendjährigen Heilsreiches bei den Römern stark verbreitet war. Auch die
den ersten zwei Jahrhunderten angehörenden Kirchenväter Tertullian,
Justinus und Irenäus huldigten diesem Glauben. Allmählich verflüchtigte
er sich; die chiliastische Sehnsucht wurde durch den unbedingten Glauben

an die himmlische Seligkeit gestillt. Und wenn die Kirche den Teufel
und die Hölle auch mit viel saftigeren Farben an die Wand malte als den
Himmel und damit die Angst wach erhielt, so war sie doch auch bereit,
den Gläubigen gegen unbedingten Gehorsam für einen Platz im Himmel
zu sorgen. Dazu kam am Anfang des 13. Jahrhunderts die Ohrenbeichte,
durch die man sich Abstreichungen im himmlischen Sündenbuch erwirken

konnte, so oft man wollte. Gegen Ende des ersten christlichen
Jahrtausends flammte der chiliastische Geist wieder auf. Daran hatte die als

magisch empfundene Zahl 1000 starken Anteil, wie ja auch später, bis
in die neueste Zeit hinein, auf die Jahrhundertwenden hin immer wieder
der Weltuntergang prophezeit wurde. Vor allem aber begünstigten die
immer unerträglicher werdenden sozialen Verhältnisse namentlich des

Landvolkes den Glauben an den nahe bevorstehenden Zusammenbruch
der Welt des Unrechts und an den Anbruch eines glücklichen Zeitalters
der Gerechtigkeit. Dazu sank im Laufe der Zeit infolge des Lasterlebens,
das in den Klöstern und bei der hohen und niedern Geistlichkeit um sich
griff, das Ansehen der Kirche; man erwartete nicht mehr von ihr das Heil,
man horchte auf andere Stimmen.

Besonders hohe Wogen warf die chiliastische Geistesströmung wieder
um die Wende des 15. und 16. Jahrhunderts, also zur Zeit der Reformation.

Luther galt in den untern Ständen, vor allem bei der geknechteten
Bauernschaft, als der Bringer der Freiheit und Gleichheit, da er die Got-
teskindschaft aller Menschen verkündete. Die Zeit schien reif für eine
religiöse und soziale Revolution, die Bauern wagten den Krieg gegen ihre
Bedrücker.

Aber schon lange vorher hatte sich, auf anderem Boden, das soziale
Element mit dem religiös-chiliastischen vermischt. Zu Ende des 14.
Jahrhunderts brachte der katholische Pfarrer John Ball in der englischen
Grafschaft Kent den Gleichheitsgedanken im sozialen Sinne unter das



Nr. 6 Freidenker 173

Drei vier Dutzend Generäle

Drei vier Dutzend Generäle
Hatten einmal nichts zu tun,
Und sie standen wie die Pfähle,
Statt sich gründlich auszuruhn.

Volkswirtschafter überlegten:
Was sind denn mit einem Mal
Diese Männer, die gepflegten^?
— Nichts als totes Kapital.

Totes Kapital natürlich
Hat zu keiner Zeit rentiert,
Ist es deshalb ungebührlich,
Daß man es reaktiviert?

Und so setzten Feuermelder
Die paar Dutzend Mann in Trab,
Bis es keine toten Gelder,
Nur noch — tote Menschen gab.

Tausend blutige Kanäle
Legten Zeugnis ab: es klappt;
— Drei vier Dutzend Generäle
Hatten nichts zu tun gehabt.

Jakob Stebler

Volk. Er wagte es, die Gottgewolltheit der bestehenden Gesellschaftsordnung

öffentlich in Zweifel zu ziehen und das Volk zur Schaffung eines

neuen sozialen Rechtes ohne die Gegensätze von reich und arm, Gewalt
und Ohnmacht anzufeuern. Er führte die Forderung der Gleichheit auf
die Bibel zurück: «Als Adam grub und Eva spann, wo war da der
Edelmann?» Die Wirkung der Idee war überwältigend. Zu Abertausenden
sammelten sich die Bauern, durchzogen erobernd Südengland, stießen



174 Freidenker Nr. 6

nach London vor, und wehe denen in «Samt, Seide und Hermelin», die
ihnen in die Hände fielen. Allein schließlich brach der gewaltige
Ansturm an der Kriegsmacht der herrschenden Klasse zusammen, John Ball
erlitt einen grausamen Tod. Aber seine Idee mottete weiter, flammte
da und dort von neuem auf; doch dauerte es noch Jahrhunderte, bis sie
sich durchzuringen vermochte.

In Deutschland ging zur Zeit Luthers eine sozialistisch-chilias tische

Bewegung von dem zu den Wiedertäufern in Münster (Westfalen) gehörenden

Schneidergesellen Johann Bockelsson aus, der von sich glaubte, der
wiedererstandene König David zu sein. Er erklärte die damals von der
Ritterschaft belagerte Bischofsstadt Münster als neues Jerusalem und
wurde von dem zu höchster Begeisterung hingerissenen Volke zum König
von Zion gekrönt. Es gelang ihm denn auch, für einige Monate inmitten
der andersgearteten Welt die sozialen Verhältnisse umzustülpen und die
Aufhebung aller Armut und Not zu proklamieren. Er ließ sämtliche
Kirchen und Klöster ausplündern. Alles Gold, alle kostbaren Geschmeide
und Stoffe, die in der Stadt zu finden waren, wanderten in seinen Palast.
Aber wie ein Sprichwort lautet «Wenn der Knecht zum Reiten kommt,
reitet er strenger als der Herr», verwirrte der zuströmende Reichtum
dem Schneidergesellen den Kopf. Er erhöhte die Pracht seiner Hofhaltung,

stattete seine siebzehn Gemahlinnen glänzend aus, umgab sich mit
Hofwürdenträgern und schwelgte in Ueppigkeit. Die Gläubigen scheinen
daran keinen Anstoß genommen zu haben. Durch seinen Statthalter und
Scharfrichter Knipperdolling ließ er zahlreiche mißliebige Personen
hinrichten. Sie beide wurden nach der Eroberung Münsters ebenfalls einem
qualvollen Tode überliefert.

In ähnlicher Weise vermischten sich chiliastische Phantasterei und
sozialistische Ideen in Thomas Münzer, einer Hauptgestalt im deutschen
Bauernkrieg. Er war evangelischer Prediger gewesen, kam mit dem
Schwärmerkreis des Wiedertäufer-Propheten Niklas Storch in Berührung,
hatte Träume und Gesichte, die ihm als Offenbarungen erschienen, daß
es Gottes Wille sei, Gleichheit und Glückseligkeit nicht erst im Jenseits,
sondern schon auf Erden zu verwirklichen. Die Bauern, die sich in
verschiedenen Teilen des deutschen Reiches schon in hellem Aufruhr befanden,

strömten ihm, der den nahe bevorstehenden Anbruch des
tausendjährigen Reichs der Gleichheit in glühenden Farben schilderte, massenweise

zu. 40 000 Parteigänger des «Bundschuhs» (Wappenzeichen der
aufständischen Bauern) gingen geschlossen in sein Lager über. In der
thüringischen Stadt Mühlhausen übernahm er die Regierung. Er proklamierte
die Aufhebung jedweder Standes- und Vermögensunterschiede, ließ alle
Besitztümer in den Palast des Johanniterordens bringen, wo er residierte,
und verteilte sie unter die Armen. Wer etwas von seiner Habe behielt
oder verheimlichte, wurde grausam bestraft. (Die christliche Sanftmut,



Nr. 6 Freidenker 175

Verzeihungsbereitschaft und Nächstenliebe sind immer da am Ende, wo
sich ihnen Gelegenheit böte, sich zu erweisen.) In Dekreten, die Thomas
Münzer als «Rebell in Christo» unterschrieb, forderte er die benachbarten

Städte und Obrigkeiten zum Anschluß an das kommunistische
Gottesreich auf.

Aber seltsam: Der Mann, der mit erstaunlicher Planmäßigkeit daran
ging, sein soziales Reformprogramm zu verwirklichen, überließ die
Verteidigung seines von überall her angefochtenen Werkes in kindhafter
Gläubigkeit ganz und gar dem lieben Gott. Er vertraute fest darauf, dieser
werde in dem bevorstehenden Krieg mit den Herren und Rittern die
feindlichen Heerscharen gar nicht an die Reihen der Gläubigen
herankommen lassen. Angesichts der feindlichen Heeresmassen rief er seinen
Kriegern zu: «Mit den Aermeln meines Mantels will ich ihre Kugeln
auffangen und euch allen Wall und Schutz bieten!» Als das feindliche Feuer
begann, glaubte das Bauernheer im Vertrauen auf die Worte des Führers

wirklich, an Abwehr genug zu tun, wenn es Lobgesänge auf den
gerechten Gott der Gleichheit anstimme. Und es kam, wie es kommen
mußte: Die aus ihrem Wahn aufgeschreckten schlechtbewaffneten und
kampfungeübten Bauern wurden vernichtend geschlagen. Ihr Los war
darnach elender als vorher; ihr Prophet endete, nachdem «greulich mit
ihm umgegangen» worden war, auf dem Schafott.

Martin Luthers Lehre von der Gotteskindschaft aller Menschen hatte
als starker Antrieb zu den Bauernaufständen gewirkt. Denn in ihrem
Elend und ihrem verzweifelten Ausblicken nach Befreiung wenigstens
vom härtesten Drucke faßten sie in ihrem unverbildeten Denken die
Botschaft von der Gleichheit aller Menschen vor Gott auch für die irdischen
Verhältnisse geltend auf. Aber der Theologe Luther war weit davon
entfernt, es so zu meinen. Wie im 14. Jahrhundert John Ball von der
katholischen Kirche verfolgt worden war, so verdammte nun Luther den Thomas

Münzer als Besessenen, der sich unterfangen habe, die von Gott
gewollte Gesellschaftsordnung anzutasten. Er schrieb ein Pamphlet «Wider
die mörderischen und räuberischen Rotten der Bauern», worin es hieß:
«Man soll sie zerschmeißen, würgen und stechen, heimlich und öffentlich,
wer da kann, wie tolle Hunde». Er war überhaupt der Meinung, «der
gemeine Mann müsse mit Bürden überladen sein, sonst werde er zu
mutwillig». Mit ihm völlig einig in dieser Auffassung war der finstere Genfer
Reformator Johann Calvin, der in demselben Sinne schrieb: «Man muß
das Volk stets in Armut erhalten, damit es gehorsam bleibt». Er erging
sich bei jeder Gelegenheit in Worten der Verachtung über «die Unmäßig-
keit des gemeinen Mannes». Das Volk war in seinen Augen «zu allen Zeiten

töricht, wetterwendisch, undankbar, leichtsinnig, zu Neuerung und
Empörung geneigt», und darum bedürfe es, um es auf dem rechten Wege



176 Freidenker Nr. 6

zu erhalten, der ständigen Leitung und Führung durch ein strenges Prie-
sterregiment.

Die Glaubensstreitigkeiten innerhalb des Christentums, die sich infolge
der Lehrfreiheit in der protestantischen Kirche mehrten, erzeugten bei
vielen Gläubigen eine quälende Glaubensunsicherheit. Welches war der
wirklich richtige Weg zum ewigen Heil? Die Angst, ihn zu verfehlen,
führte zur Sektenbildung. Seelisch Bedrängte und materiell Arme scharten

sich um religiöse Fanatiker, angezogen durch die suggestive Macht
ihrer Rede und Gebärden, und gerieten in phantastische Schwärmereien,
die aller Vernunft Hohn sprachen. Die Prophezeiungen dieser Heilsver-
künder waren in der Regel chiliastischer Art und sind es heute noch. Die
ernsten Bibelforscher, die Zeugen Jehovas, die Heiligen der letzten Tage
fühlen sich als die bei der großen Endauslese als für die himmlischen
Freuden Auserwählten, die über die dem Untergang geweihten Un- und
Falschgläubigen werden triumphieren können.

In dem genannten Buche von Fülöp-Miller wird von einem Bauernsohn
in England erzählt, er habe, hinter dem Pflug herschreitend, plötzlich
eine Stimme in sich vernommen, die ihn aufforderte, «die wahre Lehre
zu verkünden». Er (James Naylor) trat der Quäkersekte bei. Als er bei
den Zusammenkünften von seinen Gesichten und Erleuchtungen sprach,
geriet die Versammlung durch den Glanz seiner Augen und den
hinreißenden Schwung seiner Sprache in Ekstase. Die Kunde davon verbreitete

sich in der Umgebung. Immer größere Scharen strömten ihm aus
dem nahen Bristol zu. Er galt als der wiedererstandene Messias; als
solcher mußte er auch sein Jerusalem haben, in das er mit Triumph einziehen

konnte. Als solches ausersah er Bristol, woher die große Masse der
Gläubigen herstammte. Allein der glorreiche Einzug nahm ein noch
schlimmeres Ende als der in der Jesusgeschichte. Schon am nächsten Tage
wurde er verhaftet und rücklings auf einem Pferde sitzend durch ganz
Bristol gepeitscht. Dies aber steigerte nur den Fanatismus der Menge.
Und als Naylor am Pranger vom Henker mit glühendem Eisen die Zunge
durchbohrt wurde, stellte sich einer der Gläubigen neben ihn und
entfaltete vor der von Schmerz und Glaubensjubel hingerissenen Menge ein
großes Papier mit der Inschrift «Dies ist der Messias». So geschehen um
die Mitte des 17. Jahrhunderts.

Ebenfalls in England ereignete es sich ungefähr hundert Jahre später,
daß eine Magd, namens Joanna Southcott, mit der Behauptung Glauben
fand, sie sei das im 12. Kapitel der Apokalypse (Offenbarung Johannis)
verheißene schwangere Weib, das den neuen Heiland gebären werde.
Sogleich machten sich zwei Apostel, ein Flickschuster und ein Kupferstecher,

auf den Weg, um von der zweiten Gottesmutter zu zeugen. Und
mit welchem Erfolg! Kostbare Geschenke wurden gespendet, für die
Niederkunft ließ man ein prachtvolles, mit Gold und Atlas reich verziertes



Nr. 6 Freidenker 177

Bett herstellen. Tage und Wochen vor der erwarteten Geburt war das

Haus, in dem Joanna auf ihrer goldenen Lagerstatt ruhte, von Menschen
umdrängt. Sie aßen und schliefen auf der Straße, um dieses größte Ereignis

seit Christi Zeiten nicht zu verpassen. Joanna jedoch starb, noch ehe
6ie den sehnsüchtig erwarteten Messias zur Welt gebracht hatte. Die «Jünger»

wollten es lange Zeit nicht glauben. Sie pflegten die Tode wie eine
Lebende, legten ihr warme Tücher auf den Unterleib und wichen nicht,
bis der Leichengeruch auf die Straße drang. Als sie endlich doch an den
Tod glauben mußten, hofften sie, der Menschheit wenigstens die Messiasfrucht

erhalten zu können. Aerzte wurden herbeigeholt. Sie öffneten den
Leib der Toten. Er war leer und keine Spur einer einstigen Schwangerschaft

zu entdecken. Allein auch das brachte die Gläubigen nicht zur
Erkenntnis, daß sie die Betrogenen seien. Noch nach Jahrzehnten vertraten
sie mit Fanatismus ihre Ueberzeugung, Joanna Southcott sei die Messias-

gebärerin gewesen, doch habe die mangelnde Heilsbereitschaft der bösen
Welt Gott im letzten Augenblick dazu bewogen, seinen Sohn aus dem
geheiligten Leib der Jungfrau wieder zu sich zurückzuberufen.

Psychologisch bedeutsam ist die Tatsache, daß es in der Regel Leute
aus den niedersten Schichten der Bevölkerung waren, die zunächst aus
innerm Antrieb, dann getragen und gehoben vom Glauben der Masse,

zum Range von Propheten, Führern oder Erlösern emporstiegen. Und
auch ihre Anhänger gehörten zum größten Teil den ärmsten, gedrückten
Ständen an. Durch die Erhebung eines Menschen ihres Standes aus tiefster

Niedrigkeit zum göttlichen Sendboten fühlten sie sich selber auch
gehoben. Endlich konnten auch sie auf etwas stolz sein, hatten an etwas
Großem, Bedeutungsvollem teil, triumphierten über die in trügerischem
Glück ihr ewiges Heil verscherzenden Reichen und Mächtigen der Erde;
der Bann des Nichts war gebrochen.

Der Chiliasmus war aber nicht auf das Christentum beschränkt. Im
Orient, der ja das eigentliche Geburtsland der Religionen ist, traten
zahlreiche «Mes8iasse» auf. Davon nur ein einziges, unserer Zeit nahes
Beispiel. Der Derwisch Mohammed Achmed (geb. 1840) hatte sich jahrelang
durch die sudanesischen Dörfer gebettelt. Eines Tages trat er unter einen
Feigenbaum und verkündete sich mit lauter Rede als den Mahdi, den
verheißenen Befreier der rechtgläubigen Muselmanen von aller Bedrückung
und jeglichem Leid. Damals lebte die sudanesische Bevölkerung unter der
ausbeuterischen ägyptischen Herrschaft in den elendesten Umständen. Sie
wurde von den erpresserischen Steuereinnehmern unglaublich roh und
herzlos behandelt. Wenn da nun einer kam und den nahen Anbruch einer
Zeit prophezeite, wo es keine Steuereinnehmer gebe und die Armen herrlich

und in Freuden werden leben können, fand er selbstverständlich willige

Ohren und gläubige Herzen. Von weither pilgerten die Sudanesen
zu dem Feigenbaum in der Provinz Kordofan, um den Mahdi zu sehen



178 Freidenker Nr. 6

und ein Wort aus seinem Munde zu hören. Dieser war aber nicht nur ein
religiöser Schwärmer, er rief zum Kampfe gegen die verhaßten Bedrücker
auf, und aus allen Teilen des Landes strömten ihm die Gläubigen zu. An
der Spitze eines Heeres halbverhungerter, zerlumpter, fast unbewaffneter
Streiter erklärte er der ganzen türkisch-ägyptischen Herrschaft den

Krieg und trieb die Truppen des Khediven, die offenbar aus abergläubischer

Scheu einen richtigen Angriff gar nicht wagten, siegreich vor sich
her. Doch auch hier bewahrheitete sich das an früherer Stelle von solchen
Emporkömmlingen Gesagte: Kaum zur Macht gelangt, verwandelte sich
der ehemalige Bettelmönch in einen schlemmenden Genießer. Er ließ alle
schönen Mädchen, deren er habhaft werden konnte, in seinen Harem
bringen, trug die kostbarsten Gewänder und lebte in Völlerei. Zwar machten

die Mahdisten dem Khediven von Aegypten bös zu schaffen. Von 1881
bis 1889 hielten sie das Land besetzt; erst dann gelang es mit Hilfe
englischer Truppen, sie niederzuringen. Der Mahdi war im Jahre 1885
gestorben. Aber die armen, darbenden Sudanesen, deren Elend
weiterdauerte, hingen auch dem schwelgerischen Führer mit unvermindertem
Glauben an. Noch lange nach seinem Tode pilgerten die Sudanesen zu
den Trümmern des von den Engländern zerstörten weithin leuchtenden
Grabmals des Mahdi in der unerschütterlichen Zuversicht, er werde
auferstehen und sie zum letzten, entscheidenden Befreiungskampf gegen die
verhaßten Fremden führen.

Haben wir auf unserer raschen Umschau Europa, Asien und Afrika
berührt, werfen wir auch noch einen Blick auf das materialistische Amerika.

Da dort der Dollar herrscht und alles «nach Golde drängt, am
Golde hängt», darf man wohl annehmen, daß für chiliastische und andere
religiöse Phantastereien der Boden sehr ungünstig sei. Das würde zur
Voraussetzung haben, daß einerseits die Religion sich vor dem Mammon
wie vor dem Leibhaftigen bekreuzige und anderseits der nach irdischen
Schätzen Strebende die Religion mit ihrer aus dem Jenseits bezogenen
Moral von sich ferne halte, um seinem Gewissen jede Beunruhigung zu
ersparen. Dem ist aber nicht so. Wie überall auf der Welt leben auch hier
die himmlischen und die irdischen Götter im menschlichen Herzen friedlich

beieinander, und praktisch dient jeder dem andern. Da aber doch der
eine als heilig, der andere als profan gilt, schlagen die Inhaber der
materiellen Güter und die darnach Strebenden gerne die Religion als
Mäntelchen um sich, um darunter die raffig gekrümmten Finger zu verbergen.

Dies nur zwischenhinein, um gesagt zu haben, daß es nichts zu staunen
gibt, wenn gerade das Dollarland Amerika das Land der religiösen Schwärmerei,

ja sogar als das Exportland für solche Artikel ist. Letztes Jahr hat
Europa von dorther gleich zwei Apostel auf einmal bezogen.

Erfunden haben zwar die Amerikaner die Sektiererei nicht; die
Kolonisten haben sie von Europa mit hinüber gebracht, besonders die eng-



Nr. 6 Freidenker 179

lischen Presbyterianer (calvinistische Puritaner) und die Methodisten.
Diese sind in den USA sehr zahlreich; ihnen hat sich auch Präsident
Eisenhower nach seinem Amtsantritt angeschlossen.

Amerikanisches Gewächs dagegen ist das Mormonentum, das hierzulande

bis anhin ein fast unbemerktes Dasein geführt hat, nun aber durch
den neuerbauten Tempel in Bern sein zähes Leben (es ist jetzt rund 125
Jahre alt) deutlich demonstriert. Die Mormonen nennen sich die Heiligen
der letzten Tage, gehören also mit ihrem Glauben, für eine zukünftige
bessere Welt die Auserkorenen zu sein, zu den Chiliasten.

Da trat vor rund 130 Jahren in Nordamerika ein religiöser Schwärmer,
Joseph Smith, auf, der behauptete, er habe, von Engeln geleitet, in einem
Hügel bei der Stadt Palmyra im Staate New York eine Bibel ganz besonderer

Art gefunden, eine aus Goldplatten bestehende! In diesem «Buch
Mormon» stehe geschrieben, daß der beste Teil des jüdischen Volkes
schon zur Zeit des Turmbaues von Babel nach Amerika ausgewandert sei

und sich dort angesiedelt habe; Christus aber habe in der Zeit zwischen
seiner Auferstehung und Himmelfahrt den amerikanischen Juden einen
Besuch abgestattet und ihnen bei dieser Gelegenheit seine eigentliche,
wahre Offenbarung verkündet. Der jüdische Patriarch Mormon habe
diese in ägyptischer Sprache auf Goldplatten niedergeschrieben und in
einer Kiste in eben jenem Hügel zu Palmyra der Erde anvertraut». Die
Indianerstämme jener Gegend Nordamerikas wären nach Joseph Smith
also die Nachkömmlinge des jüdischen Zehnstämmereichs. Der Prophet
fand selbstverständlich Gläubige — an Phantastik konnten seine Angaben
ja kaum überboten werden — darunter auch solche, die den Druck des

Buches Mormon finanzierten. Der ägyptische Text mußte aber ins
Englische übersetzt werden. Darüber erzählt Fülöp-Miller: «Joseph Smith
sitzt Tag für Tag hinter einem grünen Vorhang, studiert mit Hilfe der
ebenfalls von ihm aufgefundenen durchsichtigen Wundersteine Urim und
Thummim die geheimnisvollen, in das lautere Gold geritzten Hieroglyphen

und diktiert deren Uebersetzung den draußen lauschenden Schreibern.»

Nun hätten aber drei seiner vertrautesten Jünger die Goldplatten
auch gerne gesehen und bestürmten ihren Meister, der ihrem Drängen
endlich nachgeben mußte. Er öffnete die Kiste. Sie war — leer. Bestürzung

bei den Jüngern. Allein der Prophet war nicht verlegen. Er stellte
sich überrascht und zornig über den Glaubensmangel der drei und wies
sie zu inbrünstigem Gebet um Erleuchtung an. Sie beteten viele Stunden
vor der Kiste, und als der Prophet diese wieder öffnete, «sahen» sie die
heiligen Tafeln. Was aber der fanatische chiliastische Glaube vermag,
davon zeugt der außerordentlich mühselige und gefahrvolle Zug von etwa
16 000 Mormonen nach dem Westen, wo sie in einer wüstenähnlichen
Gegend am großen Salzsee ihr «Neu-Jerusalem» gründeten und das Land
urbarisierten. Man geht wohl nicht fehl, wenn man einen Teil der An-



180 Freidenker Nr. 6

ziehungskraft, die das Mormonentum in seinem Entstehungslande
ausübte, auf die Vielweiberei zurückführt, die 1852 zum Gesetz des theo-
kratischen Mormonenstaates erhoben wurde.

Gegen Ende des 19. Jahrhunderts verstand es ein raffinierter
«Prophet», John Dowie, seine chiliastischen Weissagungen gewinnbringend mit
dem «Dollarismus» zu verbinden. Seine Anhänger, die Zionisten, erbauten
am Michigansee, 40 Meilen von Chicago entfernt, gleich den Mormonen
eine Stadt des Heils, die Zionsstadt (1899). Dowie gründete eine «Terrain-
und Belehnungsgesellschaft Zion», verpachtete Land an die Gläubigen auf
tausend Jahre, erbaute 1893 in Chicago ein Tabernakel, d. h. eine Stiftshütte

nach jüdischem Muster. Alljährlich feierte er mit seinen Anhängern
ein pompöses Laubhüttenfest und verkündete dabei im «Siloah-Taber-
nakel» immer neue und großartigere kommerzielle Botschaften. Bei einer
solchen Gelegenheit rief er aus: «Ich stehe hier für 25 Millionen Dollar!»
Ein andermal verhieß er seinen Anhängern: «Im ersten Jahr, in welchem
ich 7 Millionen Dollar verdiene, verteile ich unter euch — eine Million!»
Außerhalb Amerika hatte Dowie nur in der Schweiz einigen Erfolg. Seine
Herrlichkeit dauerte nicht sehr lange. Er wurde wegen unlauteren
Geschäftsgebarens und Polygamie vor Gericht gestellt. Also auch hier: Das

Ewig-Weibliche — zieht an.
Dem 20. Jahrhundert gehört die Gründung der «Neuen Christus-Kirche»

durch den Neger William Crowdy an. Er wurde plötzlich von der Idee
befallen, ein Engel habe ihm verkündet, daß er, Crowdy, der Erlöser sei,
und weiter offenbarte ihm der Engel, auch Abraham, Salomon, David
und Christus seien Neger gewesen. Warum auch nicht? Jeder Gott ist
das Ebenbild des Menschen, der ihn denkt. Und es ist sehr wohl begreiflich,

daß Crowdy unter seinen Stammesgenossen zahlreiche Anhänger
fand, denen eine schwarze Gottheit vertrauenswürdiger vorkam als eine
bleichgesichtige.

Diese gedrängte Auswahl an Beispielen chiliastischer Bewegungen
bedarf keiner Vermehrung, da ja auch heute noch Heilsverkünder wie Pilze
aus dem Boden schießen, und je sinnloser und phantastischer ihre
Botschaft klingt, desto größer ist die Zahl derer, die sich im Dunstkreis
ihrer Beschwörungen und Verheißungen verfangen.

Welchen Inhalt diese Botschaften im einzelnen haben mögen, immer
stellen sie einen glückhaften Zustand in Aussicht, zu dem aber nur die
gelangen, die im Sinne des einen Verkündigers (Sektenführers) glauben,
also nicht nur Christen im allgemeinen Sinne sind. Sie sollen sich als die
Bessern fühlen dürfen, selbstverständlich, sonst hätte ihre Absonderung
von den andern keinen Sinn. Dieses Sich-hinausgehoben-fühlen über die
Allgemeinheit, über die Masse ist übrigens bei vielen bewußt oder unbewußt

der eigentliche Antrieb zur Flucht in einen Sonderglauben. Sie
haben ein starkes Geltungsbedürfnis; es genügt ihnen nicht, im Schau-



Nr. 6 Freidenker 181

spiel «Leben» nur Statisten zu sein, sie wollen eine Rolle spielen. Und wenn
sie in unbeachteter Stellung sind, reizt es sie, zu triumphieren über die,
die über ihnen stehen, es besser haben, vielleicht hochnäsig auf sie
hinuntersehen oder als Vorgesetzte sie schlecht behandeln. Die Illusion ist
das Scheinland der Wunscherfüllung; es ist begreiflich, daß es

angesteuert wird von denen, die im Leben den «Platz an der Sonne» nicht
finden, nach dem alles Lebendige strebt. Es gilt, eine Wirklichkeit zu
schaffen, in der jeder unter uns das daseinsfrohe Wort sprechen kann:
«Hier bin ich Mensch, hier darf ich's sein!» Dann hat die uralte Angst
vor dem Sein ihren Nährboden verloren und damit erlöschen die über ihm
tanzenden Irrlichter chiliastischer und anderer mystischer Wunsch- und
Claubensphantasien.

Der Bauarbeiter Karl Abderhalden und — der Teufel

Wir entnehmen der «Tat» vom 28. April 1956 folgende Notiz:

«Wer an Gott glaubt, der beweise es durch Einzahlung auf
Postcheckrechnung VIII 44349, Karl Abderhalden, Bauarbeiter,
Zürich. Die Postquittung bitte aufbewahren, damit der Teufel mich
nicht betrügen kann. Die kleinste Einzahlung hilft mit, die Macht
des Teufels zu verdrängen. Kümmert Euch nicht darum, wie es

geschieht, sondern freut Euch, daß dies geschieht. Dem Teufel
opfert Ihr jährlich einen Haufen Geld, jetzt opfert für Gott einen
kleinen Beitrag und ich werde Euch erlösen aus den Krallen des
Teufels .» Also steht es in einem Traktätlein, das besagter
Bauarbeiter Abderhalden als Friedensbotschaft in Zürich auf der '

Straße verteilt oder verteilen läßt. Wir sind uns in Dingen der
Friedensbotschaften und des Sektierertums schon allerhand
gewöhnt, aber eine derartige Bauernfängerei und Postcheckbotschaft
ist uns bis jetzt noch nicht unter die Augen gekommen. Da es nicht
ausgeschlossen ist, daß einige primitive Gemüter kleine Beiträge
einzahlen, interessieren sich bestimmt Polizei und Postcheckamt
für diesen sonderbaren Apostel.

Wir haben dieser Zeitungsnotiz nichts hinzuzufügen. Wir sind uns schon
immer bewußt gewesen, daß sich mit Religion, Teufel und Höllenangst
vor jenseitiger Vergeltung ein gutes Geschäft machen lasse. Diese
«Erkenntnis» ist auch bei den in Massen agitierenden Sektenpredigern ab-


	Urangst und Glückseligkeit : (ein Gang durch menschliches Suchen und Irren anhand des Buches "Führer, Schwärmer und Rebellen")

