
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 6

Artikel: Spaziergänge im römischen Index

Autor: Becker, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


162 Freidenker Nr. 6

Spaziergänge im römischen Index
Von Dr. Karl Becker, Stuttgart

Man mag sich vielleicht fragen, was eine Betrachtung über das
Verzeichnis der von der römischen Kirche verbotenen Bücher in einer
freigeistigen Zeitschrift zu suchen hat. Sind wir doch in keiner Weise

gewillt, uns diesem Gebot einer machtlüsternen geistlichen Diktatur
zu unterwerfen. Aber wir wollen den hier verzeichneten Büchern
unsere besondere Aufmerksamkeit schenken, sie nicht nur lesen, sondern
das eine oder andere auch in unserm eigenen Bücherschrank aufstellen
und ihnen so zu der Verbreitung verhelfen, die ihnen zukommt.
Gleichzeitig zeigt uns der Index aber auch die ungeheure Gefahr dieser
dunklen Mächte für das geistige Leben.

1559 eingeführt, verwaltete die Congregatio Indicis bis 1917 das

Verzeichnis, seither das «Heilige Offizium». Die letzte Gesamtausgabe
erfolgte durch Leo XHI. im Jahre 1900, doch werden immer wieder neue
Titel und Verfasser als verboten bekanntgegeben. Neben dem Index
steht die zwingende Vorschrift der kirchlichen Druckerlaubnis,
«Imprimatur», die für alle religiösen und theologischen Veröffentlichungen

sowie auch für alle sonstigen Werke der Geistlichkeit besteht.
Seit der Herausbildung des Index in semer heutigen Form, wurde

jede Strömung, nicht nur der Kirchengeschichte, sondern des geistigen

Lebens überhaupt, die irgendwie von der offiziellen Linie abwich,
auf die Liste der verbotenen Bücher gesetzt.

Wir finden hier die Jansenisten, die der Vermittlung der Kirche die
Gnade Gottes gegenüberstellten, die Verderbnis der Natur und des

freien Willens sowie die Vorherbestimmung lehrten. Der Hermesianis-
tnus, an dem die kritische Philosophie nicht spurlos vorübergangen
war, hatte das gleiche Schicksal.

Wir finden weiter Bücher gegen die Jesuiten, Untersuchungen über
die Inquisition, über Arnold von Brescia, der als Schüler Abaelards im
zwölften Jahrhundert die Forderung aufstellte, daß die Geistlichen
sich die Armut der Apostel zum Vorbild nehmen sollten, wed er in
der politischen Macht und im Reichtum der Kirche ihre große
Gefahr erkannt hatte und deshalb von Land zu Land gehetzt wurde. Der
berühmte französische Kanzelredner Fénélon erscheint ebenfalls mit
einer Veröffentlichung (1699), in der er Frau Gyon, eine mystische
Schwärmerin, verteidigte.



Nr. 6 Freidenker 163

Die Fragen: «Hat die katholische Kirche Gebrechen?» oder «Was
enthalten die Urkunden des christlichen Altertums von der Ohren-
beichte? (1784), waren unzulässig. Die Beschäftigung mit dem Zölibat

(Carvé, Cerati, Theiner), die sich oft drastischer Titel bediente
(Cardinale, Bischöfe und Priester als Liebesabenteurer durch Zölibatgebot

und jesuitische Grundsätze historisch geschildert, 1833) höchst
unerwünscht, eine «Rechtfertigung der gemischten Ehen» (1821)
unmöglich.

Ignaz Freiherr von Wessenberg, der sich als Generalvikar des später
aufgelösten Bistums Konstanz um die Besserung der Schulverhältnisse
und um die Bildung des Klerus bemühte, sowie die deutsche Sprache
in Gesang und Liturgie einführte und die kirchlichen Feiertage verringerte,

geriet mit mehreren seiner Veröffentlichungen auf den Index.
Er wurde auch vom Papst als Koadjutor der Diözöse Konstanz nicht
anerkannt, seine Wahl zum Bistumsverweser wurde in Rom verworfen.

Die Absicht Wessenbergs, über den Wiener Kongreß eine
Deutsche Nationalkirche zu bilden, wäre ohnedies kaum Wirklichkeit
geworden (1833).

Der Index sollte auch den Widerspruch gegen das Mariendogma von
der unbefleckten Empfängnis ersticken. (H. Oswald, Dogmatische Ma-
riologi, 1855, Th. Braun, Katholische Antwort auf die päpsthche
Bulle über die Empfängnis Mariae, 1857).

Kritische Untersuchungen über «Die kirchlichen Zustände der
Gegenwart» (J. B. Hirscher, 1823), über «Die kathohsche Kirche Schlesiens»

(Theiner, 1826), über «Die katholische Kirche im neunzehnten
Jahrhundert und die zeitgemäße Umgestaltung ihrer Verfassung»
(Kopp, 1833) oder «50 Thesen zur Gestaltung der kirchlichen
Verhältnisse in der Gegenwart», waren allesamt für die Kirche unannehmbar.

(Vgl. «Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, und dem Pabst, was
des Pabstes ist, 1767).

Als trotz Index, Inquisition, Bischofseid und Syllabus moderne
Ideen in der Kirche immer mehr um sich griffen, sollte der Modernisteneid,

den jeder Kleriker ablegte, die Flut eindämmen. Veröffentlichungen,

die gegen diese Neueinführung aufzutreten wagten, wurden
unterdrückt. (Vgl. Der Modernisteneid, ein Appell an deutsche Priester)

Das vatikanische Konzil rief eine Flut von Gegenschriften hervor,
die in stattlicher Anzahl auf dem Index vertreten sind. Allen voran der
erste Bischof der Altkatholiken, Ignaz von Döllinger, mit seiner



164 Freidenker Nr. 6

Schrift «Der Papst und das Concü», die er unter dem Pseudonym
Janus herausgegeben hatte. Im übrigen sagen uns die Titel mehr, als
die Namen ihrer Verfasser. («Die Unvereinbarkeit der neuen
päpstlichen Glaubensdekrete mit der bayrischen Staatsverfassung»,
«Katholische Kirche oder Papst?», «Die unfreie und die freie Kirche
in ihren Beziehungen zur Glaubens- und Gewissenstyrannei»,
«Tagebuch während des Konzils geführt», «Das vatikanische Dogma
von dem Universalepiskopat und von der Unfehlbarkeit des Papstes»,
«Ist die Lehre von der Unfehlbarkeit des römischen Papstes
katholisch?», «Ist an die Stelle Christi für uns der Papst getreten?», «Das
Unfehlbarkeitsdekret auf seine Verbindlichkeit geprüft», «Die
Irrlehre des Honorius und das vatikanische Dekret». Sogar das altkatholische

Rituale kam auf den Index.
Während des Kulturkampfes wurden ebenfalls wichtige literarische

Zeugnisse der Gegner indiziert: (Vgl. Franz, Kulturkampf, München,

1954), «Die klösterlichen Genossenschaften in Bayern und die
Frage der Reichsgesetzgebung», «Hinschius, Die Orden und
Kongregationen der katholischen Kirche in Preußen» (1874).

Aus der neueren Zeit sind vor allem die französischen und italienischen

Modernisten mit fast allen ihren Werken auf dem Index
vertreten. Wir finden Pierre Batiffol, mit seinem Buch über die Eucharistie,

Ernesto Buonaiuti, von dem zuerst einzelne Werke, 1925 dann
das Gesamtwerk indiziert wurde. Josef Turmel wurde außerdem noch
exkommuniziert. Duchesne mit seiner Geschichte der alten Kirche,
Albert Houtin, Louis Jacolliot, mit seinen Thesen über die Abhängigkeit

des Christentums von Indien, die von Mathilde Ludendorff wieder

aufgegriffen wurden, Alfred Loisy, Adolphe Monod, Ernest
Renan, Johannes Hehn, mit ihren Untersuchungen über die biblische
und babylonische Gottesidee und seinem Buche «Wege zum
Monotheismus», schließhch Fr. Wieland mit mehreren Werken (z. B.
Mensa und Confessio, 1911) verfielen dem Verbot.

Auch Katechismen gerieten auf den Index, und wenn es um
grundsätzliche Fragen ging, wurden auch Zeitschriftenaufsätze nicht
verschont, so u. a. von Seb. Merkle, «Vergangenheit und Gegenwart der
katholisch-theologischen Fakultäten» (Akad. Rundschau, 1913) und
besonders Josef Wittig mit seinen Aufsätzen in der Zeitschrift «Hochland»,

«Die Erlösten». Wittig hat ein Leben hindurch seine Meinungen

behauptet, um daim unter dem Eindruck des Kriegsendes auf
dem Sterbebett zu kapitulieren. (Die Frage dieser «Bekehrungen»



Nr. 6 Freidenker 165

auf dem Kranken- und Sterbebett bedürfte einer besonderen Unter-
schung. Man denke an Heinrich Heine oder Ortega y Gasset).
Eine wissenschaftliche Leben-Jesu-Forschung wird nicht geduldet
(O. Nielsen, Der historische Jesus, 1929), schon das Leben Jesu von
David Friedrich Strauß wurde 1838 indiziert. Eine Schutzschrift
Edgar Bauers, «Der Streit der Kritik mit Kirche und Staat» (1845),
in der er für seinen Bruder Bruno Bauer eintrat, verfiel dem gleichen
Schicksal. Strauß und Bauer war ja auch von der protestantischen
Kirche, der sie angehörten, eine praktische Tätigkeit auf theologischem

Gebiet unmöglich gemacht worden.

Einen interessanten Romanstoff würde das Leben von Hugues
Félicité Robert de Lamennais abgeben. In seiner Jugend stand er so

sehr auf der Seite des Papstes, daß die Polizei Napoleons eine seiner
Schriften beschlagnahmte (1808). Im Jahre 1826 wurde eine
Broschüre gegen den Gallikanismus gerichtlich verurteilt. Mit der Gründung

einer Zeitimg nach der Juli-Revolution zog er sich die Feindschaft

der französischen Bischöfe zu, die in Rom gegen ihn arbeiteten.

Vergebens begab sich Lamennais mit Lacordaire und Montalem-
bert nach Rom; ihre Ideen wurden verurteilt. In diesem Fall hatte
die Maßregelung die Umkehr des Verurteilten zur Folge ; er schrieb
die «Worte eines Gläubigen», die durch ein Brève Gregors XVI.
verurteilt wurden. Der Papst sagte, es sei ein Buch «von geringem
Umfang, aber von ungeheurer Bosheit». Wegen politischer Schriften
wurde Lamennais noch zu einem Jahr Gefängnis und zu einer Geldbuße

verurteilt.
Die Zeugnisse katholischer Frömmigkeit wurden von der

Indexkongregation nicht weniger sorgfältig überwacht. Sie verbot Carl
Buddeus «Jesus Christus und die Essener, nach den Zeugnissen der
Augustiner-Nonne Anna Katharina Emmerich». Katharina war eine
der Stigmatisierten, von denen gegenwärtig Therese Neumann von
Konnersreuth ihrer Umgebung nach der Kommunion auch Fragen
hinsichtlich des taktischen Verhaltens der Christlich-Sozialen Union
in wirtschaftlichen Problemen zu beantworten pflegt, also zu einer
Art moderner Pythia und Orakel geworden ist. Die Zurückhaltung
der Kirche gegenüber diesen Erscheinungen geht also nicht ganz
soweit, wie es manchmal den Anschein hat. (Vgl. auch Luise Rinder, Die
Wahrheit über Konnersreuth, Fischer-Bücherei, 1954, zustimmend

Girolamo Savonarola war dem Papsttum so verhaßt, daß die
Erstausgabe seiner kleineren Schriften sofort indiziert wurde. — In



166 Freidenker Nr. 6

dem Streit Venedigs mit Paul V. verhängte der Papst schließlich
das Interdikt über Venedig. Diese furchtbarste Waffe des
mittelalterlichen Papsttums versagte hier, da der Servitenmönch Paolo
Sarpi in staatlichem Auftrag die Aufklärung der Bevölkerung
übernommen hatte. Ein Attentat auf Sarpi war dem Kardinal Borghese
schon vorher bekannt gewesen und die Meuchelmörder fanden im
Hause des päpstlichen Nuntius Unterschlupf. Sarpi schrieb nach
der Genesung von seiner schweren Verwundung seine berühmt
gewordene «Geschichte des Konzils von Trient» (1619) In einem seiner
Briefe meint Sarpi «Ich trage eine Maske, aber nur notgedrungen,
weil ohne sie in Italien niemand leben kann.»

Auch die Entwicklung der Philosophie bheb von den Einwirkungen

der Indexkongregation nicht unberührt. Immer wieder, wenn
neue Gesichtspunkte und Erkenntnisse erarbeitet waren, schleuderte
sie rücksichtslos ihren Bannstrahl.

So finden wir auf dem Index Pierre Bayle, den geistreichen
französischen Skeptiker, der die Vernunft als alleinige Richtschnur des

sittlichen Verhaltens des Menschen anerkannte, die Trennung von
Kirche und Staat forderte und Toleranz auch gegen Atheisten erwartete.

René Descartes, der, trotz seiner wissenschaftlichen Verdienste,
noch Gottesbeweise aufstellte, darin Pascal verwandt, der auch in
rehgiösen Dingen nicht konsequent genug dachte. Spinoza dürfte der
bedeutendste dieser Denker gewesen sein. Indiziert wurde auch Nikolaus

Malebranche und der erkenntnis-theoretische Idealismus Berkeleys.

Thomas Hobbes lehnte jede Metaphysik ab, Philosophie war für
ihn Erkenntnis der Wirkungen aus den Ursachen und umgekehrt:
wenn die Ursache bekannt ist, ist die Wirkung voraussehbar. Mit
seiner Forderung nach Unterordnung der Religion unter den Staat

zog sich die Hobbes die Feindschaft der Geistlichkeit zu und im
Parlament wurde eine Anklage wegen Gottlosigkeit gegen ihn erhoben.

Der berühmte Jurist Anselm Feuerbach verfaßte noch über hundert

Jahre nach dem Tode Hobbes einen Anti-Hobbes. Von John
Anthony Collins (1715), einer der ersten, der sich «Freidenker»
nannte und mit Locke in Briefwechsel stand, sollte wenigstens
einmal eine Auswahl seiner zahlreichen Schriften ins Deutsche übersetzt

werden. Hume und sein großer Nachfolger Kant wurden erst
im Jahre 1827 indiziert, wobei von Hume sämtliche, von Kant aber

nur die «Kritik der reinen Vernunft» verboten wurde, die bereits
1781 erschienen war. Der Königsberger Philosoph war schon 1794



Nr. 6 Freidenker 167

durch eine königliche Kabinettsorder wegen «Entstellung und
Herabwürdigung mancher Haupt- und Grundlehren der hl. Schrift und
des Christentums» verwarnt worden. Auch der Gegner Kants,
Bolzano, wurde 1828 mit seinem «Lehrbuch der Religionswissenschaft»
abgelehnt. Das Hauptwerk von Montesquieu, «Geist der Gesetze»

(1751), wurde bald nach dem Erscheinen, seine «Lettres persanes», in
denen er den Absolutismus von Staat und Kirche angriff, aber erst
40 Jahre später verboten. Der hervorragendste französische Materialist

der Zeit war Claude Adrien Helvétius (1715—1771). Die psychischen

Aeußerungen des Menschen sind bei ihm konsequent auf
physische Gegebenheiten zurückgeführt. Das französische Parlament ließ
sein Hauptwerk «Ueber den Verstand» verbrennen (1759). Friedrich
der Große rief Helvétius 1765 an seinen Hof. Die Enzyklopädie, an
der hauptsächlich D'Alembert und Diderot mitgearbeitet hatten,
verfiel der Verurteilung, weil sie all diese Erkenntnisse mitverarbeitete

(1759). (Noch 1873 wurde das in Frankreich erscheinende Lexikon

von Larousse verurteilt.) Am Hof des Preußenkönigs weilte auch
Julien Offray de Lamettrie; Friedrich veranlaßte die Ausgabe seiner
gesammelten Werke. Lamettrie führt in seinem Hauptwerk «Der
Mensch, eine Maschine» aus, daß nur Naturwissenschafter über das

Leib-Seele-Problem urteilen können. Nicht die bloßen Meinungen
der Philosophen, sondern allein Beobachtung und Erfahrung sind
maßgebend. Die Sinne zeigen uns eine eindeutige Wechselbeziehung
zwischen seelischen und körperlichen Zuständen. Die Ausbildung
des Gehirns läßt bei Menschen und Tieren verschiedene Stufen
erkennen, die verschiedenen Stufen des geistigen Lebens entsprechen.
Der Wert der Vernunft ist nicht von ihrer «Geistigkeit» abhängig,
sondern von ihren Leistungen. An die Seite Lamettries trat Paul
Heinrich Dietrich Baron von Holbach aus Edesheim in der Pfalz.

Eine neue Stufe philosophischen Denkens begann mit Jean Jacques
Rousseau, dessen kulturkritischer, pädagogischer und staatsrechtlicher

Einfluß die französische Revolution mit vorbereitete. Sein

«Emile, ou de l'éducation» wurde im Erscheinungsjahr indiziert, der
«Gesellschaftsvertrag» einige Jahre später. Das ungeheuer umfangreiche

Werk von François Marie Voltaire ist auch mit einer
stattlichen Anzahl von Titeln auf dem Index vertreten. Es sei hier nur
sein Roman «Candide ou l'optimisme» hervorgehoben, in dem er
mit glänzender Satire den Unsterblichkeitsgedanken bekämpft.

Der Politiker, Gelehrte und Jurist Hugo Grotius beschäftigte sich



168 Freidenker Nr. 6

in seinem abenteuerlichen Leben auch mit theologischen Fragen und
er kam zu Auffassungen, die ihn mit der Kirche in Widerspruch
brachten. Es ging dabei im wesentlichen um die Gnaden- und
Versöhnungslehre, Gebiete, die wir getrost den Theologen überlassen
wollen. Grotius tat sich auch als Verteidiger des Christentums hervor,

forderte jedoch Toleranz für alle Religionen. In seinen Anmerkungen

zum alten und neuen Testament erklärte er die Bibel
grammatisch und nicht dogmatisch, ein Beginnen, das das Entsetzen aller
Orthodoxen hervorrief. Er erkannte das «Hohelied» als Liebesgesang
zwischen der ägyptischen' Königstochter und Salome und bemerkte,
daß Salomo nicht der Verfasser des «Prediger» war.

Noch ein anderer berühmter Jurist der Zeit, Samuel von Pufendorf
(1632—1694), erregte mit manchen Werken Anstoß; es war auch
nicht einfach, sich zwischen Orthodoxen, Calvinern, Reformierten
und Lutherischen zurechtzufinden. Er wollte die Theologie nach
mathematischer Methode behandelt wissen, worauf ihn seine
Professorenkollegen einen Atheisten nannten, verdächtige Stellen aus
seinen Schriften zusammentrugen, ihn bei der Regierung anzeigten,
seine Entfernung von der Universität betrieben, ja das Bücherschreiben

ihm auch verbieten wollten.
Von neueren Philosophen gelangte eigentlich nur Henri Bergson

auf den Index, obwohl er doch rehgiösen Auffassungen viel näher
stand als wissenschaftlicher Erkenntnis.

Freidenkende Dichter scheinen so gefährlich, daß auch sie
verboten werden müssen. So ist vor allem die neuere französische
Literatur für den gläubigen Katholiken tabu. Von George Sand, Balzac,
Dumas und Stendhal wurden nur die Liebesromane verurteilt, von
Maurice Maeterlinck und Emile Zola sämthche Werke. Bei Flaubert
mißfiel Madame Bovary und Salambo, von Victor Hugo «Notre
Dame de Paris» und «Les miserables». Aus der deutschen Literatur
wurde nur Heinrich Heine verfemt, von den Italienern Gabriele
d''Annunzio.

Daniel de Foe, der Verfasser des Robinson und der «Moll Flan-
ders», wurde mit seiner «Politischen Geschichte des Teufels im Altertum

und in der Neuzeit» (1743) indiziert. Der Protestant Eduard
Gibbon wegen seiner umfangreichen Geschichte des Verfalls und
Untergangs der alten Welt (1783), in der das frühe Christentum
seiner Gloriole entkleidet wird. Auch die kurze Geschichte Englands
von Oliver Goldsmith wurde verboten (1823). In Gregorovius achtbän-



Nr. 6 Freidenker 169

diger «Geschichte der Stadt Rom im Mittelalter» und ihrer Vorarbeit
«Die Grahmäler der römischen Päpste» waren mancherlei
unerwünschte Tatsachen zu finden, die den Zugang zu diesem monumentalen

Geschichtswerk für Katholiken verschlossen.
Der berühmte französische Geschichtsschreiber Jules Michelet kam

mit seinem Lutherbuch, seiner Schriften «Der Priester, die Frau und
die Familie» und «Ueber die Liebe» auf den Index.

Naturwissenschaftliche Werke finden wir auf dem Index kaum;
der Kampf gegen Galilei wurde mit schärferen Waffen geführt. (Vgl.
zu Galilei neuerdings auch die historischen Romane von Max Brod
«Galilei in Gefangenschaft» (Winterthur 1948, 783 S.) und Zsolt
Harsanyi «Und sie bewegt sich doch» (Wien 1952, 760 S.). Wenn die
Geschichte der Prostitution von Paul Lacroix verboten wurde, so
dürfte dabei auch diese Einrichtung im mittelalterlichen Rom und
die Gewinne, die das Papsttum daraus gezogen haben soll, eine Rolle
gespielt haben. Auch der holländische Frauenarzt Henry van de
Velde erscheint mit seiner «Vollkommenen Ehe» auf dem Index. Darwin

mit seiner «Entstehung derArten» ist nicht ausdrücklich genannt,
wohl aber sein Großvater, Erasmus Darwin, mit seiner Zoonomia.

Außer diesen namentlich genannten Büchern ist aber grundsätzlich

alles verboten, was der Kirche irgendwie Schaden könnte: Also
alle Bibelausgaben und Uebersetzungen, die von Nichtkatholiken
herrühren; erst in letzter Zeit wurde hiervon eine Ausnahme
gemacht; Bücher, die die Grundlagen der Religion angreifen, alle
Veröffentlichungen von Nichtkatholiken über religiöse Fragen, sofern
sie gegen den Katholizismus Stellung nehmen, Bücher, die eine
katholische Glaubenslehre angreifen oder verspotten, Irrlehren, die von
der Kirche verworfen sind, verteidigen; Bücher gegen die Hierarchie,
Veröffentlichungen die den Selbstmord, die Ehescheidung, das Duell, 1

die Freimaurerei empfehlen. Mit diesen außerordentlich weitgefaßten

Bestimmungen ist tatsächlich alles getroffen, was in den letzten
Jahrhunderten mit zum Fortschritt des geistigen Lebens beigetragen
hat. Nicht nur die Lektüre, sondern auch der Kauf, das Verlegen
oder die Herstellung dieser Bücher ist nach katholischer Auffassung
Sünde ; nur der Bischof kann die Erlaubnis zum Lesen erteilen (vgl.
Albert Sleumer, Index Romanus, Osnabrück, 1934, 216 S.).

Ob Gott die Menschen geschaffen, ist fraglich; daß sich die Menschen
ihren Gott schaffen, ist gewiß. Feuerbach


	Spaziergänge im römischen Index

