
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 5

Rubrik: Literatur

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


148 Freidenker Nr. 5

endgültige. Sieg des kopemikanischen Gedankens, der Darwinismus
und die Einsteinsche Relativitätstheorie. Gemessen an diesen gewaltigen

geistigen Umlagerangen erscheint es als eine Anmaßung
sondergleichen, wenn man Papst Pius XLT. als einen Revolutionär bezeichnet,

selbst wenn man eine ganze Reihe Vorbehalte anführt. Dabei mag
man noch die Feier seines 80. Geburtstages als «mildernd» in Rechnung

stellen, doch das rechtfertigt keineswegs eine Verfälschung
historischer Tatsachen, die unzweideutig dartun, daß sich die Romkirche
— unter dem Druck des Weltgeschehens — ideologisch auf dem Rückzüge

befindet. Monsignore O. Mauer hat mit seinem byzantinischen
Aussprach der Sache des Katholizismus einen schlechten Dienst
erwiesen. H.

Literatur

Rudolf Zocher: Philosophie in Begegnung mit Religion und Wissenschaft. Nr. 15
der Reihe «Glauben und Wissen». (Ernst Reinhardt Verlag München/Basel. 1955.

79 Seiten.)

Das vorliegende Heft zeigt die Vorzüge der schon vorausgegangenen
Nummern, von denen hier bereits mehrere besprochen worden sind. Die kleine
Broschüre führt uns mit kundiger Hand an die Probleme heran, die auch uns am
Herzen liegen. Die Antworten auf die gestellten Fragen lauten zwar nicht so
bestimmt, wie wir es gerne sähen, und rechnen noch mit schwachen Möglichkeiten
einer christlichen Lösung. Aher nirgends wird diese christliche Lösung aufdringlich

in den Vordergrund gerückt, sie bleibt bescheiden im Hintergrund.
Der Verfasser, Prof. Rudolf Zocher, doziert seit rund 30 Jahren Philosophie

an der Universität Erlangen; er weiß Bescheid in den zur Diskussion stehenden
Fragen.

Die Schrift stellt sich eine doppelte Aufgabe: Sie will als erste Einführung
dienen; sie hofft aber, auch denen noch etwas sagen zu können, welche die vorliegende

Problematik bereits aus eigenen Studien kennen. So setzt denn Kapitel III
schon recht viele Kenntnisse voraus, wie sie dem Anfänger kaum zur Verfügung
stehen. Doch sei dankbar anerkannt: Zocher hat wirklich etwas zu sagen, dem

Anfänger und dem Philosophen vom Fach. Auf Schritt und Tritt spürt man die
feste Führung, wie sie nur die zuverlässige Kenntnis und das eigene Durchdenken
der Probleme zu schaffen vermag.

In wesentlichen Punkten kommt uns der Verfasser erfreulich nahe. So Seite 12,
wo er den philosophischen Gottesbegriff deutlich trennt vom biblisch-religiösen
Gottesbegriff. So Seite 15 in folgenden Ausführungen: In der Religion erfaßt der
Mensch den Sinn und Grund der Welt im Gefühl. Wo aber dieses Weltgefühl sich
gestalten will, wo es in Mythen, Legenden und Symbolen bis hinauf zur begrifflich
fixierten Dogmatik und Theologie mit dem Wahrheitsgehalt der Philosophie in



Nr. 5 Freidenker 149

Konkurrenz tritt, da erweist sich die Philosophie mit Notwendigkeit als der
überlegene Partner. «Die Gestalt, die sich die Religion gibt, führt sie in Grenzformen
zum Wettstreit mit der Philosophie und — zur Niederlage. Die in dogmatischen
Prägungen ihre Grenzen überschreitende Religion wird durch die Philosophie im
Laufe der geschichtlichen Entwicklung des Geistes in ihre Wesensschranken
zurückgewiesen.»

Eine Fülle anderer guter Formulierungen und wertvoller Einsichten erfreut
den aufmerksamen Leser. So lesen wir Seite 23: Die Philosophie nimmt der Religion

das Welterkennen aus der Hand. Nachträglich wird dieses Welterkennen
der Philosophie selbst wieder aus der Hand genommen durch die Wissenschaft,
soweit diese zu ihrer Selbständigkeit gelangt. Da und dort wird es uns schmerzlich

bewußt, daß der Verfasser sachrichtig wohl an die Entscheidung zwischen
Philosophie und Religion heranführt, die Entscheidung selbst aber nicht mehr auf
sich nimmt. Uns ist ein Ausweichen hier nicht möglich; doch setzen wir uns mit
unserer Entscheidung nicht eigentlich in einen sachlichen Gegensatz zum Autor,
wir gehen einfach an bestimmten Stellen einen Schritt über den Autor hinaus.

So bringt uns der Autor gewiß nicht die Erfüllung aller unserer Wünsche;
aber er bringt uns doch recht wertvolle Ansätze und Anregungen zu eigenem
Durchdenken des sehr komplexen Problems Philosophie-Wissenschaft und Religion.

Darum sei ihm und dem Verlag auch von unserer Seite für die vorliegende
Veröffentlichung gedankt! 0.

Antireligiöses aus dem Roman «Die Welt des William Clissold» von H. G. Wells.
(Paul Zsolnay Verlag, Wien)

«Ich kann mir nichts Schrecklicheres vorstellen als die Lage eines Priesters, der
seinen Glauben wirklich verloren hat und diese Tatsache bekannt werden läßt.
Entsetzliche Schwierigkeiten stehen ihm bevor, Maßregelungen, Verhöre, innere
Kämpfe mit der noch tief in ihm wurzelnden Gewohnheit der Unterwerfung; und
schließlich wird er in eine ihm fremde, weite, wilde, stürmische Welt voll der
Wechselfälle und unbekannten Gefahren hinausgestoßen. Er kennt die Gepflogenheiten

der Menschen nicht; sie essen anders als er, kleiden sich anders, ja, waschen
sich sogar in einer ihm ungewohnten Weise. Sein einziger Besitz ist seine
armselige und kaum verwertbare Bildung. Seine Familie hat er verloren, als er Priester
wurde, und nun hat er keine Freunde, keinen Kreis, dem er angehört. Für eine
große Gruppe von Menschen, für die Gemeinschaft, die ihm am nächsten steht,
weil er sie am besten kennt, ist er fortan ein Gezeichneter. Bei allen übrigen wird
er als Querkopf gelten. Ich kenne den Marktpreis eines seiner Würde entkleideten
Priesters nicht, doch wenn er nicht irgend ein besonderes Talent hat, gehört er
bestimmt zu den wohlfeilsten unter allen Obdachlosen. Wer gibt ihm Arbeit?

So kann ich es nur zu gut verstehen, wenn mancher arme Teufel, der, Auflehnung

im Herzen, der Kirche entrinnen möchte, die große Welt, in der wir heute
leben, angstvoll betrachtet,vdie Schönheit ihrer Weite und ihrer Freiheit empfindet,

den lockenden Ruf ihres reicheren Lebens vernimmt und dennoch schaudernd
und eilends in die bedrückend enge, aber weniger gefahrvolle Festung des Glaubens

zurückflieht und dabei, nicht ganz ehrlich vielleicht, doch aus leidenschaftlich

bewegtem Herzen ein Stoßgebet murmelt: ,Ich glaube an Dich, o Herr. Hilf
mir in meinem Unglauben!' .»


	Literatur

