Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)
Heft: 5
Rubrik: Literatur

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

148 Freidenker ; Nr. 5

endgiiltige. Sieg des kopernikanischen Gedankens, der Darwinismus
und die Einsteinsche Relativitiitstheorie. Gemessen an diesen gewal-
tigen geistigen Umlagerungen erscheint es als eine AnmaBung sonder-
gleichen, wenn man Papst Pius XII. als einen Revolutioniir bezeich-
net, selbst wenn man eine ganze Reihe Vorbehalte anfiihrt. Dabei mag
man noch die Feier seines 80. Geburtstages als «mildernd» in Rech-
nung stellen, doch das rechtfertigt keineswegs eine Verfilschung histo-
rischer Tatsachen, die unzweideutig dartun, daf3 sich die Romkirche
— unter dem Druck des Weltgeschehens — ideologisch auf dem Riick-
zuge befindet. Monsignore O. Mauer hat mit seinem byzantinischen
Ausspruch der Sache des Katholizismus einen schlechten Dienst er-
wiesen. H.

Literatur

Rudolf Zocher: Philosophie in Begegnung mit Religion und Wissenschaft. Nr. 15
der Reihe «Glauben und Wissen». (Ernst Reinhardt Verlag Miinchen/Basel. 1955.
79 Seiten.)

Das vorliegende Heft zeigt die Vorziige der schon vorausgegangenen Num-
mern, von denen hier bereits mehrere besprochen worden sind. Die kleine Bro-
schiire fiihrt uns mit kundiger Hand an die Probleme heran, die auch uns am
Herzen liegen. Die Antworten auf die gestellten Fragen lauten zwar nicht so be-
stimmt, wie wir es gerne sihen, und rechnen noch mit schwachen Moglichkeiten
einer christlichen Losung. Aber nirgends wird diese christliche Losung aufdring-
lich in den Vordergrund geriickt, sie bleibt bescheiden im Hintergrund.

Der Verfasser, Prof. Rudolf Zocher, doziert seit rund 30 Jahren Philosophie
an der Universitdt Erlangen; er weil Bescheid in den zur Diskussion stehenden
Fragen.

Die Schrift stellt sich eine doppelte Aufgabe: Sie will als erste Einfiihrung die-
nen; sie hofft aber, auch denen noch etwas sagen zu konnen, welche die vorlie-
gende Problematik bereits aus eigenen Studien kennen. So setzt denn Kapitel III
schon recht viele Kenntnisse voraus, wie sie dem Anfinger kaum zur Verfiigung
stehen. Doch sei dankbar anerkannt: Zocher hat wirklich etwas zu sagen, dem
Anfinger und dem Philosophen vom Fach. Auf Schritt und Tritt spiirt man die
feste Fiihrung, wie sie nur die zuverlidssige Kenntnis und das eigene Durchdenken
der Probleme zu schaffen vermag.

In wesentlichen Punkten kommt uns der Verfasser erfreulich nahe. So Seite 12,
wo er den philosophischen Gottesbegriff deutlich trennt vom biblisch-religiosen
Gottesbegriff. So Seite 15 in folgenden Ausfithrungen: In der Religion erfaBt der
Mensch den Sinn und Grund der Welt im Gefiihl. Wo aber dieses Weltgefiihl sich
gestalten will, wo es in Mythen, Legenden und Symbolen bis hinauf zur begrifflich
fixierten Dogmatik und Theologie mit dem Wahrheitsgehalt der Philosophie in



Nr.5 Freidenker 149

Konkurrenz tritt, da erweist sich die Philosophie mit Notwendigkeit als der iiber-
legene Partner. «Die Gestalt, die sich die Religion gibt, fiihrt sie in Grenzformen
zum Wettstreit mit der Philosophie und — zur Niederlage. Die in dogmatischen
Prigungen ihre Grenzen iiberschreitende Religion wird durch die Philosophie im
Laufe der geschichtlichen Entwicklung des Geistes in ihre Wesensschranken zu-
riickgewiesen.»

Eine Fiille anderer guter Formulierungen und wertvoller Einsichten erfreut
den aufmerksamen Leser. So lesen wir Seite 23: Die Philosophie nimmt der Reli-
gion das Welterkennen aus der Hand. Nachtriglich wird dieses Welterkennen
der Philosophie selbst wieder aus der Hand genommen durch die Wissenschaft,
soweit diese zu ihrer Selbstindigkeit gelangt. Da und dort wird es uns schmerz-
lich bewuBt, daB der Verfasser sachrichtig wohl an die Entscheidung zwischen
Philosophie und Religion heranfiihrt, die Entscheidung selbst aber nicht mehr auf
sich nimmt. Uns ist ein Ausweichen hier nicht méglich; doch setzen wir uns mit
unserer Entscheidung nicht eigentlich in einen sachlichen Gegensatz zum Autor,
wir gehen einfach an bestimmten Stellen einen Schritt iiber den Autor hinaus.

So bringt uns der Autor gewiB nicht die Erfiillung aller unserer Wiinsche;
aber er bringt uns doch recht wertvolle Ansdtze und Anregungen zu eigenem
Durchdenken des sehr komplexen Problems Philosophie-Wissenschaft und Reli-
gion. Darum sei ihm und dem Verlag auch von unserer Seite fiir die vorliegende
Veroffentlichung gedankt! 0.

Antireligiéses aus dem Roman «Die Welt des William Clissold» von H.G. Wells.
(Paul Zsolnay Verlag, Wien)

«Ich kann mir nichts Schrecklicheres vorstellen als die Lage eines Priesters, der
seinen Glauben wirklich verloren hat und diese Tatsache bekannt werden laBt.
Entsetzliche Schwierigkeiten stehen ihm bevor, MaBregelungen, Verhore, innere
Kimpfe mit der noch tief in ihm wurzelnden Gewohnheit der Unterwerfung; und
schlieBlich wird er in eine ihm fremde, weite, wilde, stiirmische Welt voll der
Wechselfille und unbekannten Gefahren hinausgestoBen. Er kennt die Gepflogen-
heiten der Menschen nicht; sie essen anders als er, kleiden sich anders, ja, waschen
sich sogar in einer ihm ungewohnten Weise. Sein einziger Besitz ist seine arm-
selige und kaum verwertbare Bildung. Seine Familie hat er verloren, als er Priester
wurde, und nun hat er keine Freunde, keinen Kreis, dem er angehort. Fiir eine
groBe Gruppe von Menschen, fiir die Gemeinschaft, die ihm am nichsten steht,
weil er sie am besten kennt, ist er fortan ein Gezeichneter. Bei allen iibrigen wird
er als Querkopf gelten. Ich kenne den Marktpreis eines seiner Wiirde entkleideten
Priesters nicht, doch wenn er nicht irgend ein besonderes Talent hat, gehort er be-
stimmt zu den wohlfeilsten unter allen Obdachlosen. Wer gibt ihm Arbeit?

So kann ich es nur zu gut verstehen, wenn mancher arme Teufel, der, Aufleh-
nung im Herzen, der Kirche entrinnen méchte, die groBe Welt, in der wir heute
leben, angstvoll betrachtet,*die Schonheit ihrer Weite und ihrer Freiheit empfin-
det, den lockenden Ruf ihres reicheren Lebens vernimmt und dennoch schaudernd
und eilends in die bedriickend enge, aber weniger gefahrvolle Festung des Glau-
bens zuriickflicht und dabei, nicht ganz ehrlich vielleicht, doch aus leidenschaft-
lich bewegtem Herzen ein StoBgebet murmelt: ,Ich glaube an Dich, o Herr. Hilf
mir in meinem Unglauben! .. .»



	Literatur

