
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 5

Artikel: Das Menschenbild der Gegenwart

Autor: Hartwig, Th.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410527

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410527
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 5 Freidenker 143

«Ebenbild Gottes» machen. Wer sich durch materielle Lockungen
nicht gläubig machen läßt, auf den wirken die «Ideale». Außerdem
läßt sich keiner die eigene Kindheitsüberlieferung gern nehmen —
aus Geltungsgefühl.

Die «Wunder» und «übernatürlichen Offenbarungen», die den
dauernden Konnex aller Sterblichen mit dem Himmel zu «beweisen»
scheinen, liegen allzusehr im Rahmen der ortsüblichen Tradition oder
jeweiligen Kindheitssuggestion, als daß in ihnen irgendeine objektive
Wahrheit gesehen werden könnte. Die Parapsychologie hat den
Spiritismus in all seinen Abarten genug widerlegt.

Also : Bequemlichkeit, Geltungsgefühl und Materialismus sowie ein
an jeder Objektivität uninteressierter Idealismus ergeben zusammen
jenen Nihilismus, den jeder als das «Wort Gottes» Irinstellen kann.

Wer mit diesen Zusammenhängen die Menschheit «erlösen» will,
überlege zuerst, ob er nicht selber moralisch, intellektuell und seelisch
morbide ist oder zumindest zu den «Irregeleiteten» gehört, mit denen
der Gläubige der nie im eigenen Auge «Balken» sieht selbstherrlich
andere degradieren will. Hans Radkau.

Das Menschenbild der Gegenwart

Ueber dieses Thema sprach Universitätsprofessor Leo Gabriel
(Wien) im Rahmen der Sendereihe «Philosophie und Leben» am 20.

März 1956 (um 22.30 Uhr) im österreichischen Rundfunk (Sender
Wien II) Wessen man sich da zu versehen hatte, erhellt aus der
Tatsache, daß Gabriel im Jahre 1950 ein Buch über «Existenzphilosophie»

im Verlag Herold (Wien) veröffentlicht hat. Dort konnte man
im Vorwort lesen:

«Der Glanz der Gottheit, der in der Weltgeschichte erlosch, kann jeden Augenblick

wieder hervorbrechen. Denn Gott ist nicht tot, das ist unsere Gewißheit.»

Gegen solchen Brustton der Ueberzeugung kann man natürlich nicht
polemisieren, zumal Gabriel auf alle jene geistigen Vorbehalte verzichtet,

die Jaspers macht, um seinen Gottesbegriff halbwegs transzendent
zu gestalten. Gabriel hat keinerlei philosophische Hemmungen; er
sagt schlicht und einfach : «Gott ist nicht tot», was sich mit der
Vorstellung eines alttestamentlichen Gottes oder auch mit der christlichen
Dreifaltigkeit verträgt, worüber bereits Ernst Haeckel spottete, indem



144 Freidenker Nr. 5

er einen solchen primitiven Gott als «gasförmiges Wirbeltier» bezeichnet

hat. Gabriel setzt sich nicht einmal mit Kierkegaard auseinander,
der bekanntlich einmal haarspalterisch bemerkt hat: «Alles, was
existiert, verändert sich ; Gott verändert sich nicht, also existiert er nicht.»

Das ist natürlich keine Absage an Gott, sondern nur an den menschlichen

Existenzbegriff. (Nebenbei: Der religiöse Fanatiker Kierkegaard

hat die Bibel schlecht gelesen, sonst müßte er wissen, daß der
angeblich starre Bibelgott sich im Lauf der Zeit ganz gewaltig verändert

hat. Aus dem rachsüchtigen, eifernden Stammesgott vom Berge
Sinai hat sich im Laufe der Geschichte des «auserwählten» Volkes ein
ganz anderer Gott entwickelt. Namentlich seit der babylonischen
Gefangenschaft der Juden tritt der Wandel im Charakter Jahves deutlich

hervor; er gewinnt geradezu christliche Züge.)
Wie dem auch sei, Gabriel nimmt eine Art Mittelstellung zwischen

Jaspers und Heidegger ein: Von ersterem hat er hauptsächlich die
Daseinsangst übernommen, von letzterem vor allem den Begriff des

«Nichts». Wohl hatte bereits der altgriechische Philosoph Parmenides
warnend seine Stimme erhoben, um originalitätslüsterne Sophisten
abzuschrecken, sich in Gebiete vorzuwagen, wo es keine geistige Atemluft

mehr gibt : «Denn es ist unmöglich, daß dies zwingend erwiesen
wird : es sei Nichtseiendes. Vielmehr halte du von diesem Weg der
Forschung den Gedanken fern!» Es möge auch daran erinnert werden,
daß der Dichter Friedrich Hebbel eine treffende Bemerkung zur Frage
des Nichtseins gemacht hat; er war kein Philosoph, aber er besaß ein
femes Sprachgefühl, das ihn veranlaßte, in seinem Tagebuch (1845)
zu vermerken :

«An das Nichts kann man nicht denken, ohne ihm etwas zu schenken, wenigstens

den Namen, der es schon zu etwas macht und es aus der Sphäre der
UnUnterscheidbarkeit, der es angehört, erhebt. Die Sprache kommt noch
öfter in den Fall, daß sie das Undenkbare denken, das Unmögliche und Nicht-
existierende als möglich und existierend behandeln muß, weil sie den

entgegengesetzten Begriffen nur so einen vollständigen Ausdruck verschaffen
kann. Eine ihrer dunkelsten und wichtigsten Seiten!»

Im Jahre 1847 kam Hebbel noch einmal auf diese Frage zurück und
meinte ganz allgemein : «Nach dem Grade, wie ein Mensch die in der
Sprache niedergelegten allgemeinen Erfahrungen zu seinen eigenen
erhoben hat, soll man seine Bildung messen und diesen Grad nach dem
Gebrauch, den er von den Wörtern macht». Von diesem Standpunkt
aus betrachtet, vertragen sich Philologie und Philosophie nicht gut
miteinander und man versteht, warum Hebbel, der von allem Anfang



Nr. 5 Freidenker 145

an auf die Philosophie schlecht zu sprechen war, sich 1838 zu dem
Ausspruch hinreißen ließ : «Die Philosophie ist eine höhere Pathologie».

Was für den Existentialismus ja auch wirklich zutrifft.
Wo aber bleibt bei alledem das «Menschenbild der Gegenwart»?

Nun, Gabriel macht sich die Sache recht bequem, indem er neben der
Lebensangst des heutigen Menschen und dessen Grauen vor dem
drohenden Nichts auch noch das astronomische Weltbild dafür
verantwortlich macht, daß «der Glanz der Gottheit» in den Köpfen der
Gegenwartsmenschen zu verlöschen droht. Bekanntlich hat sich aus den
Beobachtungen der Astronomen ergeben, daß die Himmelskörper
auseinanderstreben, d. h. daß das ganze Weltall expandiert. Die Spektrallinien

der fernen galaktischen Systeme zeigen eine deutliche Verschiebung,

was nach dem Dopplerschen Prinzip darauf schließen läßt, daß
sich diese Sternhaufen nicht nur von uns, sondern auch untereinander
entfernen.

Aus dieser Tatsache haben einige gefinkelte Theologen den voreiligen

Schluß gezogen, daß der gegenwärtige Zustand des gesamten Weltalls

auf eine gewaltige «Urexplosion» zurückzuführen sei, die vor einigen

Millionen Jahren stattgefunden habe, deren Sprengkraft sich
heute noch in der zu beobachtenden Expansion des Weltalls auswirke.
Diese Urexplosion sei einem «Schöpfungsakt» gleichzusetzen. Natürlich

ist das eine willkürliche Annahme, denn es könnte auch ein
rhythmischer Vorgang vorliegen, und auf die momentane Expansion des

Weltalls könnte nach Ablauf einer bestimmten Zeit eine Periode der

In einer Arbeit des dänischen Theologie-Professors Sören Holm (Schweiz.
Theologische Umschau, Heft 1/2 1956) lese ich eben eine köstliche Anekdote.

Sie soll unseren Lesern nicht vorenthalten werden und lautet ungefähr

folgendermaßen:

In einer Gesellschaft macht sich ein Theologe lustig über die Philosophen:

«Wunderliche Leute, diese Philosophen! Da binden sie sich ein
schwarzes Tuch vor die Augen, treten in ein stockdunkles Zimmer und
suchen eine schwarze Katze, die sich sicher nicht in dem Zimmer befindet.»

Der Philosoph lächelte und gab zu bedenken: «Dem mag wohl so sein.
Doch sind die Theologen ja noch viel wunderlicher. Auch sie binden sich
ein schwarzes Tuch vor die Augen, auch sie betreten ein stockfinsteres und
absolut leeres Zimmer, auch sie suchen in dem leeren Zimmer die berühmte
schwarze Katze, die sicher nicht in dem Zimmer ist — und nun das
Wunderlichste — die Theologen finden sie trotzdem!» 0.



146 Freidenker Nr. 5

Zusammenziehung folgen. Bekanntlich hat Nietzsche behauptet, es
gebe «eine ewige Wiederkehr des Gleichen», wobei er sich auf die
Annahme stützte, daß das Weltall räumlich begrenzt ist, während die
Zeit in Wahrheit unendlich vorzustellen sei, so daß sie den Raum
sozusagen an Seinsfülle übertreffe. Mit anderen Worten, die wir einem
bekannten Schubertlied entnehmen: sie — die Zeit — «bricht die
Sense des Saturns entzwei».

Nun, Gabriel hat in seinem Vortrag wohlweislich weder die
«Urexplosion» noch die Phantasie einer ewigen Wiederkehr erwähnt, aber
er deutete wenigstens an, daß wir annähernd das Gesamtalter des Kosmos

kennen. Woraus allerdings noch nicht folgt, daß ein Schöpfungsakt

stattgefunden habe. Die Gläubigen nehmen all dies metaphysische
Gerede nicht so genau ; sie ahnen im allgemeinen auch nicht, daß hinter

solchen «hochschulmäßigen» Vorträgen sehr reale politische
Interessen stecken. In Oesterreich wird demnächst der Kampf um ein
neues Konkordat entbrennen; ein «katholischer Elternbund» ist im
Entstehen begriffen, der auf seine Fahne die Parole geschrieben hat :

«Elternrecht geht vor Staatsrecht!» Hinter diesem Satz verbirgt sich
die Reaktivierung der konfessionellen Schule.

Der bekannte englische Bühnenschriftsteller Priestley hat ein neues
Theaterstück geschaffen, das den Titel trägt: «Schafft den Narren
fort!» Es wurde kürzlich im Wiener Burgtheater uraufgeführt. Der
Titel ist nicht übel, nur scheint der Autor nicht die richtigen Leute

angeprangert zu haben. Th. Hartwig.

Ein « Revolutionär von oben»

Man lernt nie aus. Bisher haben wir geglaubt, daß die Kirche —
namentlich die Romkirche — das Bollwerk der politischen Reaktion
darstelle. Vor der großen französischen Revolution war diese Kirche
der treue Bundesgenosse des stursten Feudalismus, dessen Privilegien
sie mit Eifer verteidigte. Es bedurfte erst der materiellen Gewalt des

bürgerlichen Handelskapitals, um den französischen Aufklärern des

18. Jahrhunderts das geistige Rückgrat zu stärken und sie in der Lage

waren, den Kampf mit dem übermächtigen klerikalen Gegner
aufzunehmen. Wenn die Kirche damals sozusagen noch mit einem blauen

Auge davonkam, so war dies dem Umstand zu verdanken, daß sie die
ihr drohende Gefahr rechtzeitig erkannte und mit gewohntem diplo-


	Das Menschenbild der Gegenwart

