Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 5

Artikel: Sigmund Freuds Leben und Werk : zu seinem 100. Geburtstag am 6.
Mai 1956

Autor: Polybios

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410523

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

39. JAHRGANG RGBGDKGR

NR.5 — 1958 ORGAD DER FREIGEISTIGEN
1. MAS DERCINIGURG DER SCHIVEIZ

Sigmund Freuds Leben und Werk

Zu seinem 100. Geburtstag am 6. Mai 1956
von Polybios

Der Aufstieg der Wisssenschaften ist nicht zu Unrecht als ein gran-
dioser Prozef3 der Erniichterung beschrieben worden, und in der Tat
hat jedes Fortschreiten der wissenschaftlichen Erkenntnis die Mensch-
heit um einige Illusionen beraubt und ihr anstelle wahnhafter
Wunschgedanken niichterne Wahrheitserkenntnis geschenkt. Der
europdische Mensch am Anbruch der Neuzeit mullte sich zunéchst
mit der epochemachenden Erkenntnis des Kopernikus abfinden, daf3
die Erde durchaus nicht der Mittelpunkt des Weltalls, sondern ein
unbedeutender, winziger Wandelstern ist, der die ebenfalls relativ
«kleine» Sonne umkreist; das 19. Jahrhundert wurde durch die Ein-
sicht Darwins in die Abstammung des Menschen aus dem Tierreich
erschiittert und hatte Miihe, die urspriingliche «géttliche Herkunft»
mit der Genealogie des Affenmenschen zu vertauschen: der grofle
Englinder zwang der Menschheit ein Stiick Selbstbescheidung auf,
das zu ihren dogmatischen Offenbarungen im schirfsten Wider-
spruch stand. An Darwins Werk schlieBen sich Entdeckungen an, die
das BewulBtsein des Menschen entthronten und seiner konventionel-
len Moral und dem gesellschaftlichen Selbstbetrug den schwersten
Schlag versetzen; Sigmund Freuds Erkenntnisse iiber die Bedeutung
der Sexualitit und des UnbewuBten im menschlichen Seelenleben
vollendeten ein halbes Jahrtausend européischer Wissenschaftsent-
wicklung und revolutionierten unser Bild vom Menschen in einer
derart umfassenden Weise, wie die Ideen des Kopernikus unser Bild
vom Weltall verdndert hatten. Die bahnbrechendsten geistigen Er-
rungenschaften unseres Jahrhunderts vollzogen sich in der Physik



122 Freidenker Nr. 5

und in der Psychologie: Einsteins Relativititstheorie schuf neue Auf-
fassungen von Raum, Zeit, Masse und Energie; Freuds Psychoanalyse,
aus der idrztlichen Praxis hervorgewachsen, gewann ihre weltweite
Bedeutung durch ihren tiefen Einblick in die Gesetze der seelischen
Entwicklung, die durch die tiefenpsychologische Forschung erstmals
in den Umkreis eines fundamentalen Verstehens riickten.

Es braucht heute nicht mehr bewiesen zu werden, daB3 die Psycho-
analyse der Auftakt zu einer Seelen- und Menschenkenntnis ist, die .
fiir die Konsolidierung unserer gebrechlichen Kultur von gréftem
Nutzen sein wird ; die iiblen Anfeindungen der Freudschen Lehre von
seiten des geistigen und politischen Konservativismus sind, zumindest
teilweise, zum Verstummen gebracht worden, und Freud selbst hat
den Siegeszug seiner Erkenntnisse in der Neuen und Alten Welt in
vollem Umfang miterlebt. Der Mann, der jahrelang auf einsamen Po-
sten stand und entschlossen genug war, die einmal gewonnene Er-
kenntnis gegen Vorurteil und Unverstand der Menge zu verteidigen,
sah sein anfdnglich verachtetes Lebenswerk zu hoher Bliite aufstei-
gen und war selber bis zu seinem Tode fiir dessen inneres und dufle-
res Wachstum als unermiidlicher Vorkdmpfer titig. Der Ruhm, der
ihm im Alter zuteil ward, vermochte ihn nicht dariiber hinwegzu-
tduschen, daBl noch unsiglich viel Arbeit fiir die irrende und lei-
dende Menschheit zu leisten war: er hatte die Psychoanalyse zur
Heilung einzelner nervioser Patienten geschaffen, aber unter seinen
Hénden wurde dieses Instrument der neurologischen Therapie zu
Diagnose und Medikament einer Kultur, die fiiglich als eine neuro-
tische bezeichnet werden darf. Die Funde zur Neurosenlehre schop-
fen bei weitem nicht den Genius der Freudschen Personlichkeit aus;
als einer der kiihnsten Denker der Neuzeit nahm Freud den Neuroti-
ker und seine Probleme lediglich zum Ausgangspunkt fiir Betrach-
tungen, in denen das Leben von Mensch und Menschheit tiefsinnige
Deutung erfihrt. Wenn irgendjemand, so verdient er den Titel des
«philosophischen Arztes», den Nietzsche ankiindigte, und von dem
der Philosoph des «Willens zur Macht», selber einer der grofiten
Entdecker im gesunden und kranken Seelenleben, erhoffte, er werde
einer desorientierten Welt seelische und geistige Hygiene lehren.

In seiner autobiographischen «Selbstdarstellung» (1925) berichtet
Freud, daf} er sich zufillig und ohne besondere Neigung als Gymna-
siast zum Studium der Medizin entschlossen habe; die Lektiire von
Darwins Schriften sowie Goethes «Die Natur» begeisterten ihn fiir



Nr.5 Freidenker 123

die Naturwissenschaften, fiir welche die Heilkunde ihm lediglich
als ein Zugang erschien. Dementsprechend gehéren Freuds frithe Ar-
beiten durchwegs der physiologischen und anatomischen Forschung
an, in der er, was zumeist vergessen wird, Bedeutendes geschaffen
hat. Das Interesse an den neurotischen Erkrankungen entstand in dem
jungen Arzt erst durch die praktische Notigung, seiner Familie eine
finanzielle Grundlage zu schaffen: widerstrebend verlieB Freud das
physiologische Laboratorium und wandte sich dem damals noch
recht aussichtslos erscheinenden Bestreben zu, die Neurotiker durch
irgendeine Therapie zu kurieren. Die um diese Zeit angewendeten
Methoden der Elektrotherapie erwiesen sich bald als unbrauchbar,
und auf der Suche nach neuen und besseren Heilmethoden gelangte
Freud nach Paris, wo er durch Charcots Forschungen iiber die Hy-
sterie bleibende Eindriicke empfing. Bernheim und Liébault in
Nancy fithrten ihn in die hypnotische Technik ein, und als er nach
Wien zuriickkam, begann er, seine Patienten mit Hilfe der Hypnose
therapeutisch zu beeinflussen. Durch die Zusammenarbeit mit seinem
Freunde Josef Breuer erfolgten die ersten Fortschritte in der Neuro-
senbehandlung; Breuer hatte die Beobachtung gemacht, dafl manche
hysterische Symptome verschwanden, wenn man den Patienten im
hypnotischen Tiefschlaf dazu brachte, stark affektbetonte Erlebnisse
aus Kindheitszeiten zu erinnern. Auf dieser Grundlage wurde eine
Theorie entwickelt, welche man «Katharsis» (Seelenreinigung)
nannte; Freud und Breuer gingen von der Auffassung aus, dal} «ein-
geklemmte» Affekte oder Gemiitshewegungen die seelischen Erkran-
kungen erzeugten: gelang es dem Arzt, die «verdriéngten» seelischen
Krifte durch «Wieder-Erinnerungy freizumachen, so konnte die
krankheitsverursachende Stérung gutgemacht werden. Dabei war es
auffallend, daB} die verdringten Erlebnisse einen sexuellen Charakter
zu besitzen schienen ; dies war einer der Anlisse, die Breuer zum Auf-
geben der psychologischen Forschungen bestimmten: er scheute da-
vor zuriick, die unter gesellschaftlichem Tabu stehenden Probleme
weiter abzukldren, und es blieb Freud vorbehalten, den grandiosen
Fund auszuwerten. Sein Vorgehen hierbei kann mit der Arbeitsweise
eines Archiologen verglichen werden: die Bruchstiicke an Erkennt-
nis, welche durch die Untersuchungen iiber Hysterien zutage gefor-
dert wurden, lieBen vermuten, dafl man sich auf «gehaltvollem Bo-
den» befand; und die Grabungen erwiesen sich ergiebiger als die
kiihnsten Erwartungen hatten erhoffen lassen, und an Freud, der sich



124 Freidenker Nr. 5

erst spiter der Tragweite seiner Entdeckungen bewuflt wurde, be-
wahrheitet sich Cromwells denkwiirdiger Satz: «Nie steigt ein
Mensch so hoch, als wenn er nicht weil, wohin er geht».

In der «Traumdeutungs (1900) wurden die Fundamente zur psy-
choanalytischen Theorie und Praxis gelegt. In seiner Arbeit an den
neurotischen Patienten war Freud darauf aufmerksam geworden, daf3
die Triume zur Symptomatik ihrer Urheber in einem dunklen Zu-
sammenhang standen; das chaotische Traumerleben war Bestandteil
des gesamten psychischen Prozesses, und die Vermutung dringte sich
auf, daB} hierin eine bestimmte Funktion oder Aufgabe liegen miisse.
In ungewohnlich mithsamer und langwieriger Forschungsarbeit sam-
melte Freud sein Material iiber die Triume; was bis anhin Gegen-
stand des Aberglaubens und der obskuren Zukunftsdeuterei gewesen
war, wurde fiir ihn zum Ausdruck seelischer Titigkeit wihrend des
Schlafes, die zwar mithsam zu entziffern, aber nicht prinzipiell un-
verstindlich war. Die groflen Dichter der Weltliteratur haben in
ihren Schopfungen des ofteren Tridume eingeflochten und ihnen
einen bestimmten Sinn verliehen, der durch den Fortgang der Hand-
lung zum Ausdruck gebracht wird; durch Freuds Untersuchungen
wurden die intuitiven Ahnungen der Dichter bestitigt, und der
Traum erschien als ein sinnvolles Glied in der Kette seelischer Pro-
zesse, das seinen Sinn sofort enthiillte, wenn es gelang, den Platz im
Seelenleben anzugeben, wohin das Traumbild gehdrte. Da wihrend
des Schlafes Vernunft und Logik teilweise ausgeschaltet sind, ver-
wandeln sich die Traumgedanken in scheinbar unzusammenhéngende
Bilder, die einer spezifischen Deutungstechnik bediirfen, um entriit-
selt zu werden. Freuds Theorie nannte den Traum eine Darstellung
des «seelischen UnbewuBlten»: aus der Traumtiefe der Seele dringen
unbewuBlte Wiinsche und Bediirfnisse wihrend des Schlafes ins Be-
wultsein, uraltes und vergessenes Kindheitserleben vermischt sich
mit gegenwirtigem Erlebnismaterial und beunruhigt den Triumer,
der im Schlaf mit sich selbst konfrontiert wird. Setzt man die Erin-
nerungsbruchstiicke des Traumes zusammen, so ergibt sich immer als
Kristallisationspunkt des Traumgeschehens ein triebhafter Wunsch,
der das Seelenleben in Unruhe versetzt und sich durch eindriickliche
Traumbilder zur Sprache bringt. Dabei zeigt sich mit aller Deutlich-
keit, daB3 die seelischen Motive weit iiber das BewuBtsein hinausrei-
chen und psychische Bereiche umfassen, in denen Erlebtes der Ver-
gessenheit anheimgefallen ist und daher «unbewult» genannt wer-



Nr. 5 Freidenker 125

den muf: in diesem «Unbewuflten» aber sind die stirksten und nach-
haltigsten seelischen Antriebe begriindet, welche fiir die Lebens-
einstellung, den Charakter und die Symptomatik eines Menschen
von grofiter Bedeutung sind. Freuds Erforschung des Unbewulten
bekam eine therapeutische Zielsetzung; wollte man die seelischen
Mechanismen, die den Menschen hiufig in Charakterstérungen oder
Neurosen hineintreiben, auflésen, so muflte man sie der Kritik und
Kontrolle des BewuBtseins unterstellen. Der Traum und seine Deu-
tung galten Freud hierbei als «via regia», als Konigsstrale zum Un-
bewuBten: die Analyse der Tridume wurde eines der ersten Hilfs-
mittel der psychoanalytischen Heilungsmethode.

Freud hatte auf seine «Traumdeutung» den stolzen Ausspruch ge-
schrieben: «Wenn ich die Himmlischen nicht bezwingen kann, so
werde ich die Unterwelt erschiittern» — in Wirklichkeit brachte die
Traumdeutung, die bei uns Heutigen lange nicht mehr den Rang
aus der psychoanalytischen Friihzeit einnimmt, einen Schliissel zur
Unterwelt des Seelenlebens, eine erste Aufkliarung iiber psychische
Tatsachen, die sich einer reinen BewuBtseinspsychologie entzogen.
Was dem moralisierenden BewubBtsein nicht genehm war, trat im
Halbdunkel des Traumes zutage: egoistische Triebe und Aengste,
Sexualwiinsche und Machtbegierde enthiillten sich durch den Traum,
und die unbestechliche Psychoanalyse malte durch die Traumdeutung
ein realistisches Bild des Menschen, das alle falschen Idealisierungen
zerstorte. Es wird immer einer der schonsten Beweise fiir Freuds gei-
stige und moralische Unabhingigkeit bleiben, dal er die Analysen
der «Traumdeutung» groBtenteils an seinen eigenen Triumen durch-
fiihrte: in seiner unbegrenzten Wahrheitsliebe schreckte er nicht da-
vor zuriick, dem wissenschaftlichen Interesse ein Stiick seines in-
timsten Seelenlebens zu opfern und er besa3 den Mut, einer unver-
stindigen Welt Interpretationen zu eigenen Tridumen vorzulegen, die
alles andere als schmeichelhaft fiir den Trdumer waren. Das groBe
Werk, das uns jetzt als der Grundstein unserer psychologischen Wis-
senschaft gilt, wurde bei seinem Erscheinen von den Fachkreisen
itberhaupt nicht beachtet oder mit spottischen Bemerkungen abge-
tan; und doch hatte Freud nichts anderes getan, als eine uralte Ein-
sicht der Dichter und der Volksweisheit mit wissenschaftlicher Exakt-
heit zu begriinden: «Was dem Menschen nicht bewuf3t / Oder nicht
bedacht / Durch das Labyrinth der Brust / Wandelt in der Nacht»

(Goethe).



126 Freidenker Nr. 5

In ihrer Urform umfaBte die psychoanalytische Theorie eine Reihe
von Postulaten, die sich aus praktischen Befunden und aus der sie
verbindenden Spekulation ergeben hatten: das neurotische Symptom
galt als Ergebnis eines seelischen Zwiespaltes zwischen Bewulltsein
und UnbewuBtem; infantile Triebwiinsche und ihre Verdringungen
schufen die neurotische Symptomatik, waren aber auch verantwort-
Lich fiir das Traumgeschehen, fiir sogenannte «Fehlleistungen» und
alle pathologischen Phinomene iiberhaupt, die auf diese Weise als
Ueberbleibsel unverarbeiteter Kindheitserlebnisse erschienen. In der
Trieb- und Seelenentwicklung der frithen Kindheit fand die Psy-
choanalyse den Ursprung psychischer Gestaltungen: der spitere
Lebenslauf eines Menschen in seinen mannigfaltigen Abwandlungen
filhrte nach Freud auf ein Hauptmotiv zuriick, ndmlich auf das
Schicksal der kindlichen Sexualitit.

Kaum ein Befund der Psychoanalyse hat derart massive Anfeindun-
gen erfahren wie die Lehre vom kindlichen Sexualtrieb — nach
Freud ist Sexualitit in weiterem Sinne eine Urtatsache des Menschen-
lebens, welche sich nicht nur im eigentlichen Sexualakt manifestiert,
sondern sich als allgemeines Streben nach Lust bekundet. Schon bei
der Geburt vorhanden, macht der Sexualtrieb, d. h. die Libido, eine
eigentiimliche und komplizierte Entwicklung durch: er heftet sich
zuniichst an die wichtigsten Funktionen des Korpers, wie Nahrungs-
aufnahme und Exkretion, an; nimmt spiter Triebkomponenten wie
«Schau»- und «Zeigelust» in sich auf, und erreicht etwa im 5. bis 6.
Lebensjahre einen frithen Hohepunkt sowohl des Umfanges als auch
der Intensitdt. In diesem Abschnitt des Kinderlebens glaubt Freud
eine spezifische Konfliktsituation zu erkennen, in welcher das Kind
genotigt sei, die Mutter als Objekt seiner Begierde aufzugeben und
durch Identifikation mit den Eltern Gewissen und Moralitit zu er-
langen. Die Psychoanalyse, aus den Erfahrungen an neurotischen
Menschen gewonnen, sah diesen Konflikt stark dramatisiert, indem
die Erinnerungen der Neurotiker hiufig von quasisexuellen Wiinschen
gegeniiber der Mutter und von Hal}- und Todesgedanken gegeniiber
dem Vater sprachen. In Anlehnung an die griechische Sage von Oedi-
pus, der den Vater erschlug und die Mutter heiratete, bezeichnete
Freud die Kulmination der kindlichen Sexualentwicklung als Oedi-
puskomplex, und er war zeit seines Lebens der Meinung, daf3 jedes
Kind durch diese Phase hindurch miisse, und daf3 der Neurotiker ge-
rade an diesem Problem scheitere. An dieser Freudschen Auffassung



Nr. 5 Freidenker 127

hat dann die spiitere Forschung manche Korrekturen anbringen miis-
sen, vor allem inbezug auf die sexuelle Einkleidung dieses Phino-
mens: das Bleibende an dieser Formulierung ist wohl die Erkenntnis,
daB die Beziehungen zu Vater und Mutter die Charakterstruktur des
Kindes wesentlich determinieren.

In ihrer ersten Theorie stellte die Psychoanalyse den Sexualtrieben,
die sich aus Teilstromungen aller lustbetonter Korperteile zusammen-
getzen, die Ichtriebe als Représentanten des Bewufltseins und seiner
moralischen und ethischen Forderungen gegeniiber;. aus dem Kon-
flikt beider Triebarten kamen die seelischen Storungen, die im Un-
bewuBten lokalisiert waren. Scheiterte das Kind in bezug auf seine
mitmenschlichen Beziehungen bereits in der frithesten Triebphase
der Nahrungsaufnahme, so lief es Gefahr, der Melancholie anheimzu-
fallen; an spitere Entwicklungen und Konflikte kniipfen Angst- und
Zwangsneurose an, die Perversionen und die Homosexualitit, die alle
nicht auf die vererbte «Konstitution» zuriickgefiihrt werden konnen,
sondern vor allem in seelischen Verletzungen der Kindheitstage ihren
Ursprung haben. Freud hatte gefunden, dal viele seiner Patienten
das Sexualproblem nicht geldst hatten, und es driingte sich ihm der
Zusammenhang auf, daf3 die Neurosen mit der Triebverdringung un-
serer Kultur in Beziehung stehen: schon die Sexualerziehung des Kin-
des baut auf ungliickseligen Voraussetzungen auf, und die religitse
Mentalitit hindert die Menschen daran, von einer Naturtatsache na-
tiirlich zu sprechen.

Man hat der Psychoanalyse, hauptsidchlich von religioser Seite, vor-
geworfen, dal} sie «pansexualistisch» sei und alles auf die Sexualitit
zuriickfiihre. Dieser Vorwurf ist ungerecht und hilt einer genaueren
Betrachtung nicht stand. Freud baute alle seine Theorien auf der Ge-
geniiberstellung zweier Triebe auf, von denen der eine sexuell, der
andere eher selbsterhaltend genannt werden muB3: das alte Gegen-
satzpaar von Art- und Selbsterhaltung kehrt in der psychoanalyti-
schen Theorie wieder und erwacht zu neuem Leben. In spiteren Sta-
dien sprach Freud von Objektlibido, die auf dullere Gegenstinde
oder Personen gerichtet ist, und von NarziBBmus, der das Ich zum Ziel
seiner Wiinsche hat — in seinen letzten Lebensjahren schlieBlich for-
mulierte er seine Lehre von Eros und Thanatos, vom Lebens- und
vom Todestrieb: ersterer umfafite alle AeuBerungen der Liebe im
weitesten Sinne und galt ihm als eine im Leben wurzelnde Tendenz
zur Vereinigung alles Bestehenden, als harmonisierende Kraft, eben-



128 Freidenker Nr. 5

so groBartig zum Ausdruck kommend in den menschlichen Beziehun-
gen wie in den Werken der Kunst, der Wissenschaft und der Sozietit
(Sublimierung).

Mit der Entwicklung der Theorie wuchs auch die therapeutische
Technik, und die Heilerfolge der Psychoanalyse haben viel dazu bei-
getragen, ihr Welthedeutung zu verschaffen. Freud hatte friihzeitig
die Hypnose aufgegeben und ersetzte sie durch eine eigentliche «Hei-
lung durch den Geisty (Stefan Zweig): der Patient wurde von ihm
aufgefordert, seine Alltagserlebnisse zu berichten, und daran anschlie-
Bend Kindheitssituationen aus der Erinnerung heraufzuholen; der
Psychotherapeut hatte dann die Aufgabe, Vergangenheit und Gegen-
wart deutend zu verbinden, d. h. dem Patienten zu zeigen, daB3 er un-
ter unbewulBten Motivationen stand, die seine bewufliten Absichten
und Pléne durchkreuzten. Analyse der Triume, der Gedankengiinge
und natiirlich auch des lebendigen Verhaltens des Patienten waren
die frithen Anhaltspunkte der psychoanalytischen Therapie: nach
Freuds Einsicht stellte sich zwischen Patient und Therapeut eine spe-
zifische Gefiihlsbeziehung her, die an uralte Gefiihlssituationen an-
kniipfte und in ihrem positiven Gehalt als Vertrauen und Sympathie
(Uebertragung) den Patienten zu psychischen Anstrengungen veran-
laB3te, die seine Heilung beforderten. Manches aus dieser psychoana-
Iytischen Theorie und Technik des therapeutischen Vorgehens hat
sich in der Zwischenzeit gewandelt: die Traumdeutung ist heute nur
noch fiir orthodoxe Psychoanalytiker die «K&nigsstra3e zum Unbe-
wullten», und der berithmte psychoanalytische Diwan, auf dem der
Patient «frei assoziieren» muBte, ist aus manchem Sprechzimmer
verschwunden: wir ziehen es heute vor, den Patienten nicht als ein
gleichsam vor uns liegendes Objekt zu analysieren, sondern nehmen
die mitmenschliche Partnerschaft mit ihm auf, indem wir ihm ge-
geniiber sitzen und mit ihm ein Gesprich fithren; Freuds Interpreta-
tion der Gedankengiinge seiner Patienten war Vorstufe unseres ana-
lytischen Verfahrens, aber auch ein wertvolles Hilfsmittel der For-
schung, dem wir vieles zu verdanken haben.

Die Entwicklung der psychoanalytischen Theorie machte Freuds
Einsamkeit ein Ende, und bald sammelte sich um ihn eine Schar von
Schiilern und Mitarbeitern, die sich rasch vermehrte. Einer der ilte-
sten Mitarbeiter Freuds, Hanns Sachs, hat uns geschildert, aus welch
geringfiigigen Anfingen die psychoanalytische Bewegung hervorging:
in Freuds Horsaal an der Wiener Universitit vereinigte sich eine



Nr. 5 Freidenker 129

kleine Schar von Getreuen, die den von der Fakultiit wenig geschitz-
ten Gelehrten auf seinem Wege begleiteten und sowohl von seiner
Personlichkeit als auch seinem Werk fasziniert waren. Wien war das
Zentrum der neuen Wissenschaft, und Wissenschafter wie Alfred
Adler, Wilhelm Stekel, Otto Rank, Sandor Ferenczi usw. bildeten die
Kerntruppe der Psychoanalyse, die sich gegen alle Widerstinde
durchzusetzen begann. Es war fiir die junge Lehre von grofiter Be-
deutung, daf3 sich ein Psychiater vom Range Eugen Bleulers ihrer
annahm und sie offentlich verteidigte: damit trat auch die Klinik
Burgholzli in die Reihen der psychoanalytischen Pioniere und wurde
zu einer wichtigen Bastion in schwieriger Zeit. Auch Bleulers Assi-
stent C. G. Jung machte sich zu einem Vorkdmpfer der Analyse, und
als die «Internationale Psychoanalytische Vereinigungs» 1910 in Niirn-
berg tagte, veranlaBite Freud, dal Jung zu deren Prisident gewihlt
wurde: Freud war zwar ein tiefgriindiger Kenner des Seelenlebens,
aber in der Einschitzung seiner Mitarbeiter liel er sich manchmal
tduschen, und so sah er auch dariiber hinweg, dafl Jung rassische und
nationale Vorurteile hegte und eine Bahn einschlug, die in einen vagen
Mystizismus religioser Herkunft einmiindete; natiirlich fand Jung
damit spiter den Beifall der konservativen und religiosen Kreise,
aber er beraubte damit seine Lehre jedes ernsthaften wissenschaft-
lichen Fundamentes.

Hirter als die Aussonderung Jungs (1912) aus der psychoanalyti-
schen Bewegung traf Freud die Trennung von Alfred Adler, den er
trotz aller Polemik zu seinen hervorragendsten Mitarbeitern rech-
nete. Adlers Konflikt mit Freud entstand aus theoretischen und the-
rapeutischen Differenzen; mit scharfer Kritik wandte sich Adler
gegen die iibertriebenen Formulierungen der kindlichen Sexualitiit,
zweifelte die Allgemeingiiltigkeit des Oedipus-Komplexes an und ver-
trat eine Lehre, die an Stelle des Sexualtriebes den «Willen zur
Macht» und das «Gemeinschaftsgefiithl» stellte; nach Adler war der
Neurotiker nicht so sehr ein Opfer seiner Triebentwicklung, sondern
weit eher ein durch die asoziale Kultur und ihre Erziehung in seinem
Lebensmut geschidigter Mensch, der der menschlichen Gemeinschaft
wiederum zugefithrt werden muflte. An diese Konzeption kniipften
weitgehende soziale SchluB3folgerungen an. Adler stand der sozialisti-
schen Idee nahe und war sich klar dariiber, daf3 auch die gesellschaft-
lichen Verhiltnisse gedndert werden miissen, wenn man dem Einzel-
menschen ein giinstigeres Schicksal bereiten will: unsere am Macht-



130 Freidenker Nr. 5

wahn kranke Kultur infiziert durch ihre Erziehungsmethoden bereits
die kindliche Seele, und Neurose und Psychose zeigen in starker Ver-
groBerung nichts anderes als die Kulturschiiden, auf denen sie letzten
Endes beruhen. — Nach langwierigen Erorterungen trennte sich
Adler von der Psychoanalyse und schuf seine Individualpsychologie,
die viele Midngel der psychoanalytischen Betrachtungsweise iiber-
wand ; man darf es heute, bei aller Wertschiitzung von Freuds Genie,
bedauern, da3 Freud keinen Kompromif3 mit Adler zu schlieBen ver-
mochte: er war und blieb der Biirger, der sozialen Problemen relativ
verstindnislos gegeniiberstand und mit einem tiefen Pessimismus auf
Welt und Menschenleben blickte; daher auch seine falsche Einschit-
zung der menschlichen Natur und seine problematischen Konstruk-
tionen, die Adler in bewundernswiirdiger Weise aufgezeigt hat.

Ab 1913 entwickelten sich also Psychoanalyse, Individualpsycholo-
gie und Komplexe Psychologie (die Lehre Jungs, die bald religios zu
werden begann) nebeneinander weiter; die psychoanalytische Bewe-
gung breitete sich aus durch zahlreiche Publikationen Freuds und
seiner Schiiler, die bald in allen Lindern der Kulturwelt fiir die neue
Lehre titig waren. Der «Internationale Psychoanalytische Verlags in
Wien wurde zum Zentrum der publizistischen Aktivitiit; dort erschie-
nen auch Periodika wie das «Zentralblatt fiir Psychoanalyse», die
«Schriften zur Angewandten Seelenkunde», das «Jahrbuch der Psy-

' choanalyse» und die Zeitschrift «Imago»: letztere war die Griindung
von Freud, Rank und Sachs und enthielt die Arbeiten zur Anwen-
dung der Psychoanalyse auf die Geisteswissenschaften; hier erschie-
nen Freuds Forschungen zur Kulturpsychelogie, die ihn mit zuneh-
mendem Alter mehr und mehr in Anspruch nahmen und zu ebenso
erstaunlichen wie revolutionédren Resultaten fiihrten.

Schon im Jahre 1912 schlug Freud eine Briicke zwischen Indivi-
dual- und Vélkerpsychologie, indem er in «Totem und Tabu» darauf
hinwies, dal} merkwiirdige Uebereinstimmungen zwischen dem See-
lenleben des Kindes, des Neurotikers und des Primitiven bestehen.
Der Totemglaube ist eine der éltesten Religionen der Menschheit:
die primitiven Stimme belegen ein fiir jeden Stamm spezifisches Tier
mit dem Attribut der Géttlichkeit und verbinden diese primitive Re-
ligiositit mit dem Verbot, das Totemtier zu téten und von ihm zu
essen. Ein weiteres religioses Gebot dieser Kulturstufe schlieBt Ehen
zwischen niheren Verwandten aus und setzt ein Tabu vor geschlecht-
liche Beziehungen innerhalb eines Clans: Freud vermutete, dal3 zwi-



Nr. 5 Freidenker 131

schen beiden religidsen Satzungen ein innerer Zusammenhang bestehe
und formulierte seine Auffassung dahingehend, dall der Totem ein
Symbol fiir den Urahnen des Clans bedeute. Einer Aeullerung Dar-
wins iiber die Horden der frithesten Menschheit folgend, postulierte
Freud, daB3 der Oedipuskomplex an der urspriinglichen Religionsent-
stehung mitbeteiligt gewesen sei; von einem gewalttitigen Horden-
vater bedriickt, sollten sich demnach die Urmenschen hiufig zusam-
mengetan und gemeinsam ihren Vater erschlagen haben, um sich in
Besitz der Weiber zu setzen; die nach der Untat einsetzende Reue
schuf dann moralische Reaktionsbildungen wie die Totemverehrung
und das Gebot der Exogamie; man verbot sich nachtriiglich, was zum
Anlafl des Mordes am Vater geworden war.

Wichtiger als diese Theorie, die sicherlich allzuviel Spekulation

enthilt, ist Freuds Beobachtung, da3 die Religion mit dem Vaterkom-
plex wesentlich verwandt ist. In seiner Schrift «Die Zukunft einer

Tlusion» (1927) hat Freud diesen Faden aufgenommen und entschei-
dende Erkenntnisse zur Religionspsychologie geliefert. Er setzt zu-
niichst ein beim empirischen Faktum, da3 die Religion alle Anzei-
chen einer Zwangsneurose trigt, was man nur deshalb iibersieht, weil
die ganze Menschheit an dieser Neurose leidet. Fast alle religiosen .
Konzeptionen zeigen den Charakter eines illusioniren Denkens: man
versteht diesen Umstand am besten, wenn man sich daran erinnert,
aus welchen diirftigen Anfingen die Kultur hervorgewachsen ist. Der
Mensch der Friihzeit war allseitig bedringt durch die Gewalten von
Natur und Menschenwelt: in seiner maBlosen Angst konnte er die
Realitit nicht ertragen und schuf sich illusiondre Wunscherfiillungen
wie gottliche Vorsehung, Weiterleben nach dem Tode, gerechte Welt-
ordnung usw., die deutlich das Signum eines Wunschdenkens tragen.
Der Trost durch die Illusion wurde aber bezahlt durch den Verlust
der Realitdtseinsicht; wohl linderte die Religiositit die Aengste des
Gldubigen vor manchen Naturkriften, aber sie iiberantwortete ihn
den imagindren Aengsten der Holle und des gottlichen Strafgerichtes,
mit deren Hilfe die Kirche im Verein mit dem weltlichen Absolutis-
mus die schlimmste Tyrannei iiber den Menschengeist errichtete.

Das magische Denken der Religion wurde abgeldst durch das wis-
senschaftliche Weltbild, das ein Produkt der intellektuellen Redlich-
keit und des Mutes der Erkenntnis ist. Da aber die Kirche ihre Macht
weiter behauptet und vor allem im Volke durch ihre weitreichende
Organisation noch immer die geistige Fithrung behilt, entsteht der



132 Freidenker ' Nr. 5

iible Anachronismus, dal3 die Menschheit in der Bliitezeit wissen-
schaftlichen Denkens noch unter dem Bann des Aberglaubens steht.
Es ist unméglich, sich in bezug auf dieses Faktum zu desinteressieren
und etwa die «Einfalt der Menge» achselzuckend anzunehmen: die
religiose Geistigkeit enthilt Fatalismus und Intoleranz, und die Men-
schen werden unfihig sein, die wahren Ursachen ihrer Leiden zu er-
kennen, solange sie auf die Hilfe der Gottheit hoffen. Die Religion
ist die kostspieligste Illusion der Menschheit, und nichts hat den Kul-
turfortschritt so sehr aufgehalten wie die Herrschaft der Priester, die
zugleich auch zur Askese, zur Weltflucht und Weltverlengnung, zur
Sexualverdringung mit der aus ihr erwachsenden Feindseligkeit und
Aggressivitit der Menschen usw. fiihrte.

Die frithe Beeinflussung durch die Religion, deren Aussagen ohne
Kritik hingenommen werden miissen, erachtete Freud als eine Denk-
hemmung, die eine Erstarkung der Denkfunktion verunmogliche. In
einer Abkehr von den religiosen Illusionen erblickte er den ersten
Schritt zum Aufbau einer echten Menschheitskultur: «Dadurch, daf3
der Mensch seine Erwartungen vom Jenseits abzieht und alle frei
gewordenen Krifte auf das irdische Leben konzentriert, wird er wahr-
scheinlich erreichen kénnen, dafl das Leben fiir alle ertriglich wird
und die Kultur keinen mehr erdriickt. Dann wird er ohne Bedauern
mit einem unserer Unglaubensgenossen sagen diirfen: ,Den Himmel
iiberlassen wir den Engeln und den Spatzen’.»

In dieselbe Richtung wie die religionspsychologischen Untersuchun-
gen weisen auch Freuds kultur- und sozialpsychologische Arbeiten,
von denen «Das Unbehagen in der Kultur», «Massenpsychologie und
Ichanalyse», «Der Mann Moses und die monotheistische Religion»
erwihnt werden sollen. Diese hervorragenden Publikationen, muster-
giltig in der Schirfe und Logik ihrer Argumentation, sind von be-
wundernswiirdigem Gehalt, aber sie leiden alle an dem Mangel, den
wir bereits erwihnt haben und der noch einmal betont werden soll:
Freud war ein Kind des 19.Jahrhunderts, und er brachte in seine For-
schung die Axiome des kausalen, mechanistischen Denkens mit, mit
dem die biirgerliche Gesellschaft den Aufschwung ihrer Technik und
ihrer Wissenschaft eingeleitet hatte. Dabei erschien ihm der Mensch,
ein Tier wie alle anderen Tiere, von seinen animalischen Trieben be-
herrscht, und er entwarf ein Bild des Menschen und seiner Kultur,
in das allzu diistere Konzeptionen eingingen, weil er die gesellschaft-
lichen Faktoren iibersah und menschliche Uebelstinde, die geschicht-



Nr. 5 Freidenker 133

lich geworden sind, zur menschlichen Natur stempelte. Adler und
seine Individualpsychologie haben diesen Irrtum korrigiert: dadurch
wurde uns gezeigt, dall der Mensch keine «reilende Bestie» ist, son-
dern daB3 die asoziale Welt (aus den Verlockungen einer von Not und
Angst beeinflulten Friihzeit entstanden) das Individuum asozial
macht. Die grenzenlose Erziehbarkeit des Menschen, von Freud be-
reits geahnt, wurde durch Adler zum Fundament der psychologischen
Betrachtung gemacht.

Die letzten Lebensjahre Freuds waren iiberschattet durch die Zeit-
ereignisse, in denen die Barbarei triumphierte, und die Menschheit
wiederum sich dem wahnwitzigen Taumel der Gewalttitigkeit iiber-
gab. Nach dem Einmarsch der Deutschen in Oesterreich fliichtete
Freud, infolge seiner jiidischen Abstammung und seiner «unrassi-
schen Lehre» grofiten Gefahren ausgesetzt, nach England, wo er in
London eine neue Heimstitte fand. An einem bdsartigen Karzinom
und den Folgen einer schwerwiegenden Operation leidend, war der
Greis immer noch bemiiht, seine Lehre auszubreiten, und bis in sein
letztes Lebensjahr hinein forderte er seine therapeutische Arbeit und
schuf seine kithnen Alters-Publikationen, in denen er seiner spekula-
tiven Neigung freien Lauf lieB. Er starb im Jahre 1949 im Alter von
dreiundachtzig Jahren, unter den unsédglichen Schmerzen seiner
Krankheit leidend, aber bis zum letzten Atemzug jegliches Palliativ
verschmihend, das ihn iiber sein Leiden hitte hinwegtduschen sollen.
Im Sterben noch bewahrte er die Grofle, die er im Leben gehabt
hatte: es war fiir ihn immer das tiefste Anliegen gewesen, die Wahr-
heit zu ertragen, und auch angesichts des Todes hielt er die tapfere
Entschlossenheit aufrecht, die kein Schmerz und keine Qual zu durch-
brechen vermochten. Es mag hier der Ort sein, einen Blick auf den
Charakter und die Personlichkeit des Mannes zu werfen, der nicht
nur einer der bedeutendsten Wissenschafter unseres Jahrhunderts,
sondern auch einer der erstaunlichsten Menschen unserer Epoche ge-
wesen 1ist:

In Freuds Wesensart vereinigten sich rastlose Energie, geniale In-
tuition und geistige Unabhingigkeit in einem denkwiirdigen Male,
und Quantitit und Qualitidt seiner Leistungen werden immer eines
der erstaunlichsten Phinomene der Kulturgeschichte bleiben. Man
schildert uns den groBlen Mann als einen giitigen und verstehenden
Menschen, dem sein personliches Leben wenig, die Ausbreitung seiner
Lehre alles bedeutete. Er hatte das Gliick, zunichst am Widerstand



134 Freidenker Nr. 5

der stumpfen Welt zu scheitern, und in den Jahren der Einsamkeit
lernte er auf die Verlockungen des Ruhmes und der gesellschaftlichen
Anerkennung zu verzichten: sein miihevoller Kampf als Bahnbrecher
im gefdhrlichsten Bereich kollektiver Vorurteile erinnert uns immer
an Diirers unsterblichen Ritter, der an Tod und Teufel vorbei unbe-
kiimmert seines Weges zieht. Die Vielseitigkeit seiner Interessen und
seine schier unbegrenzte Belesenheit sicherten seiner Lehre von An-
fang an das umfassende Konzept, und es ist Freud zu danken, daf die
Tiefenpsychologie in kurzer Zeit auf alle Sphiren des Kulturlebens
Anwendung fand. Vieles, was er fand und formulierte, ist durch den
Fortgang unserer Erkenntnis verindert worden, und beim heutigen
Stand unseres psychologischen Wissens besteht sein grandioses Ver-
dienst darin, da3 er — um ein Wort Hegels iiber Descartes zu wieder-
holen — «ein Anfang war». AnldBlich einer Sitzung der Wiener Ge-
sellschaft fiir Psychoanalyse, die Freud, damals bereits in hohem Al-
ter, prisidierte, eréffnete er die Diskussion mit einem Hinweis auf
ein Bild des Malers Moritz von Schwind, das eine Episode aus dem
Leben des heiligen Wolfgang darstellt: Man sieht darauf den Teufel,
der sich in einem Vertrag mit dem Heiligen verpflichtet hat, die
Steine zum Bau einer Kirche zu liefern und dann natiirlich vom
gottesfiirchtigen Mann um seinen Lohn betrogen wird. Freud sagte
hierzu: «Mein Los war das des Teufels. Ich hatte die Steine aus dem
Steinbruch zu beschaffen, so gut ich eben konnte, und war froh, wenn
es mir gelang, sie irgendwie zusammenzusetzen, so dall etwas einem
Gebdude Aehnliches daraus wurde. Ich mufite grobe Arbeit leisten
und konnte sie nur im Groben vollenden. Jetzt ist die Reihe an IThnen,
und Sie kénnen sich in Ruhe und Frieden in Ihre Aufgabe versenken
und den Plan fiir ein harmonisches Gebdude entwerfen; das ist etwas,
wozu ich nie Gelegenheit hatte.» — In der Zwischenzeit hat die Tie-
fenpsychologie diese Forderung aufgenommen und ist zur groBange-
legten Kulturpsychologie geworden; in Freuds Beitrag aber verehrt
sie immer noch ihren Ursprung und Ausgangspunkt, in dem sich ihre
jetzige und zukiinftige weltweite Bedeutung angekiindigt hat.

Der wahrhaft Gliubige untersucht keinen Glaubenssatz; es verhdlt
sich damit wie mit einer bitteren Arzneipille: wenn man sie kaut,
kann man sie nicht mehr schlucken. Chamfort



	Sigmund Freuds Leben und Werk : zu seinem 100. Geburtstag am 6. Mai 1956

