
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 5

Artikel: Sigmund Freuds Leben und Werk : zu seinem 100. Geburtstag am 6.
Mai 1956

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410523

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sigmund Freuds Leben und Werk
Zu seinem 100. Geburtstag am 6. Mai 1956

von Polybios

Der Aufstieg der Wisssenschaften ist nicht zu Unrecht als ein
grandioser Prozeß der Ernüchterung beschrieben worden, und in der Tat
hat jedes Fortschreiten der wissenschaftlichen Erkenntnis die Menschheit

um einige Illusionen beraubt und ihr anstelle wahnhafter
Wunschgedanken nüchterne Wahrheitserkenntnis geschenkt. Der
europäische Mensch am Anbruch der Neuzeit mußte sich zunächst
mit der epochemachenden Erkenntnis des Kopernikus abfinden, daß
die Erde durchaus nicht der Mittelpunkt des Weltalls, sondern ein
unbedeutender, winziger Wandelstern ist, der die ebenfalls relativ
«kleine» Sonne umkreist; das 19. Jahrhundert wurde durch die
Einsicht Darwins in die Abstammung des Menschen aus dem Tierreich
erschüttert und hatte Mühe, die ursprüngliche «göttliche Herkunft»
mit der Genealogie des Affenmenschen zu vertauschen: der große
Engländer zwang der Menschheit ein Stück Selbstbescheidung auf,
das zu ihren dogmatischen Offenbarungen im schärfsten Widerspruch

stand. An Darwins Werk schließen sich Entdeckungen an, die
das Bewußtsein des Menschen entthronten und seiner konventionellen

Moral und dem gesellschaftlichen Selbstbetrug den schwersten
Schlag versetzen ; Sigmund Freuds Erkenntnisse über die Bedeutung
der Sexualität und des Unbewußten im menschlichen Seelenleben
vollendeten ein halbes Jahrtausend europäischer Wissenschaftsentwicklung

und revolutionierten unser Bild vom Menschen in einer
derart umfassenden Weise, wie die Ideen des Kopernikus unser Bild
vom Weltall verändert hatten. Die bahnbrechendsten geistigen
Errungenschaften unseres Jahrhunderts vollzogen sich in der Physik



122 Freidenker Nr. 5

und in der Psychologie : Einsteins Relativitätstheorie schuf neue
Auffassungen von Raum, Zeit, Masse und Energie; Freuds Psychoanalyse,
aus der ärztlichen Praxis hervorgewachsen, gewann ihre weltweite
Bedeutung durch ihren tiefen Einblick in die Gesetze der seelischen

Entwicklung, die durch die tiefenpsychologische Forschung erstmals
in den Umkreis eines fundamentalen Verstehens rückten.

Es braucht heute nicht mehr bewiesen zu werden, daß die Psychoanalyse

der Auftakt zu einer Seelen- und Menschenkenntnis ist, die
für die Konsolidierung unserer gebrechhchen Kultur von größtem
Nutzen sein wird; die üblen Anfeindungen der Freudschen Lehre von
sehen des geistigen und politischen Konservativismus sind, zumindest
teilweise, zum Verstummen gebracht worden, und Freud selbst hat
den Siegeszug seiner Erkenntnisse in der Neuen und Alten Welt in
vollem Umfang miterlebt. Der Mann, der jahrelang auf einsamen
Posten stand und entschlossen genug war, die einmal gewonnene
Erkenntnis gegen Vorurteil und Unverstand der Menge zu verteidigen,
sah sein anfänglich verachtetes Lebenswerk zu hoher Blüte aufsteigen

und war selber bis zu seinem Tode für dessen inneres und äußeres

Wachstum als unermüdlicher Vorkämpfer tätig. Der Ruhm, der
ihm hn Alter zuteil ward, vermochte ihn nicht darüber hinwegzutäuschen,

daß noch unsäglich viel Arbeit für die irrende und
leidende Menschheit zu leisten war: er hatte die Psychoanalyse zur
Heilung einzelner nervöser Patienten geschaffen, aber unter seinen
Händen wurde dieses Instrument der neurologischen Therapie zu
Diagnose und Medikament einer Kultur, die füghch als eine neurotische

bezeichnet werden darf. Die Funde zur Neurosenlehre schöpfen

bei weitem nicht den Genius der Freudschen Persönlichkeit aus;
als einer der kühnsten Denker der Neuzeit nahm Freud den Neurotiker

und seine Probleme lediglich zum Ausgangspunkt für Betrachtungen,

in denen das Leben von Mensch und Menschheit tiefsinnige
Deutung erfährt. Wenn irgendjemand, so verdient er den Titel des

«philosophischen Arztes», den Nietzsche ankündigte, und von dem
der Philosoph des «Willens zur Macht», selber einer der größten
Entdecker im gesunden und kranken Seelenleben, erhoffte, er werde
einer desorientierten Welt seehsche und geistige Hygiene lehren.

In seiner autobiographischen «Selbstdarstellung» (1925) berichtet
Freud, daß er sich zufälhg und ohne besondere Neigung als Gymnasiast

zum Studium der Medizin entschlossen habe; die Lektüre von
Darwins Schriften sowie Goethes «Die Natur» begeisterten ihn für



Nr. 5 Freidenker 123

die Naturwissenschaften, für welche die Heilkunde ihm lediglich
als ein Zugang erschien. Dementsprechend gehören Freuds frühe
Arbeiten durchwegs der physiologischen und anatomischen Forschung
an, in der er, was zumeist vergessen wird, Bedeutendes geschaffen
hat. Das Interesse an den neurotischen Erkrankungen entstand in dem

jungen Arzt erst durch die praktische Nötigung, seiner Familie eine
finanzielle Grundlage zu schaffen: widerstrebend verließ Freud das

physiologische Laboratorium und wandte sich dem damals noch
recht aussichtslos erscheinenden Bestreben zu, die Neurotiker durch
irgendeine Therapie zu kurieren. Die um diese Zeit angewendeten
Methoden der Elektrotherapie erwiesen sich bald als unbrauchbar,
und auf der Suche nach neuen und besseren Heilmethoden gelangte
Freud nach Paris, wo er durch Charcots Forschungen über die
Hysterie bleibende Eindrücke empfing. Bernheim und Liebault in
Nancy führten ihn in die hypnotische Technik ein, und als er nach
Wien zurückkam, begann er, seine Patienten mit Hilfe der Hypnose
therapeutisch zu beeinflussen. Durch die Zusammenarbeit mit seinem
Freunde Josef Breuer erfolgten die ersten Fortschritte in der
Neurosenbehandlung; Breuer hatte die Beobachtung gemacht, daß manche
hysterische Symptome verschwanden, wenn man den Patienten im
hypnotischen Tiefschlaf dazu brachte, stark affektbetonte Erlebnisse
aus Kindheitszeiten zu erinnern. Auf dieser Grundlage wurde eine
Theorie entwickelt, welche man «Katharsis» (Seelenreinigung)
nannte; Freud und Breuer gingen von der Auffassung aus, daß
«eingeklemmte» Affekte oder Gemütsbewegungen die seehschen Erkrankungen

erzeugten : gelang es dem Arzt, die «verdrängten» seehschen
Kräfte durch «Wieder-Erinnerung» freizumachen, so konnte die
krankheitsverursachende Störung gutgemacht werden. Dabei war es

auffallend, daß die verdrängten Erlebnisse einen sexuellen Charakter
zu besitzen schienen ; dies war einer der Anlässe, die Breuer zum
Aufgeben der psychologischen Forschungen bestimmten: er scheute
davor zurück, die unter gesellschaftlichem Tabu stehenden Probleme
weiter abzuklären, und es bheb Freud vorbehalten, den grandiosen
Fund auszuwerten. Sein Vorgehen hierbei kann mit der Arbeitsweise
eines Archäologen verglichen werden: die Bruchstücke an Erkenntnis,

welche durch die Untersuchungen über Hysterien zutage gefördert

wurden, ließen vermuten, daß man sich auf «gehaltvollem
Boden» befand; und die Grabungen erwiesen sich ergiebiger als die
kühnsten Erwartungen hatten erhoffen lassen, und an Freud, der sich



124 Freidenker Nr. 5

erst später der Tragweite seiner Entdeckungen bewußt wurde,
bewahrheitet sich Cromwells denkwürdiger Satz: «Nie steigt ein
Mensch so hoch, als wenn er nicht weiß, wohin er geht».

In der «Traumdeutung» (1900) wurden die Fundamente zur
psychoanalytischen Theorie und Praxis gelegt. In seiner Arbeit an den
neurotischen Patienten war Freud darauf aufmerksam geworden, daß
die Träume zur Symptomatik ihrer Urheber in einem dunklen
Zusammenhang standen; das chaotische Traumerleben war Bestandteü
des gesamten psychischen Prozesses, und die Vermutung drängte sich
auf, daß hierin eine bestimmte Funktion oder Aufgabe liegen müsse.
In ungewöhnlich mühsamer und langwieriger Forschungsarbeit
sammelte Freud sein Material über die Träume; was bis anhin Gegenstand

des Aberglaubens und der obskuren Zukunftsdeuterei gewesen
war, wurde für ihn zum Ausdruck seelischer Tätigkeit während des

Schlafes, die zwar mühsam zu entziffern, aber nicht prinzipiell
unverständlich war. Die großen Dichter der Weltliteratur haben in
ihren Schöpfungen des öfteren Träume eingeflochten und ihnen
einen bestimmten Sinn verliehen, der durch den Fortgang der Handlung

zum Ausdruck gebracht wird; durch Freuds Untersuchungen
wurden die intuitiven Ahnungen der Dichter bestätigt, und der
Traum erschien als ein sinnvolles Glied in der Kette seelischer
Prozesse, das seinen Sinn sofort enthüllte, wenn es gelang, den Platz im
Seelenleben anzugeben, wohin das Traumbild gehörte. Da während
des Schlafes Vernunft und Logik teilweise ausgeschaltet sind,
verwandeln sich die Traumgedanken in scheinbar unzusammenhängende
Bilder, die einer spezifischen Deutungstechnik bedürfen, um enträtselt

zu werden. Freuds Theorie nannte den Traum eine Darstellung
des «seelischen Unbewußten» : aus der Traumtiefe der Seele dringen
unbewußte Wünsche und Bedürfnisse während des Schlafes ins
Bewußtsein, uraltes und vergessenes Kindheitserleben vermischt sich
mit gegenwärtigem Erlebnismaterial imd beunruhigt den Träumer,
der im Schlaf mit sich selbst konfrontiert wird. Setzt man die
Erinnerungsbruchstücke des Traumes zusammen, so ergibt sich immer als

Kristallisationspunkt des Traumgeschehens ein triebhafter Wunsch,
der das Seelenleben in Unruhe versetzt und sich durch eindrückliche
Traumbilder zur Sprache bringt. Dabei zeigt sich mit aller Deutlichkeit,

daß die seelischen Motive weit über das Bewußtsein hinausreichen

und psychische Bereiche umfassen, in denen Erlebtes der
Vergessenheit anheimgefallen ist und daher «unbewußt» genannt wer-



Nr. 5 Freidenker 125

den muß : in diesem «Unbewußten» aber sind die stärksten und
nachhaltigsten seelischen Antriebe begründet, welche für die
Lebenseinstellung, den Charakter und die Symptomatik eines Menschen

von größter Bedeutung sind. Freuds Erforschung des Unbewußten
bekam eine therapeutische Zielsetzung; wollte man die seelischen
Mechanismen, die den Menschen häufig in Charakterstörungen oder
Neurosen hineintreiben, auflösen, so mußte man sie der Kritik und
Kontrolle des Bewußtseins unterstellen. Der Traum und seine Deutung

galten Freud hierbei als «via regia», als Königsstraße zum
Unbewußten: die Analyse der Träume wurde eines der ersten
Hilfsmittel der psychoanalytischen Heilungsmethode.

Freud hatte auf seine «Traumdeutung» den stolzen Ausspruch
geschrieben: «Wenn ich die Himmlischen nicht bezwingen kann, so

werde ich die Unterwelt erschüttern» ¦— in Wirklichkeit brachte die
Traumdeutung, die bei uns Heutigen lange nicht mehr den Rang
aus der psychoanalytischen Frühzeit einnimmt, einen Schlüssel zur
Unterwelt des Seelenlebens, eine erste Aufklärung über psychische
Tatsachen, die sich einer reinen Bewußtseinspsychologie entzogen.
Was dem moralisierenden Bewußtsein nicht genehm war, trat im
Halbdunkel des Traumes zutage: egoistische Triebe und Aengste,
Sexualwünsche und Machtbegierde enthüllten sich durch den Traum,
und die unbestechliche Psychoanalyse malte durch die Traumdeutung
ein realistisches Bild des Menschen, das alle falschen Idealisierungen
zerstörte. Es wird immer einer der schönsten Beweise für Freuds
geistige und moralische Unabhängigkeit bleiben, daß er die Analysen
der «Traumdeutung» größtenteils an seinen eigenen Träumen durchführte

: in seiner unbegrenzten Wahrheitsliebe schreckte er nicht
davor zurück, dem wissenschaftlichen Interesse ein Stück seines
intimsten Seelenlebens zu opfern und er besaß den Mut, einer
unverständigen Welt Interpretationen zu eigenen Träumen vorzulegen, die
alles andere als schmeichelhaft für den Träumer waren. Das große
Werk, das uns jetzt als der Grundstein unserer psychologischen
Wissenschaft gilt, wurde bei seinem Erscheinen von den Fachkreisen
überhaupt nicht beachtet oder mit spöttischen Bemerkungen abgetan;

und doch hatte Freud nichts anderes getan, als eine uralte
Einsicht der Dichter und der Volksweisheit mit wissenschaftlicher Exaktheit

zu begründen: «Was dem Menschen nicht bewußt / Oder nicht
bedacht / Durch das Labyrinth der Brust / Wandelt in der Nacht»

(Goethe).



126 Freidenker Nr. 5

In ihrer Urform umfaßte die psychoanalytische Theorie eine Reihe
von Postulaten, die sich aus praktischen Befunden und aus der sie
verbindenden Spekulation ergeben hatten: das neurotische Symptom
galt als Ergebnis eines seelischen Zwiespaltes zwischen Bewußtsein
und Unbewußtem; infantile Triebwünsche und ihre Verdrängungen
schufen die neurotische Symptomatik, waren aber auch verantwortlich

für das Traumgeschehen, für sogenannte «Fehlleistungen» und
alle pathologischen Phänomene überhaupt, die auf diese Weise als
Ueberbleibsel unverarbeiteter Kindheitserlebnisse erschienen. In der
Trieb- und Seelenentwicklung der frühen Kindheit fand die
Psychoanalyse den Ursprung psychischer Gestaltungen: der spätere
Lebenslauf eines Menschen in seinen mannigfaltigen Abwandlungen
führte nach Freud auf ein Hauptmotiv zurück, nämhch auf das

Schicksal der kindlichen Sexualität.

Kaum ein Befund der Psychoanalyse hat derart massive Anfeindungen

erfahren wie die Lehre vom kindlichen Sexualtrieb — nach
Freud ist Sexuahtät in weiterem Sinne eine Urtatsache des Menschenlebens,

welche sich nicht nur im eigentlichen Sexualakt manifestiert,
sondern sich als allgemeines Streben nach Lust bekundet. Schon bei
der Geburt vorhanden, macht der Sexualtrieb, d. h. die Libido, eine
eigentümliche und komplizierte Entwicklung durch: er heftet sich
zunächst an die wichtigsten Funktionen des Körpers, wie Nahrungsaufnahme

und Exkretion, an; nimmt später Triebkomponenten wie
«Schau»- und «Zeigelust» in sich auf, und erreicht etwa im 5. bis 6.

Lebensjahre einen frühen Höhepunkt sowohl des Umfanges als auch
der Intensität. In diesem Abschnitt des Kinderlebens glaubt Freud
eine spezifische Konfliktsituation zu erkennen, in welcher das Kind
genötigt sei, die Mutter als Objekt seiner Begierde aufzugeben und
durch Identifikation mit den Eltern Gewissen und Morahtät zu
erlangen. Die Psychoanalyse, aus den Erfahrungen an neurotischen
Menschen gewonnen, sah diesen Konflikt stark dramatisiert, indem
die Erinnerungen derNeurotiker häufig von quasisexuellen Wünschen
gegenüber der Mutter und von Haß- und Todesgedanken gegenüber
dem Vater sprachen. In Anlehnung an die griechische Sage von Oedipus,

der den Vater erschlug und die Mutter heiratete, bezeichnete
Freud die Kulmination der kindlichen Sexualentwicklung als

Oedipuskomplex, und er war zeit seines Lebens der Meinung, daß jedes
Kind durch diese Phase hindurch müsse, und daß der Neurotiker
gerade an diesem Problem scheitere. An dieser Freudschen Auffassung



Nr. 5 Freidenker 127

hat dann die spätere Forschung manche Korrekturen anbringen müssen,

vor allem inbezug auf die sexuelle Einkleidung dieses Phänomens:

das Bleibende an dieser Formulierung ist wohl die Erkenntnis,
daß die Beziehungen zu Vater und Mutter die Charakterstruktur des

Kindes wesentlich determinieren.

In ihrer ersten Theorie stellte die Psychoanalyse den Sexualtrieben,
die sich aus Teilströmungen aller lustbetonter Körperteile zusammensetzen,

die Ichtriebe als Repräsentanten des Bewußtseins und seiner
moralischen und ethischen Forderungen gegenüber; aus dem Konflikt

beider Triebarten kamen die seelischen Störungen, die im
Unbewußten lokalisiert waren. Scheiterte das Kind in bezug auf seine
mitmenschlichen Beziehungen bereits in der frühesten Triebphase
der Nahrungsaufnahme, so lief es Gefahr, der Melancholie anheimzufallen;

an spätere Entwicklungen und Konflikte knüpfen Angst- und
Zwangsneurose an, die Perversionen und die Homosexualität, die alle
nicht auf die vererbte «Konstitution» zurückgeführt werden können,
sondern vor allem in seehschen Verletzungen der Kindheitstage ihren
Ursprung haben. Freud hatte gefunden, daß viele seiner Patienten
das Sexualproblem nicht gelöst hatten, und es drängte sich ihm der
Zusammenhang auf, daß die Neurosen mit der Triebverdrängung
unserer Kultur in Beziehung stehen : schon die Sexualerziehung des Kindes

baut auf unglückseligen Voraussetzungen auf, und die religiöse
Mentahtät hindert die Menschen daran, von einer Naturtatsache
natürlich zu sprechen.

Man hat der Psychoanalyse, hauptsächhch von religiöser Seite,
vorgeworfen, daß sie «pansexuahstisch» sei und alles auf die Sexualität
zurückführe. Dieser Vorwurf ist ungerecht und hält einer genaueren
Betrachtung nicht stand. Freud baute alle seine Theorien auf der
Gegenüberstellung zweier Triebe auf, von denen der eine sexuell, der
andere eher selbsterhaltend genannt werden muß: das alte
Gegensatzpaar von Art- und Selbsterhältung kehrt in der psychoanalytischen

Theorie wieder und erwacht zu neuem Leben. In späteren
Stadien sprach Freud von Objektlibido, die auf äußere Gegenstände
oder Personen gerichtet ist, und von Narzißmus, der das Ich zum Ziel
seiner Wünsche hat — in seinen letzten Lebensjahren schließhch
formulierte er seine Lehre von Eros und Thanatos, vom Lebens- und
vom Todestrieb: ersterer umfaßte alle Aeußerungen der Liebe im
weitesten Sinne und galt ihm als eine im Leben wurzelnde Tendenz
zur Vereinigung alles Bestehenden, als harmonisierende Kraft, eben-



128 Freidenker Nr. 5

so großartig zum Ausdruck kommend in den menschlichen Beziehungen

wie in den Werken der Kunst, der Wissenschaft und der Sozietät
Sublimierung
Mit der Entwicklung der Theorie wuchs auch die therapeutische

Technik, und die Heilerfolge der Psychoanalyse haben viel dazu

beigetragen, ihr Weltbedeutung zu verschaffen. Freud hatte frühzeitig
die Hypnose aufgegeben und ersetzte sie durch eine eigentliche «Heilung

durch den Geist» (Stefan Zweig): der Patient wurde von ihm
aufgefordert, seine Alltagserlebnisse zu berichten, und daran anschließend

Kindheitssituationen aus der Erinnerung heraufzuholen; der
Psychotherapeut hatte dann die Aufgabe, Vergangenheit und Gegenwart

deutend zu verbinden, d. h. dem Patienten zu zeigen, daß er unter

unbewußten Motivationen stand, die seine bewußten Absichten
und Pläne durchkreuzten. Analyse der Träume, der Gedankengänge
und natürlich auch des lebendigen Verhaltens des Patienten waren
die frühen Anhaltspunkte der psychoanalytischen Therapie: nach
Freuds Einsicht stellte sich zwischen Patient und Therapeut eine
spezifische Gefühlsbeziehung her, die an uralte Gefühlssituationen
anknüpfte und in ihrem positiven Gehalt als Vertrauen und Sympathie
(Uebertragung) den Patienten zu psychischen Anstrengungen veran-
laßte, die seine Heilung beförderten. Manches aus dieser psychoanalytischen

Theorie und Technik des therapeutischen Vorgehens hat
sich in der Zwischenzeit gewandelt : die Traumdeutung ist heute nur
noch für orthodoxe Psychoanalytiker die «Königsstraße zum
Unbewußten», und der berühmte psychoanalytische Diwan, auf dem der
Patient «frei assozüeren» mußte, ist aus manchem Sprechzimmer
verschwunden: wir ziehen es heute vor, den Patienten nicht als ein
gleichsam vor uns liegendes Objekt zu analysieren, sondern nehmen
die mitmenschliche Partnerschaft mit ihm auf, indem wir ihm
gegenüber sitzen und mit ihm ein Gespräch führen; Freuds Interpretation

der Gedankengänge seiner Patienten war Vorstufe unseres
analytischen Verfahrens, aber auch ein wertvolles Hilfsmittel der
Forschung, dem wir vieles zu verdanken haben.

Die Entwicklung der psychoanalytischen Theorie machte Freuds
Einsamkeit ein Ende, und bald sammelte sich um ihn eine Schar von
Schülern und Mitarbeitern, die sich rasch vermehrte. Einer der ältesten

Mitarbeiter Freuds, Hanns Sachs, hat uns geschildert, aus welch
geringfügigen Anfängen die psychoanalytische Bewegung hervorging:
in Freuds Hörsaal an der Wiener Universität vereinigte sich eine



Nr. 5 Freidenker 129

kleine Schar von Getreuen, die den von der Fakultät wenig geschätzten

Gelehrten auf seinem Wege begleiteten und sowohl von seiner
Persönlichkeit als auch seinem Werk fasziniert waren. Wien war das

Zentrum der neuen Wissenschaft, und Wissenschafter wie Alfred
Adler, Wilhelm Stekel, Otto Rank, Sandor Ferenczi usw. bildeten die
Kerntruppe der Psychoanalyse, die sich gegen alle Widerstände
durchzusetzen begann. Es war für die junge Lehre von größter
Bedeutung, daß sich ein Psychiater vom Range Eugen Bleulers ihrer
annahm und sie öffentlich verteidigte: damit trat auch die Klinik
Burghölzli in die Reihen der psychoanalytischen Pioniere und wurde
zu einer wichtigen Bastion in schwieriger Zeit. Auch Bleulers
Assistent C. G. jung machte sich zu einem Vorkämpfer der Analyse, und
als die «Internationale Psychoanalytische Vereinigung» 1910 in Nürnberg

tagte, veranlaßte Freud, daß Jung zu deren Präsident gewählt
wurde: Freud war zwar ein tiefgründiger Kenner des Seelenlebens,
aber in der Einschätzung semer Mitarbeiter ließ er sich manchmal
täuschen, und so sah er auch darüber hinweg, daß Jung rassische und
nationale Vorurteile hegte und eine Bahn einschlug, die in einen vagen
Mystizismus religiöser Herkunft einmündete; natürlich fand Jung
damit später den Beifall der konservativen und religiösen Kreise,
aber er beraubte damit seine Lehre jedes ernsthaften wissenschaftlichen

Fundamentes.

Härter als die Aussonderung Jungs (1912) aus der psychoanalytischen

Bewegung traf Freud die Trennung von Alfred Adler, den er
trotz aller Polemik zu seinen hervorragendsten Mitarbeitern rechnete.

Adlers Konflikt mit Freud entstand aus theoretischen und
therapeutischen Differenzen; mit scharfer Kritik wandte sich Adler
gegen die übertriebenen Formulierungen der kindlichen Sexualität,
zweifelte die Allgemeingültigkeit des Oedipus-Komplexes an und vertrat

eine Lehre, die an Stelle des Sexualtriebes den «Willen zur
Macht» und das «Gemeinschaftsgefühl» stellte; nach Adler war der
Neurotiker nicht so sehr ein Opfer seiner Triebentwicklung, sondern
weit eher ein durch die asoziale Kultur und ihre Erziehung in seinem
Lebensmut geschädigter Mensch, der der menschlichen Gemeinschaft
wiederum zugeführt werden mußte. An diese Konzeption knüpften
weitgehende soziale Schlußfolgerungen an. Adler stand der sozialistischen

Idee nahe und war sich klar darüber, daß auch die gesellschaftlichen

Verhältnisse geändert werden müssen, wenn man dem
Einzelmenschen ein günstigeres Schicksal bereiten will: unsere am Macht-



130 Freidenker Nr. 5

wann kranke Kultur infiziert durch ihre Erziehungsmethoden bereits
die kindliche Seele, und Neurose und Psychose zeigen in starker
Vergrößerung nichts anderes als die Kulturschäden, auf denen sie letzten
Endes beruhen. — Nach langwierigen Erörterungen trennte sich
Adler von der Psychoanalyse und schuf seine Individualpsychologie,
die viele Mängel der psychoanalytischen Betrachtungsweise
überwand; man darf es heute, bei aller Wertschätzung von Freuds Genie,
bedauern, daß Freud keinen Kompromiß mit Adler zu schließen
vermochte : er war und blieb der Bürger, der sozialen Problemen relativ
verständnislos gegenüberstand und mit einem tiefen Pessimismus auf
Welt und Menschenleben blickte ; daher auch seine falsche Einschätzung

der menschlichen Natur und seine problematischen Konstruktionen,

die Adler in bewundernswürdiger Weise aufgezeigt hat.
Ab 1913 entwickelten sich also Psychoanalyse, Individualpsychologie

und Komplexe Psychologie (die Lehre Jungs, die bald religiös zu
werden begann) nebeneinander weiter; die psychoanalytische Bewegung

breitete sich aus durch zahlreiche Publikationen Freuds und
seiner Schüler, die bald in allen Ländern der Kulturwelt für die neue
Lehre tätig waren. Der «Internationale Psychoanalytische Verlag» in
Wien wurde zum Zentrum der publizistischen Aktivität ; dort erschienen

auch Periodika wie das «Zentralblatt für Psychoanalyse», die
«Schriften zur Angewandten Seelenkunde», das «Jahrbuch der
Psychoanalyse» und die Zeitschrift «Imago» : letztere war die Gründung
von Freud, Rank und Sachs und enthielt die Arbeiten zur Anwendung

der Psychoanalyse auf die Geisteswissenschaften; hier erschienen

Freuds Forschungen zur Kulturpsychologie, die ihn mit
zunehmendem Alter mehr und mehr in Anspruch nahmen und zu ebenso
erstaunhchen wie revolutionären Resultaten führten.

Schon im Jahre 1912 schlug Freud eine Brücke zwischen Individual-

und Völkerpsychologie, indem er in «Totem und Tabu» darauf
hinwies, daß merkwürdige Ueberemstimmungen zwischen dem
Seelenleben des Kindes, des Neurotikers und des Primitiven bestehen.
Der Totemglaube ist eine der ältesten Religionen der Menschheit:
die primitiven Stämme belegen ein für jeden Stamm spezifisches Tier
mit dem Attribut der Götthchkeit und verbinden diese primitive
Religiosität mit dem Verbot, das Totemtier zu töten und von ihm zu
essen. Ein weiteres rehgiöses Gebot dieser Kulturstufe schließt Ehen
zwischen näheren Verwandten aus und setzt ein Tabu vor geschlechtliche

Beziehungen innerhalb eines Clans: Freud vermutete, daß zwi-



Nr. 5 Freidenker 131

sehen beiden religiösen Satzungen ein innerer Zusammenhang bestehe
und formulierte seine Auffassung dahingehend, daß der Totem ein
Symbol für den Urahnen des Clans bedeute. Einer Aeußerung
Darwins über die Horden der frühesten Menschheit folgend, postulierte
Freud, daß der Oedipuskomplex an der ursprünglichen Religionsentstehung

mitbeteiligt gewesen sei; von einem gewalttätigen Hordenvater

bedrückt, sollten sich demnach die Urmenschen häufig
zusammengetan und gemeinsam ihren Vater erschlagen haben, um sich in
Besitz der Weiber zu setzen; die nach der Untat einsetzende Reue
schuf dann morahsche Reaktionsbildungen wie die Totemverehrung
und das Gebot der Exogamie ; man verbot sich nachträgheh, was zum
Anlaß des Mordes am Vater geworden war.

Wichtiger als diese Theorie, die sicherlich allzuviel Spekulation
enthält, ist Freuds Beobachtung, daß die Religion mit dem Vaterkomplex

wesentlich verwandt ist. In seiner Schrift «Die Zukunft einer
Illusion» (1927) hat Freud diesen Faden aufgenommen und entscheidende

Erkenntnisse zur Religionspsychologie geliefert. Er setzt
zunächst ein beim empirischen Faktum, daß die Rehgion alle Anzeichen

einer Zwangsneurose trägt, was man nur deshalb übersieht, weil
die ganze Menschheit an dieser Neurose leidet. Fast alle religiösen
Konzeptionen zeigen den Charakter eines illusionären Denkens : man
versteht diesen Umstand am besten, wenn man sich daran erinnert,
aus welchen dürftigen Anfängen die Kultur hervorgewachsen ist. Der
Mensch der Frühzeit war allseitig bedrängt durch die Gewalten von
Natur und Menschenwelt: in seiner maßlosen Angst konnte er die
Reahtät nicht ertragen und schuf sich illusionäre Wunscherfüllungen
wie göttliche Vorsehung, Weiterleben nach dem Tode, gerechte
Weltordnung usw., die deutlich das Signum eines Wunschdenkens tragen.
Der Trost durch die Illusion wurde aber bezahlt durch den Verlust
der Realitätseinsicht; wohl linderte die Religiosität die Aengste des

Gläubigen vor manchen Naturkräften, aber sie überantwortete ihn
den imaginären Aengsten der Hölle und des göttlichen Strafgerichtes,
mit deren Hilfe die Kirche im Verein mit dem welthchen Absolutismus

die schlimmste Tyrannei über den Menschengeist errichtete.

Das magische Denken der Religion wurde abgelöst durch das
wissenschaftliche Weltbild, das ein Produkt der intellektuellen Redlichkeit

und des Mutes der Erkenntnis ist. Da aber die Kirche ihre Macht
weiter behauptet und vor allem im Volke durch ihre weitreichende
Organisation noch immer die geistige Führung behält, entsteht der



132 Freidenker Nr. 5

üble Anachronismus, daß die Menschheit in der Blütezeit
wissenschaftlichen Denkens noch unter dem Bann des Aberglaubens steht.
Es ist unmöglich, sich in bezug auf dieses Faktum zu desinteressieren
und etwa die «Einfalt der Menge» achselzuckend anzunehmen: die
religiöse Geistigkeit enthält Fatalismus und Intoleranz, und die
Menschen werden unfähig sein, die wahren Ursachen ihrer Leiden zu
erkennen, solange sie auf die Hilfe der Gottheit hoffen. Die Religion
ist die kostspieligste Illusion der Menschheit, und nichts hat den
Kulturfortschritt so sehr aufgehalten wie die Herrschaft der Priester, die
zugleich auch zur Askese, zur Weltflucht und Weltverleugnung, zur
Sexualverdrängung mit der aus ihr erwachsenden Feindseligkeit und
Aggressivität der Menschen usw. führte.

Die frühe Beeinflussung durch die Religion, deren Aussagen ohne
Kritik hingenommen werden müssen, erachtete Freud als eine Denk-
hemmung, die eine Erstarkung der Denkfunktion verunmögliche. In
einer Abkehr von den religiösen Illusionen erblickte er den ersten
Schritt zum Aufbau einer echten Menschheitskultur: «Dadurch, daß
der Mensch seine Erwartungen vom Jenseits abzieht und alle frei
gewordenen Kräfte auf das irdische Leben konzentriert, wird er
wahrscheinlich erreichen können, daß das Leben für alle erträglich wird
und die Kultur keinen mehr erdrückt. Dann wird er ohne Bedauern
mit einem unserer Unglaubensgenossen sagen dürfen: JDen Himmel
überlassen wir den Engeln und den Spatzen'.»

In dieselbe Richtung wie die religionspsychologischen Untersuchungen

weisen auch Freuds kultur- und sozialpsychologische Arbeiten,
von denen «Das Unbehagen in der Kultur», «Massenpsychologie und
Ichanalyse», «Der Mann Moses und die monotheistische Religion»
erwähnt werden sollen. Diese hervorragenden Publikationen, mustergültig

in der Schärfe und Logik ihrer Argumentation, sind von
bewundernswürdigem Gehalt, aber sie leiden alle an dem Mangel, den
wir bereits erwähnt haben und der noch einmal betont werden soll :

Freud war ein Kind des 19. Jahrhunderts, und er brachte in seine
Forschung die Axiome des kausalen, mechanistischen Denkens mit, mit
dem die bürgerliche Gesellschaft den Aufschwung ihrer Technik und
ihrer Wissenschaft eingeleitet hatte. Dabei erschien ihm der Mensch,
ein Tier wie alle anderen Tiere, von seinen animalischen Trieben
beherrscht, und er entwarf ein Bild des Menschen und seiner Kultur,
in das allzu düstere Konzeptionen eingingen, weil er die gesellschaftlichen

Faktoren übersah und menschliche Uebelstände, die geschieht-



Nr. 5 Freidenker 133

lieh geworden sind, zur menschlichen Natur stempelte. Adler und
seine Individualpsychologie haben diesen Irrtum korrigiert : dadurch
wurde uns gezeigt, daß der Mensch keine «reißende Bestie» ist,
sondern daß die asoziale Welt (aus den Verlockungen einer von Not und
Angst beeinflußten Frühzeit entstanden) das Individuum asozial
macht. Die grenzenlose Erziehbarkeit des Menschen, von Freud
bereits geahnt, wurde durch Adler zum Fundament der psychologischen
Betrachtung gemacht.

Die letzten Lebensjahre Freuds waren überschattet durch die
Zeitereignisse, in denen die Barbarei triumphierte, und die Menschheit
wiederum sich dem wahnwitzigen Taumel der Gewalttätigkeit übergab.

Nach dem Einmarsch der Deutschen in Oesterreich flüchtete
Freud, infolge seiner jüdischen Abstammung und semer «unrassischen

Lehre» größten Gefahren ausgesetzt, nach England, wo er in
London eine neue Heimstätte fand. An einem bösartigen Karzinom
und den Folgen einer schwerwiegenden Operation leidend, war der
Greis immer noch bemüht, seine Lehre auszubreiten, und bis in sein
letztes Lebensjahr hinein förderte er seine therapeutische Arbeit und
schuf seine kühnen Alters-Publikationen, in denen er seiner spekulativen

Neigung freien Lauf ließ. Er starb im Jahre 1949 im Alter von
dreiundachtzig Jahren, unter den unsäglichen Schmerzen semer
Krankheit leidend, aber bis zum letzten Atemzug jegliches Palliativ
verschmähend, das ihn über sein Leiden hätte hinwegtäuschen sollen.
Im Sterben noch bewahrte er die Größe, die er im Leben gehabt
hatte: es war für ihn immer das tiefste Anliegen gewesen, die Wahrheit

zu ertragen, und auch angesichts des Todes hielt er die tapfere
Entschlossenheit aufrecht, die kein Schmerz und keine Qual zu
durchbrechen vermochten. Es mag hier der Ort sein, einen Blick auf den
Charakter und die Persönlichkeit des Mannes zu werfen, der nicht
nur einer der bedeutendsten Wissenschafter unseres Jahrhunderts,
sondern auch einer der erstaunlichsten Menschen imserer Epoche
gewesen ist:

In Freuds Wesensart vereinigten sich rastlose Energie, geniale
Intuition und geistige Unabhängigkeit in einem denkwürdigen Maße,
und Quantität und Qualität seiner Leistungen werden immer eines
der erstaunlichsten Phänomene der Kulturgeschichte bleiben. Man
schildert uns den großen Mann als einen gütigen und verstehenden
Menschen, dem sein persönliches Leben wenig, die Ausbreitung seiner
Lehre alles bedeutete. Er hatte das Glück, zunächst am Widerstand



134 Freidenker Nr. 5

der stumpfen Welt zu scheitern, und in den Jahren der Einsamkeit
lernte er auf die Verlockungen des Ruhmes und der gesellschaftlichen
Anerkennung zu verzichten: sein mühevoller Kampf als Bahnbrecher
im gefährlichsten Bereich kollektiver Vorurteile erinnert uns immer
an Dürers unsterblichen Ritter, der an Tod und Teufel vorbei
unbekümmert seines Weges zieht. Die Vielseitigkeit seiner Interessen und
seine schier unbegrenzte Belesenheit sicherten seiner Lehre von
Anfang an das umfassende Konzept, und es ist Freud zu danken, daß die
Tiefenpsychologie in kurzer Zeit auf alle Sphären des Kulturlebens
Anwendung fand. Vieles, was er fand und formulierte, ist durch den

Fortgang unserer Erkenntnis verändert worden, und beim heutigen
Stand unseres psychologischen Wissens besteht sein grandioses
Verdienst darin, daß er — um ein Wort Hegels über Descartes zu wiederholen

— «ein Anfang war». Anläßlich einer Sitzung der Wiener
Gesellschaft für Psychoanalyse, die Freud, damals bereits in hohem
Alter, präsidierte, eröffnete er die Diskussion mit einem Hinweis auf
ein Bild des Malers Moritz von Schwind, das eine Episode aus dem
Leben des heiligen Wolfgang darstellt: Man sieht darauf den Teufel,
der sich in einem Vertrag mit dem Heiligen verpflichtet hat, die
Steine zum Bau einer Kirche zu liefern und dann natürlich vom
gottesfürchtigen Mann um seinen Lohn betrogen wird. Freud sagte
hierzu: «Mein Los war das des Teufels. Ich hatte die Steine aus dem
Steinbruch zu beschaffen, so gut ich eben konnte, und war froh, wenn
es mir gelang, sie irgendwie zusammenzusetzen, so daß etwas einem
Gebäude Aehnliches daraus wurde. Ich mußte grobe Arbeit leisten
und konnte sie nur im Groben vollenden. Jetzt ist die Reihe an Ihnen,
und Sie können sich in Ruhe und Frieden in Ihre Aufgabe versenken
und den Plan für ein harmonisches Gebäude entwerfen ; das ist etwas,
wozu ich nie Gelegenheit hatte.» — In der Zwischenzeit hat die
Tiefenpsychologie diese Forderung aufgenommen und ist zur großangelegten

Kulturpsychologie geworden; in Freuds Beitrag aber verehrt
sie immer noch ihren Ursprung und Ausgangspunkt, in dem sich ihre
jetzige und zukünftige weltweite Bedeutung angekündigt hat.

Der wahrhaft Gläubige untersucht keinen Glaubenssatz; es verhält
sich damit wie mit einer bitteren Arzneipille: wenn man sie kaut,
kann man sie nicht mehr schlucken. Chamfort


	Sigmund Freuds Leben und Werk : zu seinem 100. Geburtstag am 6. Mai 1956

