
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 4

Artikel: Der säkulare Mensch

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410516

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410516
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 4 Freidenker 101

Der säkulare Mensch

Unter diesem Titel veröffentlicht Dr. Adolf Koeberle, früher
Professor der Theologie in Basel, nunmehr in Tübingen, in der «Reformatio»

Heft 8/1955 eine eigenartige Untersuchung. Titel und Autor
versprechen viel, aus verschiedenen Gründen :

Der Aufsatz will den säkularen Menschen von heute, den modernen
Diesseitsmenschen also, als Typus in seiner philosophischen Eigenart
und in seiner psychologischen Struktur festhalten. Das wäre nun wirklich

eine verdienstliche und interessante Aufgabe, und da wir selbst
uns zu diesen Diesseitsmenschen rechnen, haben wir allen Anlaß, gut
hinzuhören. Der Autor zählt zu den führenden protestantischen
Theologen der Gegenwart. Wir dürfen also auf eine zuverlässig
fundierte Arbeit hoffen, auf eine Arbeit, die nicht nur für den westdeutschen,

sondern auch für einen großen Teil des schweizerischen
Protestantismus — die «Reformatio» erscheint in der Schweiz — repräsentativ

ist. Hält der Aufsatz, was Titel und Autor versprechen? Wir
werden sehen.

I.

Wir nehmen den Ertrag unserer Kritik voraus und stellen fest :

Der christengläubige Leser kommt da gewiß auf seine Rechnung.
Dieser Leser sieht die durch Titel und Autornamen gegebenen
Versprechen erfüllt, denn — und darauf kommt es diesem Leser ja vor
allem an — er sieht seinen Christenglauben gegenüber den Angriffen
der modernen Philosophie wieder einmal gerechtfertigt und
sichergestellt. Und wir? Für uns ist Koeberles Untersuchung eine
ausgesprochene Fehlleistung; aber — so paradox das klingen mag —
gerade als solche ist sie uns wertvoll. Gerade als Fehlleistung zeigt sie

uns, wo die große protestantische Theologie die Zeichen und das

Geschehen der Zeit mißverstehen und mißdeuten muß. Die Fehlleistung
zeigt, wie die repräsentativen Vertreter des deutschen und
schweizerischen Protestantismus sich die Dinge zurechtlegen müssen, um
gegenüber der machtvoll sich durchsetzenden Seinslehre unserer
Tage ihre theologische Position retten und erhalten zu können. Ist
auch Koeberles Untersuchung eine Fehlleistung, so gibt sie uns doch
willkommenen Anlaß zu wertvollen Einsichten in den heutigen Verlauf

der Frontlinie in der großen Auseinandersetzung zwischen Men-



102 Freidenker Nr. 4

schenwahrheit und Gotteswahrheit; für diesen Anlaß zu notwendiger
Abklärung wollen wir dem Theologen Koeberle unseren Dank nicht
versagen.

IL

Worin aber besteht denn diese Fehlleistung?
Koeberle sieht den säkularen Menschen so, wie er ihn sehen will ;

nur so, wie er ihn für seine Apologetik verwerten kann. Er sieht die
Menschenwahrheit nicht so, wie sie heute wirklich dasteht. Alles das,
was semer christlichen Position gefährlich werden könnte, nimmt er
nicht zur Kenntnis, oder ¦— sollte er doch Kenntnis davon haben —
seme Untersuchung schweigt sich darüber aus. Mit andern Worten:
Koeberle sieht nur die ungesunden und fehlerhaften Ausformungen
der Menschenwahrheit; er sieht überall nur die Vordergründigkeiten
und die verabsolutierten Teilaspekte, die ja auch von der Menschenwahrheit

selbst als ungenügend und ungesund angesehen werden.
Dann hat er es natürlich leicht, über diesen defizienten Formen den
Stab zu brechen und sie ins Unrecht zu setzen gegenüber den
Positionen des Christentums. Wir erklären uns genauer :

Grund und Boden der Menschenwahrheit ist der große Entscheid
in der Seinsfrage, ist die streng philosophisch-ontologische Einsicht,
daß es nur ein Sein gibt — dies gegen den ontologischen Dualismus!),

daß es aber dieses eine Sein real und ganz unabhängig vom
Erkennntisakt wirklich gibt — dies gegen den philosophischen
Idealismus Erst auf Grund und Boden dieses Entscheides ist das

Phänomen der menschlichen Erkenntnis, nur so ist Wissenschaft möglich.
Wissenschaft muß von dieser philosophischen Einsicht getragen und
legitimiert werden. Gegenüber diesen primär-philosophischen
Entscheid ist Wissenschaft bereits ein sekundäres, leicht gegen den
Vordergrund hin geschobenes Gebilde. Noch vordergründiger ist natürlich

das Bemühen, aus dem Ganzen der Wissenschaft nur einen Teil,
z. B. dieNaturwissenschaft oder die Psychologie, herauszulösen, diesen

Teilaspekt zu verabsolutieren und dem Christentum entgegenzustellen.

Und nun kann man ja auch aus der Naturwissenschaft noch
einmal einen einzigen Teil herauslösen, z. B. die Biologie oder die Physik,

und kann, um den Irrweg zu Ende zu schreiten, auch aus dem
Ganzen der modernen Physik noch das rein kausal-mechanistisch
gesehene Geschehen herauslösen und verabsolutieren.

Aber alle diese Herauslösungen aus dem Ganzen der Wissenschaft,



Nr. 4 Freidenker 103

alle diese sukzessiv sich verengernden Vereinzelungen und Verabsolutierungen

werden auch von der integralen Menschenwahrheit her als
Insuffizienzen empfunden und verurteilt. Dem christlichen Dualismus

steht heute gegenüber das Ganze der Menschenwahrheit, also
das Ganze des wissenschaftlichen Denkens und Arbeitens, das seinerseits

wieder aufruht auf dem Grund des großen Entscheides in der
Seinslehre.

Und nun der apologetische Kunstgriff Koeberles: Er sieht sich
gegenüber als seinen großen weltanschaulichen Gegner nicht das Ganze
der Menschenwahrheit, nicht das ganze Bemühen des Menschengeistes

um eine ganzheitliche Erfassung des Seins und des Seienden.
Absichtlich oder unabsichtlich ignoriert er diese allumfassende
Konzeption und identifiziert Menschenwahrheit mit allen den Einseitigkeiten,

mit allen den Verengerungen, mit allen den oben genannten
Verkümmerungen und Vordergründigkeiten. Er hält sich ausschließlich

an die auch von uns gerügten Defizienzen und Insuffizienzen.
Ausschließlich gegen diese Fehlformen und nicht gegen die
Menschenwahrheit als solche zieht er zu Felde. Wir belegen:

«Dafür macht sich eine Weltauffassung geltend, für die die
vordergründigen, habhaften Dinge und Vorgänge allein in Geltung
stehen. — Alles, was mit dem massiv Greifbaren zu tun hat, wird
leidenschaftlich ernst genommen, also eine Modeschau, die Krönung einer
Schönheitskönigin, ein Wolkenkratzer, eine Panzerdivision, ein
Fußball-Länderspiel. — Wie hat es zu einer so ungeheuren Umwandlung
im Bewußtsein der Menschen kommen können, daß jede Gottesbeziehung

dahinfällt und die in sich geschlossene, in sich verkrampfte
Endlichkeit triumphiert?» Der Verfasser spricht vom metaphysischen

Leichtsinn, welcher der ewigen Liebesmacht und Treue nicht
mehr bedürfe, spricht von der Scheu vor persönlichem Einsatz, vom
bedenklichen Verlust an seelischen Herzkräften, vom Verlust an
Innerlichkeit, Gemüt und Wärme. «Die vordergründigen Formen des

Lebens wurden dieser Grundeinstellung entsprechend übermäßig
belichtet. Darüber vergaß man, daß alle Dinge und Geschehnisse noch
eine Tiefendimension haben, daß sie unter einem Oberlicht stehen,
dessen Wegfall sich verhängnisvoll auswirken könnte. — Wir sehen,
wie das säkulare Lebensgefühl in besonderer Weise erweckt und
verstärkt worden war durch die kausal-mechanische Betrachtung des

Weltgeschehens. Der berechenbare Ablauf aller Dinge scheint für
Gott imd sein lebendiges Handeln keinen Raum zu lassen.» Gelegent-



104 Freidenker Nr. 4

lieh fällt für Koeberle die Menschenwahrheit einfach in eins mit
Mechanismus oder Marxismus. Noch schlimmer: «Der säkulare
Mensch ärgert sich im allgemeinen nur über jede Betriebsstörung, die
ihm widerfährt. Er meidet das nachdenkliche Buch oder Gespräch.
Er zerstört sich jede stille Stunde durch den Lärm des Radios und
neuerdings durch den Bilderbrei des Fernsehens. — Oder man greift
mit Vorliebe zu den Narkotika, um sich zu betäuben, wenn so
unliebsame Problemkreise wie die Frage nach den ewigen Dingen,
nach einer letzten Verantwortung herandrängen. — Er anerkennt in
seinem Diesseitsrausch ja nur das Vordergründige, was mit
Erwerbsmehrung und Genußerlebnis zusammenhängt.»

So schafft sich Prof. Koeberle ganz willkürlich ein Zerrbild, er
schafft sich die geistige und moralische Kümmerform und Jammergestalt

eines unterdurchschnittlichen Menschen und weist nun mit
ausgestrecktem Finger auf dieses Zerrbild hin: «Ecce homo! Seht
euch diese Jammergestalt an! Das also ist der Typus des säkularen
Menschen!»

III.
Prof. Koeberle weiß aber genau, daß er mit allen diesen Belegen

nicht den Typus eine säkularen Menschen, wohl aber die geistige
Kümmerform von Menschen dargestellt hat, die gewiß auch im Kreis
der Diesseitsmenschen zu finden sind, aber sicher noch zahlreicher
im Lager seiner eigenen Weltanschauung, im Lager des Christentums.
Als Dozent der Theologie kennt Prof. Koeberle sicher auch die
Grundformen der Auseinandersetzung zwischen Menschenwahrheit
und Gotteswahrheit im Laufe der abendländischen Geistesgeschichte
und weiß, daß es niclit die Oberflächlichkeit und Gleichgültigkeit
und daß es nicht die Vordergründigkeit ist, sondern daß es gerade
das furchtbare und kompromißlose Ernstnehmen der Ewigkeitsfragen,

daß es gerade die mutige Einsatzbereitschaft für die eigene
schwer errungene Ueberzeugung ist, was den Typus des säkularen
Menschen ausmacht. Er muß wissen, daß die Menschenwahrheit mehr
Märtyrer aufzuweisen hat als das Christentum. Als Dozent der Theologie

kennt Prof. Koeberle sicher auch die Entwicklung der
abendländischen Philosophie, er kennt besonders die moderne Ontologie
und weiß, daß auf dieser philosophisch-ontologischen Linie heute
das Problem der Transzendenz sehr ernst genommen wird. Er weiß,
daß die moderne Ontologie die Transzendenz bejaht, daß sie aber auf



Nr. 4 Freidenker 105

gar keinen Fall mehr eine christliche Transzendenz, sondern nur noch
eine diesseitig-philosophische Transzendenz anerkennt. Hier haben
wir die von Koeberle vermißte Tiefendimension, hier Oberlicht und
Tiefensicht, hier ein heißes Ringen in den Fragen der letzten Dinge
und der Ewigkeit, ein Ringen um das Eschaton, das Letzte; das Ringen

um eine überzeugende diesseitige Eschatologie — gerade dieses

Ringen macht das Wesen der heutigen Menschenwahrheit aus. Daß
sich die Menschenwahrheit in diesem Ringen auf Grund ehrlichster
Bemühungen für eine diesseitig-philosophische Transzendenz
entscheidet und die christliche Transzendenz entschieden ablehnt, das

darf wahrlich der Menschenwahrheit nicht als Vordergründigkeit
oder Oberflächlichkeit ausgelegt werden. Hier sind die Leistungen
eines Carl Jaspers, eines Nicolai Hartmann, eines Martin Heidegger
und neuerdings auch eines Paul Haeberlin wegleitend und bahnbrechend.

Alle diese heißen Bemühungen um die Lösung der letzten Fragen,
alles dies Eindringen in die Tiefendimension der Transzendenz —
das alles gehört genau so in die Menschenwahrheit des säkularen
Menschen wie die Bemühungen und den konkreten Ausbau einer
modernen Wissenschaft und Naturwissenschaft. Wir dürfen nicht annehmen,

daß diese Bemühungen dem Theologie-Dozenten der Universität

Tübingen unbekannt geblieben sind. Warum aber verschweigt er
sie bei der Darstellung des säkularen Menschen? Warum in aller
Welt legt er ¦—¦ gegen alle Wahrheit und Wahrhaftigkeit —• den
säkularen Menschen auf eine geistige Jammer- und Kümmerform fest?

IV.

Unsere Feststellungen berechtigen uns, die Untersuchung Koeberles

als unbefriedigend und ungenügend abzulehnen. Sie werden dem
Tatsachengehalt nicht gerecht. Dabei haben wir uns hier beschränkt
auf das zentrale Anliegen der Kontroverse und Nebenfragen wie z. B.
das Gerede von einer akausal werdenden Wissenschaft aus unserer
heutigen Diskussion ausgeschieden.

Haben wir nicht, trotz aller Entschiedenheit in der Ablehnung,
doch auch einigen Anlaß zu Dank? Freilich! Wir danken dem
repräsentativen Tübinger Theologen für folgende Einsichten :

Wir betrachten erstaunt das Spiegelbild, das uns Prof. Koeberle
mit seinem «säkularen Menschen» vor Augen hält, und bekennen
frank und frei: «Das sind wir nicht! Dieses Bild ist gefälscht!» Ge-



106 Freidenker Nr. 4

genüber diesem Zerrbild werden wir uns der innern Ueberlegenheit
der Menschenwahrheit über die Gotteswahrheit erneut und mit aller
Eindrücklichkeit bewußt. Wer seinen weltanschaulichen Gegner derart

mißdeuten und herabsetzen muß, um seiner überhaupt noch Herr
werden zu können, der beweist damit, daß er nicht mehr für eine
wahre und siegreich vorwärtsdrängende, sondern nur noch für eine
innerlich bereits verlorene Sache sich einsetzt. 0.

Christentum und Krieg
Antwort an Herrn Z. in Goldau auf den Brief vom 9. 2. 56

Sie haben sich die Mühe genommen, den «Freidenker» zu lesen
und Ihre Meinung in Ihrem Notizbuch schriftlich niederzulegen. Das
ist achtenswert. Sie gehören nicht zu den Gleichgültigen, auch nicht
zu den Scheuklappenträgern, die nur lesen, wovon sie schon zum voraus

wissen, daß sie damit einverstanden sind.

Einverstanden mit dem «Freidenker» sind Sie nun ganz und gar
nicht. Sie fühlen sich als junger Christ «nicht angesprochen», sondern
schockiert, abgestoßen, beleidigt. Im besondern führen Sie einen Satz

aus dem Artikel «An der Jahreswende» in Nr. 1 des gegenwärtigen
Jahrganges an, der Ihre Empörung wachgerufen hat und den Sie als
Unsinn bezeichnen. Es ist der Satz : «Damit finden sich die Gläubigen
ab, so groß ihr Abscheu vor dem Kriege ist, und glauben, ein
gottgefälliges Werk zu tun, wenn sie möglichst viele ihrer christlichen
Brüder auf möglichst grausame Weise vernichten.»

Um diesen Satz zu verstehen, muß man auch den vorangehenden
kennen: «In etlichen Glaubenssätzen und im Rituellen gehen sie (die
Konfessionen) auseinander; aber einig sind sie alle in der Lehre, daß
das menschliche Schicksal von Gott bestimmt werde und folgerichtig
auch der Krieg ein gottgewolltes Verhängnis sei.»

Ist er das, so wird er selbstverständlich von jedem wahrhaft
gläubigen Christen bejaht, gutgeheißen, sogar begrüßt, da ja alles, was
dem göttlichen Willen entspringt, den Menschen irgendwie zum
Wohle gereicht: Krieg als Strafe, Krieg als Prüfung, Krieg als besonders

sinnenfälliger Ausdruck der göttlichen Liebe, wie es in der Bibel
heißt : «Welche ich lieb habe, die strafe und züchtige ich». Die Kir-


	Der säkulare Mensch

