
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 4

Artikel: Wissenschaftlicher Aberglaube

Autor: Hartwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


94 Freidenker Nr. 4

Daß es ausgerechnet die Zürcher Zentrale der Jesuiten ist, die
diesem innern und äußern Widerspruch zum Opfer fällt, diese Zürcher
Jesuiten-Zentrale, die sonst so behutsam auf ihre Reputation, auf
ihre Linie und auf die intellektuelle Höhenlage ihres Organs bedacht
ist, das betrachten wir als das vierte und letzte und größte Wunder
in unserer an Wundern so reichen Story. Omikron.

Wissenschaftlicher Aberglaube

Dieses bösartige Wort hat Carl Jaspers (Basel) geprägt, um sich
— als Vertreter eines recht eigenartigen Gottesglaubens — von einer
Wissenschaft zu distanzieren, die — nach seiner Meinung — viel zu
mechanistisch, d. h. ohne jedwede Transzendenz eingestellt ist.
Jaspers, der selbst ernst von der Wissenschaft zur Philosophie kam,
verwendete das ominöse Wort vom wissenschaftlichen Aberglauben in
einem Rundfunkvortrag «Die Aufgabe der Philosophie in der Gegenwart»,

der am 21. Februar 1956 (um 22.30 Uhr) im Sender Wien H
vom Stapel lief. Was er in seinem «philosophischen» Vortrag ansonst
vorbrachte, war zum größten Teil politisch gefärbt und kann wohl
nur als wüste Antisowjethetze bezeichnet werden. Auf diesen dunkeln
Pfaden wollen wir dem rührigen Rundfunkredner nicht folgen,
sondern beschränken uns darauf, zu zeigen, wohin seine durch philosophische

Scheuklappen geförderte Wissenschaftsfeindlichkeit führt.
Unsere Gegner — nicht nur im theologischen Lager — haben uns

bisher nur unseren «Fortschrittsaberglauben» vorgeworfen und
gemeint, es sei gar nicht so sicher, zu erwarten, daß die Steigerung der
materiellen Kultur den seelischen Lebensstandard erhöhen müsse.
Dem Philosophen Jaspers blieb es vorbehalten, den Zweifel an den
Fortschritt auf das wissenschaftliche Gebiet auszudehnen. Während
andere kirchenfreundliche Denker, wie z. B. der bekannte Populari-
sator Dr. Bernhard Bavink, seinen theologischen Freunden zum
Vorwurf macht, das sie sich mit ihrem Kampf gegen den Darwinismus
vor der ganzen wissenschaftlichen Welt lächerlich gemacht haben
(vgl. seine Schrift «Die Naturwissenschaft auf dem Wege zur
Religion»), gerät Jaspers immer mehr in die bedenkliche Nähe magischer
Denkformen. Man fühlt sich beim Anhören seiner Rundfunkreden
geradezu zurückversetzt in die Zeit der Frühromantik, die uralte
Glaubensformen neu zu beleben suchte. Oft verbarg sich die blaue



Nr. 4 Freidenker 95

Blume der Romantik hinter religiösen Redewendungen, was den
Eindruck erwecken sollte, daß wir noch in einer Welt magischer Gewalten

leben. In der romantischen Oper «Lohengrin» von Richard Wagner

leitet der König (Heinrich, der Vogler) das Gottesurteil mit
einem Gebet ein, in dem die frommen Worte gebraucht werden:
«Weil unsere Weisheit Einfalt ist». Solcher demütigen Erdentrückt-
heit steht dann natürlich jede wissenschaftliche Aufklärung störend
gegenüber; aber momentan werden märchengläubige Gemüter
empfänglich gemacht für das zauberhafte Erscheinen des Schwanenrit-
ters. Und irgendwie lauert in unserem Unterbewußtsein der
anachronistische Gedanke : «Es gibt Dinge zwischen Himmel und Erde, von
denen sich unsere Schulweisheit nichts träumen läßt.»

Mit solchen Imponderabilien rechnet auch Jaspers; er hat niemals
ein Hehl aus seiner Wissenschaftsfeindlichkeit gemacht. Man lese
sein Büchlein «Die geistige Situation der Zeit» (Sammlung Göschen,
Berlin 1931), wo sich manch «kräftig' Wörtlein» findet, das einer
Absage an die Wissenschaft gleichkommt. Namentlich die «Wissenschaften

vom Menschen» (Psychologie, Anthropologie und Soziologie)
erregen sein Mißbehagen, da sie seinem «philosophischen Glauben»
in die Quere kommen. Aber er ist auch sonst «schnell fertig mit dem
Wort», besonders dann, wenn es gilt, der Zukunftsfreudigkeit der
aufstrebenden Menschheit einen Dämpfer aufzusetzen. So schreibt er
z. B. in dem erwähnten Büchlein (auf Seite 16) : «Die Stoffe und
Energien sind restlos ausgenützt». Es klingt wie ein Kassandraruf, und
ängstliche Gemüter mögen bei den Worten von Jaspers den Eindruck
erhalten, daß die Sonne sichtlich erkaltet und wir Menschen fröstelnd
beisammenhocken, um jenem Zeitpunkt mit Grauen entgegenzuhar-
ren, da die Sonne zum letzten Mal als ersterbender Glutball über dem
Horizont erscheint, um von uns sozusagen Abschied zu nehmen, da

— nach Jaspers — alle Brennstoffe und Wärmeenergien bereits «restlos

ausgenützt» sind.

Natürlich ist die letztere Behauptung glatter Unsinn; selbst wenn
wir von der friedhchen Ausnützung der Atomkraft absehen, von der
Jaspers im Jahre 1931 noch nichts wissen konnte und die uns heute
jeder Sorge um den Energiehaushalt der Erde enthebt, müssen wir
sachgemäß feststellen, daß unsere Energievorräte noch lange nicht
erschöpft sind, und in neuester Zeit werden von der fortschreitenden
Technik — unabhängig vom Bau der Atomreaktoren — auch minder
ergiebige Energiequellen in Tätigkeit gesetzt, wie z. B. Windmotoren



96 Freidenker Nr. 4

und Hohlspiegel zur Aufspeicherung der Sonnenwänne. Nicht
deshalb, weil der Verbrauch an sonstigen Brennstoffen (Kohle und Benzin)

bedrohliche Formen angenommen hat, sondern zur Entlastung
der gesamten Energiewirtschaft. Dabei haben wir in der Bewegung
der Weltmeere (Ebbe und Flut) ein nahezu unerschöpfliches
Reservoir an ungenutzter Energie. Wer das verschweigt, der leidet nicht
nur an einem bedauerlichen Mangel an naturwissenschaftlichen
Kenntnissen, sondern scheint sich in defaitistischen Vorhersagen zu
gefallen. Das erwähnte Göschen-Büchlein von Jaspers schwelgt
geradezu in Jeremiaden über die Unzulänglichkeit menschlicher
Forschungsarbeit, was verbohrte Jenseitstheologen mit Befriedigung
erfüllen mag, halbwegs gebildete Leser aber nur zur Heiterkeit stimmen

kann. Man wird an das ulkige Studentenlied von Viktor Scheffel
erinnert :

«Es rauscht in den Schachtelhalmen,
verräterisch leuchtet das Meer,
da schwimmt mit Tränen im Auge
ein Ichtyosarus daher».

In Wahrheit arbeiten Wissenschaft und Technik fieberhaft daran,
alle noch nicht ausgenutzten Energiequellen der Gesamtwirtschaft
zugänglich zu machen, wie oben —• ohne Rücksicht auf die
Atomenergie — angedeutet wurde. Was Jaspers nicht daran hindert, die
Wissenschaft des Aberglaubens zu bezichtigen. Solche Käuze hat es
schon zur Zeit Goethes gegeben, wie jene Worte beweisen, die er in
seinem «Faust» dem Mephistopheles in den Mund gelegt hat (Vers
1851 ff.) :

«Verachte nur Vernunft und Wissenschaft,
des Menschen allerhöchste Kraft .»

Um Jaspers' Kulturdefaitismus entgegenzutreten, ist es durchaus
nicht nötig, darauf hinzuweisen, wie «herrlich weit wir es gebracht
haben», zumal wir genau wissen, was an ungelösten Problemen noch
vor uns hegt, namentlich in sozialer Hinsicht, aber wir verwahren uns
ganz entschieden dagegen, daß spekulierende Philosophen immer
wieder den Theologen Schützenhilfe leisten und bei jeder Gelegenheit

mit geradezu masochistischem Behagen auskramen, was wir —
trotz alledem — noch nicht wissen. Auf derartige «Argumente» wäre
mit dem österreichischen Soziologen Rudolf Goldscheid zu antworten:

Die Wissenschaft mag manches Naturgeheimnis noch nicht
entschleiert haben, doch alle ehrlichen Denker müssen zugeben, daß



Nr. 4 Freidenker 97

man auch von anderer Seite (gemeint sind: Philosophie und
Religion) nichts erfahren könne, was über die Erkenntnisse der Wissenschaft

hinausgeht. (Ich zitiere aus dem Gedächtnis und versagte es

mir, zu unterstreichen, daß Goldscheid hiebei Worte gebrauchte, die
besagen, daß auch unsere Gegner «die verfluchte Pflicht und
Schuldigkeit» haben, den wahren Tatbestand zuzugeben. H.)

Hingegen sind auch wir bereit, offen zu sagen, daß die Wissenschaft

sich — auch heute noch — vielfach mit Teillösungen der uns
bewegenden Probleme zufrieden geben muß, aber niemals hat die
Wissenschaft vorgegeben, mehr zu wissen, als sie in zäher Kleinarbeit
ergründen konnte, während die Verkünder irgendeines «Glaubens»
unbedenklich zu den realen Tatsachen hinzudichten, was ihnen als

«Erklärung» derselben plausibel erscheint. Darum möge es gerechtfertigt

erscheinen, wenn wir uns zum Schluß mit dem Begriff der
«Erklärung» in wissenschaftlichem Sinne befassen. Gewiß muß sich
auch die Wissenschaft manchmal mit vorläufigen Annahmen
(Hypothesen) helfen, doch niemals darf sie dabei aus dem Auge verlieren,
daß sie dabei mit bloßen Vergleichen operiert, die der Verifizierung
bedürfen. Eine solche Hypothese war z. B. die Annahme eines besonderen

«Lichtäthers», der in der Optik die gleiche Rolle spielen sollte
wie die Luft als Mittel der Fortpflanzung des Schalls in der Akustik.

Es sollte nichts anderes als ein naheliegender Vergleich sein, um
uns etwas anschaulich zu machen, was sich der unmittelbaren
Beobachtung entzog. (Wir erinnern uns da an den bekannten Ausspruch
des Philosophen I. Kant: «Ein Begriff ohne Anschauung ist leer;
eine Anschauung ohne Begriff ist blind».) Es sei jedoch an dieser
Stelle ausdrücklich vermerkt, daß sich die moderne Physik vielfach
schon mit der mathematischen Formelsprache begnügt. Nur zur
Popularisierung bestimmter Vorstellungen werden anschauliche
Vergleiche zugelassen, z. B. der Vergleich des Bohrschen Atommodells
mit einem Planetensystem. (Daß auch dieser Vergleich «hinkt», hat
kein Geringerer als Max Planck, der Begründer der Quantentheorie,
betont.) Mit diesem Vorbehalt wollen wir den Begriff emer
wissenschaftlichen «Erklärung» mit den Worten des englischen Physikers
James Clerk Maxwell, des Begründers der elektromagnetischen
Lichttheorie, zitieren: «Erklären heißt, Unbekanntes auf Bekanntes
zurückführen».

Im Falle der hypothetischen Annahme eines Lichtäthers wäre
zunächst darauf hinzuweisen, daß dieser Notbehelf verhältnismäßig



98 Freidenker Nr. 4

spät in der Physik Eingang fand; dies kam daher, daß dazu keine
Nötigung bestand, da nach der Newtonschen Emissionstheorie des
Lichtes die Vorstellung vorherrschte, daß jeder leuchtende Körper
Lichtpartikelchen aussende, was etwa der heutigen Quantenlehre
entsprach, die ebenfalls annimmt, daß von jedem leuchtenden Körper

Korpuskeln (Photonen) ausgesendet werden. Erst mit dem
Bekanntwerden der sogenannten Polarisationserscheinungen des Lichtes

setzte sich die Wellenlehre von Huygens durch, wonach unter
bestimmten Voraussetzungen Licht zu Licht gefügt Dunkelheit erzeugen

könne. Damit war nicht gesagt, daß das Licht wirklich aus realen

Wellen bestand, sondern es fanden in der Umgebung der
Lichtspender Umlagerungen statt, ähnlich wie in einem elektrischen
Spannungsfeld, die man am einfachsten als Lichtwellen beschrieb. Aber
der Sündenfall der Undulationstheorie bestand darin, daß man
genötigt war, ein Medium anzunehmen, in dem die Fortpflanzung des

Lichtes erfolgte. Wohl waren sich die den Kinderschuhen der Physik

entwachsenen Adepten der Lehre vom Lichtäther darüber klar,
daß man die Vorstellung von einem alles durchdringenden Lichtäther

nicht wortwörtlich nehmen durfte ; nur in der Kinderstube der
Physik, d. h. in den untersten Lehrklassen der Unterrichtsschule
mochte die Lichtäthertheorie grobsinnlich aufgefaßt, d. h. simplifiziert

werden.

Immerhin gab es auch in der Physik sozusagen Wahrheitsfanatiker,
die den ganzen Lichtätherrummel als eine Art Skandal empfanden
und der peinlichen Sache auf den Grund zu gehen suchten. Ein
solcher Wahrheitsfanatiker war der nordamerikanische Physiker A. A.
Michelson, der eine Versuchsanordung traf, um den bei der
Erdbewegung im Weltraum etwa auftretenden «Aetherwind» festzustellen.
Das Experiment verlief negativ, und seither wurde das Storchenmär-
chen von einem Lichtäther gänzlich fallen gelassen. Dafür setzte eine
gewaltige Denkarbeit ein, um dem Faktum Rechnung zu tragen, daß

man sich eben mit der Tatsache abfinden mußte, ohne Lichtäther
sein Auslangen zu finden. Das Endergebnis dieser Arbeit war die Ein-
steinsche Relativitätstheorie. Inzwischen hat sich die Quantenlehre
von Planck auch in der Optik durchgesetzt, wodurch das durch die
Lichtäthertheorie verursachte geistige Unbehagen beseitigt war.

Oberflächliche Beobachter mögen nun an diesem Beispiel so etwas
wie einen fortschreitenden Aufklärungsprozeß erkennen, der an den
schrittweisen Abbau von abergläubischen Vorstellungen erinnert. Die



Nr. 4 Freidenker 99

Sache liegt aber im Falle hypothetischer Armahmen in der Physik
ganz anders: Jede Hypothese — nicht nur in der Physik — muß
einen heuristischen Wert besitzen, d. h. zu neuen Forschungen
anregen. In diesem Sinne prägte einst Goethe ein Wort, das sich direkt
auf seine Entdeckung des Zwischenkieferknochens bezog: «exakte
Phantasie». Goethe wollte damit jede haltlose Flunkerei ablehnen.
Als eine solche mußte ihm auch der Gottesbegriff erscheinen, der
noch haltloser ist als der Begriff des sagenhaften Lichtäthers, von
dem wir oben sprachen. Goethe, der Realist, war sich darüber klar,
daß eine Pauschalerklärung wie Gott überhaupt keine Erklärung
mehr darstellt. Darum ließ er seinen Faust philosophieren (Vers
11.441 ff) :

«Der Erdenkreis ist mir genug bekannt.
\ Nach drüben ist die Aussicht uns verrannt;

Tor, wer dorthin die Augen blinzelnd richtet,
Sich Wolken über seinesgleichen dichtet!
Er stehe fest und sehe hier sich um;
Dem Tüchtigen ist diese Welt nicht stumm.
Was braucht er in die Ewigkeit zu schweifen!
Was er erkennt, läßt sich ergreifen.»

Nein, die Wissenschaft hat nichts mit irgendeinem Aberglauben
zu tun; auch dort, wo sie irrte, hat sie ihren Grundcharakter
bewahrt, der darin besteht, daß nur Tatsachen als Beweismaterial gelten

und daß jede neu auftauchende Tatsache Anlaß dazu gibt, um
das bisher erworbene Tatsachenmaterial zu überprüfen, ob es sich
mit den bisher geltenden Anschauungen verträgt oder nicht. Es ist
daher pure Böswilligkeit, wenn der in mühseliger Kleinarbeit erworbene

Umkreis der wissenschaftlichen Erkenntnis in irgendeine
Parallele gesetzt wird mit dem blinden Herumtappen eines abergläubigen

Denkens. Als leuchtendes Beispiel zäher Forschungsarbeit mag
die Entwicklung der Atomphysik gelten. Aber schon vorher finden
sich genügend viele Anhaltspunkte dafür, wie unermüdlicher
Forscherdrang zielbewußt in noch unentdecktes Neuland vorstieß. (Man
denke nur z. B. an die jahrzehntelange Forschertätigkeit, die zur
Entdeckung des Penicillins führte.)

Kein Abenteuerroman und keine Kriminalgeschichte kann eine
intensivere Spannung in uns erwecken als die Geschichte des
wissenschaftlichen Fortschritts. Nur können wir heute rückschauend
unmöglich auch nur entfernt nachempfinden, wie den Pionieren der
Wissenschaft zumute war, als sie zum ersten Mal in ihrer Umwelt



100 Freidenker Nr. 4

etwas erschauten, was vor ihnen niemand gesehen hatte. Wir können
heute schwerlich nachempfinden, welcher Jubelschrei die Brust eines
Galilei durchtobte, als er mit seinem Fernrohr beobachtete, wie die
Monde des Jupiter diesen Planeten — frei im Weltenraum schwebend

—• umkreisten. Aehnlich mochte es dem Holländer Antony van
Leeuwenhoek ergangen sein, der in seinem Mikroskop einen Wassertropfen

beobachtete, in dessen Inneren sich ein Gewimmel von kleinsten

Lebewesen regte. Diese Pioniere der Wissenschaft haben das Tor
zu neuen Welten geöffnet, die vor ihnen niemand geschaut hatte. Sollen

wir heute diese Großtaten des menschlichen Geistes als
«wissenschaftlichen Aberglauben» verunglimpfen lassen?

Jaspers hat schon einmal unseren Unwillen hervorgerufen, indem
er — ebenfalls in einem Rundfunkvortrag — von einem «Guckloch
in die Transzendenz» sprach (vgl. die «Befreiung» Nr. 3, 1955, S. 63 ff.)
Das klang wie eine ungeschickt stilisierte Redensart; sein neuester
herostratischer Streich darf jedoch nicht ohne heftigen Protest
hingenommen werden. Das Wort vom «wissenschaftlichen Aberglauben»
klingt wie eine mutwillige Kampfansage an die gesamte Internationale

ernster Forschungsarbeit, ohne Rücksicht auf die wirtschaftlichen

Systeme, in denen diese Arbeit geleistet wird. Diesen Schimpf
können sich die Kulturträger aller Länder nicht gefallen lassen und
sie rufen diesem Mann, der seltsamerweise in der «freien Schweiz»
ein geistiges Asyl gefunden hat, zu : «Quousque tandem » Hartwig.

Nachschrift.

Inzwischen hat der engere Fachkollege von Jaspers, Martin Heidegger, in dem

gleichen Sender (Wien II) eine Vortragsfolge unter dem Titel «Was ist Denken?»
begonnen. Wir behalten uns vor, auch diese Ausführungen unter die kritische
Lupe zu nehmen. Heidegger ist — zum Unterschied von Jaspers, der einen, wenn
auch recht krausen Gottesbegriff verkündet — Atheist, was uns jedoch nicht
daran hindert, seine Ansichten schärfstens zu überprüfen, zumal er sich während
des Hitler-Regimes offen zum Nazismus bekannt hat. Nach 1945 verschwand er
sozusagen in der geistigen Versenkung. Nun scheint er, nachdem er Bich im
Schwarzwald verkrochen hatte, wieder Morgenwind zu wittern, d. h. seine Zeit
für neu gekommen zu betrachten.

Keine Toleranz für die Feinde der Toleranz!


	Wissenschaftlicher Aberglaube

