
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 3

Artikel: Religion und Moral

Autor: H.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410510

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 3 Freidenker 81

Religion und Moral

Heute ist noch in sehr weiten Kreisen die Ansicht herrschend, eine
religionslose Sittlichkeit sei unmöglich, mit der Religion müsse auch:
jede Moral zusammenbrechen. So sehen wir uns denn immer wieder
neu vor die Frage gestellt nach dem Verhältnis von Religion und
Sittlichkeit. Einen beachtenswerten Beitrag zur Abklärung dieses
Problems liefert Dr. Hellmuth Stofer, Zivilgerichtspräsident in Basel, in
seiner wissenschaftlichen Abhandlung «Ueber das ethische
Werturteil».*) Die berufliche Stellung des Verfassers sowie die
Bedeutsamkeit seiner Ausführungen rechtfertigen es, daß gerade auch'
Freidenker von seinen Gedanken zu dem Problem Religion und
Sittlichkeit Kenntnis nehmen, dem er im Zusammenhang mit seinen
umfassenden wertphilosophischen Erörterungen ein besonderes 'Kapitel

widmet.
Stofer zeigt zunächst, daß der Urgrund des religiösen Erlebens

nicht zur inhaltlichen Bestimmung des ethisch richtigen Verhaltens
ausreichen kann: «Von einer Eindeutigkeit der Religion, als einer
Quelle für das ethische Bewußtsein, kann nicht dieRede sein (S.86)».
Aber noch vielfältiger als die widersprechende Deutung des Urgrundes

der religiösen Erlebnisse sind die Widersprüche des praktischen
Verhaltens, wie eine kleine Blütenlese von religiösen Geboten und
Verboten (S. 89/90) zu erweisen vermag. «Nach römisch-katholischer
Auffassung ist die Ehe, wenn sie konsumiert: ist, unauflösbar, eine
Scheidung unwirksam und verboten, nach protestantischer Lehrmeinung

dagegen statthaft. Für Katholiken stellt ein keusches Leben um-
Christi willen eine höhere Lebensform dar als eine Ehegemeinschaft.
Dem Mohammedaner ist eine Mehrehe gestattet; es besteht die reib
giöse Pflicht, Nachkommen zu zeugen; das letztere gilt auch i für die
Juden. Das Christentum verbietet die Mehrehe, einige verschwindende:
Ausnahmen vorbehalten. Nach katholischem: Glauben ist bei der
Geburt das Leben des Kindes dem der Mutter vorzuziehen, wenn nichti
beide am Leben erhalten werden können. Alte Religionen; kannten;
das direkte Menschenopfer, so Mexiko (bei Frühjahrsfesten K die alten
Juden (Abraham und Isaak), die Griechen (Iphigenie) die Germanen-

*) Verlag für Recht und Gesellschaft AG, Basel 1955. 191 Seiten, Preis gebun¬
den Fr. 20.—.



82 Freidenker Nr. 3

(Frühjahrsfeste bei Alt-Upsala bis zum 10. Jahrhundert nach der
Zeitrechnung). Bis in die Neuzeit werden Andersgläubige verfolgt und
bisweilen mit dem Tode bestraft. Im Mittelalter verbrannte man
Hexen und Menschen, die mit dem Teufel im Bund standen. Aus
religiösen Gründen werden Eroberungskriege geführt, Kreuzzüge
unternommen und fremde Völker ausgerottet. Alte Religionen kannten
Tierkulte, und auch heute noch werden in weiten Gebieten Asiens
Tiere für heilig gehalten (wogegen wir sie schlachten, häuten und
essen). Aus religiösen Gründen wird der Fleischgenuß beschränkt
(Katholiken am Freitag, Fischgenuß erlaubt) oder verboten, bei
Juden Schweine, Hasen und dergleichen. Andere Religionen verbieten

Weingenuß, wogegen der Wein im Christentum als Mittel der
Transsubstantiation der Gottheit oder wenigstens als Symbol für den
Tod des Gottessohnes dient. Für Mohammedaner ist der Freitag, für
die Juden der Samstag und für die Christen der Sonntag ein Feiertag,
an dem man nicht arbeiten soll.» ¦— Diese Mannigfaltigkeit der
ethischen Vorschriften, die auf religiöses Leben der Völker zurückgehen,
verunmöghchen eine Begründung der Ethik auf einen geoffenbarten
Glauben, solange man nicht grundsätzlich, logisch oder national,
beweisen kann, was denn nun eine richtige Offenbarung ist. Jede
Offenbarungsreligion ist historisch, empirisch und relativ, d. h. ihre
Erkenntnisaussagen sind von zufälhgen Umständen abhängig und können

nur für gewisse Verhältnisse gültig sein. Sie sind nicht ausreichend

zur Gewinnung allgemeingültiger sittlicher Normen.

Auch die Heilsgeschichte des Menschengeschlechts hat man, wie
Stofer dartut, verschieden aufgefaßt: so sah man den Sinn des
ethischen Verhaltens in der Herbeiführung eines langen, mit Glücksgütern
gesegneten irdischen Lebens oder im ewigen Leben des auserwählten
Volkes oder in einem ewigen Leben innerhalb emer wiedergeborenen
Menschheit oder in einem ewigen Einssein mit der Gottheit, in Zielen,
die man durch Entsagung von weltlichen Gelüsten, durch Einhalten
einer Menge von Geboten und Verboten oder in bestimmten
Kulthandlungen zu erreichen sucht. Alle diese Annahmen beruhen auf
Offenbarung, also auf religiösem Erleben, werden nicht mit dem
Verstand entgegengenommen, sondern mit dem Herzen. — Die durch
Rehgion gegebenen oder erkannten Zwecke rechtfertigen jedes Mittel,
das zu ihrer Erreichung dient, ohne Rücksicht auf die begleitenden
Gefühle der Handelnden oder Betroffenen: eine Strafe als Vergeltung
sündhaften Tuns mag grausam sein, wenn sie nur wirksam ist; die



Nr. 3 Freidenker 83

Schaffung eines Gottesreiches mag den Untergang ganzer Völker, die
sich etwa widersetzen, herbeiführen, die Menschen mögen im Gottesreich

glücklich sein oder verzweifeln, Hauptsache ist, daß die Zwecke
der Gottheit erreicht werden, die das Universum zu ihrer eigenen Ehre
erschaffen hat.

Stofer hält die Ableitung der Ethik aus der Rehgion auch schon
deshalb für unmöglich, weil die Rehgionen selbst einen Prozeß der Ver-
sittlichung durchgemacht haben. Er erstreckt sich von den Versuchen,
durch Opferung von Menschen, Tieren oder Früchten die Gottheit
sich gnädig zu stimmen bis zu der Einsicht vom alleinigen Wert eines
sitthchen Lebenswandels. «So kam schon im alten Aegypten die
Meinung auf, die Rechtschaffenheit des armen Mannes bedeute mehr als
der dem Gott gespendete fette Ochse des reichen Mannes. Während
frühere Religionen den Göttern sexuelle Gefühle zubilligten, wird dies
heute als anstößig und einer Gottheit unwürdig empfunden, ebenso
wird ihr heute die Rache abgesprochen und durch den Begriff der
Gerechtigkeit ersetzt; sie straft auch nicht grausam, sondern, wie Dante
über dem Inferno schrieb, aus göttlicher Liebe, wenn sie die von ihr
geschaffene, mißratene Kreatur der ewigen Verdammnis überantwortet

(statt sie kurzerhand zu vernichten). Früher glaubte man z. B. in
Aegypten durch Magie, d. h. bestimmte Formeln, deren Besitz man
für teures Geld von den Priestern erlangte, im Jenseits den richtigen
Pfad in der Unterwelt zu finden, wogegen man heute mehrheitlich
annimmt, für das jenseitige Wohlergehen sei der diesseitige Lebenswandel

entscheidend, die Gottheit werde nicht durch geistliche
Handlungen oder Formeln (wie der ägyptische Totengott) bei ihrem
Richtspruch gebunden, sondern entscheide nach freiem Ermessen.
Dieser Wandel der Anschauung beruht auf Aenderungen der Vorstellungen

über das Zusanunenleben und vor allem auf Wandlungen des
Gefühls.»

Stofers Ansichten über das Verhältnis von Rehgion und Moral dek-
ken sich also mit unserer eigenen Auffassung, wonach die Sittlichkeit
unabhängig von der Religion entstanden ist und ihre Forderungen
unabhängig von jedem religiösen Dogma Geltung haben. Die sitthchen
Normen beruhen nicht auf Offenbarung, sondern sie sind,
umgekehrt, aus sozialen Bedürfnissen hervorgegangen und werden erst
nachträglich unter religiöse Sanktion gestellt, d. h. als rehgiöse
Pflichten aufgefaßt. Die Rehgion verdankt geradezu ihre Läuterung
von grobem Anthropomorphismus und Egoismus nur sitthchen Erwä-



84 Freidenker Nr. 3

gungen und Gefühlen. Damit ist die Frage, ob die Geltung der
sittlichen Normen nur durch das Zurückgreifen auf das Gebot Gottes
begründet werden kann, entschieden; Die Semständigkeit und das eigene
Recht der Sittlichkeit sind also zweifellos anzuerkennen.

Man könnte nun nur noch untersuchen, soweit Stofer diese Frage
nicht schon beantwortet hat, welche Bedeutung für die Verwirklichung

des Sittlichen, für die Befolgung der moralischen Gebote der
religiöse Glaube habe. Die geschichtliche Erfahrung zeigt, daß die
Einflüsse der Religion auf das sittliche Leben nicht durchweg günstige
gewesen sind, daß auch heute kirchlicher und selbst religiöser Sinn
kemeswegs moralische Reinheit und Zuverlässigkeit verbürgt. Näher
soU aber hier auf diese Frage nach der Verwirklichung des Sittlichen
nicht eingegangen werden.

Hingegen sei wenigstens in einem Schlußwort noch auf die Bedeutsamkeit

der hier aufgeworfenen Fragen und auf die Art ihrer Behandlung

hingewiesen : es ist ein bekanntes Argument unserer Gegner, daß
moralische Verpflichtung und Verantwortlichkeit nur auf religiöser
Grundlage zu erzielen sei, und diese Auffassung findet immer wieder
bedeutende Vertreter in Erziehung und Rechtsprechung. Sie halten
Religion und Christentum als Grundlagen der Ethik und moralischen
Einwirkung geradezu für unentbehrlich, trotzdem diese Behauptung
schon tausendmal entkräftet worden ist. Eine neue, wirkungsvolle
Widerlegung bringt, wie wir gezeigt haben, Stofer in seinem Buch.
Jahrlange Praxis als Zivilgerichtspräsident verschaffte ihmEinsicht in
alle Schatten-, ja Nachtseiten des Menschenlebens wie selten ein
anderer Beruf sie vermitteln- vermag und schärfte seinen Blick für die
Beurteilung ethischer Verhältnisse und Verhaltungsweisen. Vornehme
Objektivität und wohlabgewogene Gerechtigkeit zeichnen denn auch
sein Werk aus, besonders sein Urteil über Religion als Unterlage der
Ethik. Wir haben allen Anlaß, dem aufrichtigen und aufrechten Basler

Juristen für seine charaktervolle Offenheit zu danken. H. G.

Briefkasten des «Freidenkers»

Die Zuschrift von Herrn Zweifel in Arth-Goldau kann wegen anderweitiger
starker Inanspruchnahme des Briefempfängers, unseres Gesinnungsfreundes Ernst
Brauchlin, erst in der nächsten Nummer beantwortet werden. Die Redaktion bittet

Sie, sich bis dahin zu gedulden.


	Religion und Moral

