Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 39 (1956)

Heft: 1

Artikel: Die Vermittlung "wirklicher Lebenswerte"
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410489

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 1 Freidenker 25

Die Vermittlung « wirklicher Lebenswerte »

S’ils commettent des hérésies,
c’est qu’ils cherchent.

Philippe Monnier.

(WFZ) In diesem MiBverstindnis torkelt unser Geschlecht der Zu-
kunft entgegen: dal} es das groBite Ungliick sei, gegeniiber den Mitmen-
schen im Materiellen anscheinend zu kurz zu kommen,und daf3 als ein-
ziger Trost im Leben und im Sterben ein tunlichst grofles Stiick des
materiellen Kuchens gewertet werden konne. Gegeniiber diesem Irr-
tum der materiellen Schlaumeier habe die Kirche des Wortes —womit
wohl die protestantische Kirche gemeint ist, im Gegensatz zur Kirche
der Sakramente und der Heiligen — ihre Aufgabe, «all den Millionen
das wirklich Lebenswerte nahe zu bringen». So etwa habe ich eine
Aeullerung von Pfarrer Stiickelberger, erschienen im Maiheft 1955 der
«Reformatio», in Erinnerung, hinter die ich einige bescheidene Frage-
zeichen eines ganz gewohnlichen «Laien» setzen maéchte, eines Laien,
der sich bemiiht, die gesellschaftlichen und kulturellen Erscheinun-
gen — somit auch die Kirchen und Religionen — soziologisch zu
sehen, ohne Blick auf die theologischen Hintergriindigkeiten wirklich-
keitsferner, iiberlebter Konstruktionen.

Mit Herrn Pfarrer Stiickelberger, dessen Beitrdge in der «Reforma-
tio» ich iibrigens schétze und gerne — oft zustimmend — lese, bin
ich vollstindig einverstanden in der Verurteilung der materialistischen
Gesinnung unserer Zeit. (Ob sie frither nicht existierte, mogen die
Historiker entscheiden. Von hier aus konnte das Erkennen ihrer be-
sonderen Ursachen heute unter Umstédnden zu einer anderen Proble-
matik fiithren, ndmlich: ob und wie sich diesen modernen, grétenteils
wohl 6konomischen und technischen Ursachen am besten begegnen
lieBe, was sehr abseits aller kirchlichen Aufgaben liegen mag.) Glaubt
Pfarrer Stiickelberger aber, die protestantische Kirche konne die ma-
terialistischen Millionen wirklich erreichen, wenn auch nur so, daf3
sie wenigstens mit halbem Ohr ihre Predigten gelegentlich anhéren?
Wiirde das nicht voraussetzen, dal3 die Kirche von den Massen (beson-
ders auch der «oberen» Schichten) noch ernst genommen wird? Ge-
niigt es nicht, die Frage zu stellen, um jegliche Hoffnung auf die
Kirche fiir «all die Millionen» unserer Gegenwart fahren zu lassen?



26 Freidenker Nr. 1

Doch vielleicht kdnnte sie wenigstens eine kleine Minderheit Abseits-
stehender gewinnen? Aber fiir was?

Damit wéren wir bei der zweiten, nicht ganz unwesentlichen Frage,
die fiir die Beurteilung des Erfolgs kirchlicher Predigt wichtig sein
diirfte. Welcher Art wire das «wirklich Lebenswerte», das gerade von
der Kirche nahegebracht werden sollte oder kénnte? Nach dem, was
ich bisher, in den sechzig Jahren seit meiner Konfirmation, von kirch-
licher Lehre und Verkiindigung gehort und gelesen habe (es ist wahr-
lich nicht wenig! und vielleicht bin ich eben darum so skeptisch),
mochte ich vermuten, dal} sie auch der neu gestellten Aufgabe gegen-
itber (die doch wohl eine recht alte ist?) kaum anders wird kénnen
als dogmatisch gebundene Lehrmeinungen zu verkiindigen, die auf
Glaubenssidtzen beruhen, zu denen sogar sehr idealistische, entschie-
‘dene Gegner der materialistisch-utilitarischen Gesinnung selbst beim
besten Willen und oft mit lebhaftestem Bedauern keinen Zugang
mehr finden.* Mag eine Kirche das Kreuz oder die Maria in den
Mittelpunkt stellen: beides ist — obwohl auf verschiedenen Ebenen
— vielen ebenso unnannehmbar wie die Autoritét der Bibel als gott-
liche Offenbarung oder die Ausrichtung des eigenen Lebens als eine
Vorbereitung aufs Jenseits, das man durch gute Werke sich verdie-
nen miisse, um den Hollenstrafen zu entgehen, mit deren Ausmalung
die katholische Kirche ihre Schiflein beieinander hilt (Trolleybus
in den Himmel). Schier das ganze «apostolische Glaubensbekenntnis»
gilt sogar vielen Kirchgenossen (und wohl nicht wenigen Pfarrern)
als lingst iiberwundene Dogmatik. Wie will eine derart mit iiber-
alterter Tradition belastete Kirche Menschen modernen Denkens ge-
winnen? Gewil3 gibt es protestantische Pfarrer dhnlich freier Haltung,
Doch sollen sie, wie man mir sagte, unter der Herrschaft der positi-
ven Modetheologie nur noch eine kleine, einflullose Minderheit bil-
den. In den kantonalen Kirchenblittern kimen sie nur ausnahmsweise
zu Wort. Ich fiirchte, ihre schwache Stimme wird von kaum mehr als
einem sehr bescheidenen Bruchteil der abseitsstehenden Millionen
gehort werden. Kurz, die Kirche scheint mir wenig Chance zu haben,
wirkliche Lebenswerte den Ungldubigen (oder auch nur ihren eigenen
Gldubigen?) nahe zu bringen. Ja, Auenstehende scheinen oft geneigt
zu bezweifeln, ob sie itberhaupt noch deren besitzt, die ihr spezifisch

* Herr Stiickelberger wird wohl zugeben, daB lingst nicht alle Abendlinder,
die der Kirche oder sogar dem Christentum fremd sind, materialistisch empfinden

und handeln.



Nr. 1 Freidenker 27

und ausschlieBlich eigen und dem modernen Menschen zuginglich
sind ?

Hier dringt sich nun unsere dritte Frage auf: ob nicht au3erhalb
des Traditionschristentums, auf3erhalb der Kirche solche Lebenswerte
vorhanden sein konnten? Ich iibergehe die Vorfrage, was iiberhaupt
unter materialistischer Gesinnung verstanden werden will und nehme
an, dafl auch Herr Stiickelberger nicht jede Abkehr vom Kirchen-
glauben meint. Jedenfalls scheint mir der um eine geistig-seelisch ge-
sunde Menschheit besorgte Kulturpolitiker bemiiht sein zu miissen,
alle Tendenzen zu bekdmpfen, die zu ihrer Entseelung fiithren, und
alles zu stirken, was die in der Hast des Geldraffens, des Geltungs-
strebens, des kommerzialisierten Vergniigungstaumels befangenen
Menschen zu irgend welcher inneren Umkehr (nicht nur im kirch-
lichen Sinne des Bufletuns und der frommen Gebetsiibungen) veran-
laB3t, ihnen wieder ein urspriingliches seelisches Erleben weckt, mag
dies nun mit einer Besinnung auf «Gott», mit dem Singen von Ge-
sangsbuchliedern, mit dem Anfithren von Bibelspriichen verbunden
sein oder nicht. Dem Kulturpolitiker, dem es nicht — wie so manchem
Pfarrherren — um die Interessen einer Kirche geht, kommt es nicht
darauf an, dal die Menschen zum «wahren Glauben» (eben einer
bestimmten Kirche oder Theologie — Was ist Wahrheit?) bekehrt
werden, sondern, dal} sie Nahrung fiir ihre Seele finden. Sollte das
nicht auch aufllerhalb der kirchlichen Formen und Veranstaltungen,
ja auch aullerhalb des Christentums oder gegen dieses moglich sein?
Die Kirchen aber werden auf diesem Felde der «Entmaterialisie-
rung» vielleicht am erfolgverheiflendsten wirken, wo sie am wenigsten
kirchlich vorgehen und am wenigsten frommen Glauben verlangen,
am wenigsten auf dem Monopol des Christentums bestehen.

Oefter habe ich Kirchenleute klagen gehort, daB der Einfluf3 ihrer
kirchlichen Jugendarbeit meist nach kurzen Jahren verblafBt; daf3
nur wenige Jugendliche sich spiterhin als eifrige Kirchgenossen er-
wihren. Die frommen Formen fallen ab unter der Einwirkung des
Weltlebens (und des eigenen Reifens). Oft klebten sie nur an der
Oberflache. Im Innersten der Seele hatten sie keinen Eindruck hinter-
lassen. Wer aber einmal von einem Sonnenaufgang auf der Rigi, von
einem Nebelmeer, von der Bliitenfiille eines Bergfriihlings, ja nur von
der lieblichen Natur seines Heimatdorfs zutiefst berithrt wurde; wer,
innerlich jubelnd einen Gipfel betrat oder je in heiliger Ehrfurcht



28 Freidenker Nr. 1

aufblickte zu dem «bestirnten Himmel iiber mir» ; wer von Beethovens
Fiinfter oder Neunter, von seinem Fidelio erschiittert wurde ; wer be-
seligt den himmlischen Klingen Mozarts lauschte, wessen Herz erbebte
vor den Werken eines Rembrandt, Michelangelo, dem Zeus von Otri-
coli; wer mit heilem Kopf im stillen Kdmmerlein sich in die groBen
'Dichter oder in das entsagungsvolle Leben edler Menschen versenkte;
wer sich im rechten Geiste (nicht aus Abenteurerlust) an einem Ar-
beitslager — etwa des Internationalen Zivildienstes — beteiligte . ..
es gibe tausend Beispiele mehr von «ewigen Gefiithleny —, der weil3
ein fiir allemal aus eigenem Erleben statt durch Predigten, dal3 Reich-
tum und dullere Ehren, modische Kleidung und lirmende Vergnii-
gungen nicht die Seele nidhren, keine wirklichen Lebenswerte sind.
Der weill, wo er diese zu suchen hat. Die Aufgabe der Kulturpolitik
ist, die Gelegenheit dazu ihm bereitzustellen, materiell zugéinglich zu
machen.

Ob sich die Kirche an dieser Aufgabe mit dauerndem Erfolge be-
teiligen kann, diirfte davon abhingen, ob sie sich geniigend zu befreien
vermag von ihren anscheinend unausrottbaren apologetischen Nei-
gungen; ob sie sich wieder zu besinnen wagt auf das Wesentliche von
Jesu Wirksamkeit: auf seinen Kampf gegen die seelenlose Rechen-
haftigkeit der jiidischen Gesetzesreligion. Das fiihrt uns zu einer letz-
ten, vierten Frage: ob iiberhaupt die Mehrheit der Menschen sich
seelische Empfianglichkeit bewahrt hat? Die Kirche, die den Menschen
Jesus, statt ihm nachzufolgen, zu einem Gott erhob, entartete bald
noch érger zu seelenloser Werkgerechtigkeit und intolerantem Im-
perialismus. .. Die kalte Theatralik und der iippige Prunk der Je-
suitenkirchen des Spitbarock, der gerade in Rom, so nahe dem Hei-
ligen Stuhl, wohl nicht nur die Reisenden aus dem Norden abst6ft,
ist bezeichnend fiir die auf duflere Pracht- und Machtentfaltung be-
dachte rémische Kirche, die es gar nicht zu beunruhigen scheint, daB3,
neben den vielen in Gold und kostbarem Marmor strotzenden Kir-
chenpalisten und den zahllosen komfortablen Ménchs- und Nonnen-
klostern die Massen des drmlichen Volkes dicht gedringt in erbdrm-
lichsten Léchern hausen miissen. Die Nummerntafeln der Automobile
des Stato Citta Vaticano tragen die Buchstaben SCV. Die Romer iiber-
setzen sie mit: «Se Cristo vede». Ja, wenn es Christus sihe, wie «seine»
Kirchen sind und was sie aus seiner edlen Menschlichkeit gemacht
haben. Er, der gesagt hat: «Was hiilfe es dem Menschen, wenn er die
ganze Welt gewiéinne und nihme Schaden an seiner Seele».



	Die Vermittlung "wirklicher Lebenswerte"

