
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 1

Artikel: Die Vermittlung "wirklicher Lebenswerte"

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410489

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410489
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 1 Freidenker 25

Die Vermittlung « wirklicher Lehenswerte »

S'ils commettent des hérésies,
c'est qu'ils cherchent.

Philippe Monnier.

(WFZ) In diesem Mißverständnis torkelt unser Geschlecht der
Zukunft entgegen : daß es das größte Unglück sei, gegenüber den Mitmenschen

im Materiellen anscheinend zu kurz zu kommen,unddaßals
einziger Trost im Leben und im Sterben ein tunlichst großes Stück des

materiellen Kuchens gewertet werden könne. Gegenüber diesem
Irrtum der materiellen Schlaumeier habe die Kirche des Wortes ¦— womit
wohl die protestantische Kirche gemeint ist, im Gegensatz zur Kirche
der Sakramente und der Heiligen — ihre Aufgabe, «all den Millionen
das wirklich Lebenswerte nahe zu bringen». So etwa habe ich eine
Aeußerung von Pfarrer Stückelberger, erschienen im Maiheft 1955 der
«Reformatio», in Erinnerung, hinter die ich einige bescheidene
Fragezeichen eines ganz gewöhnlichen «Laien» setzen möchte, eines Laien,
der sich bemüht, die gesellschaftlichen und kulturellen Erscheinungen

— somit auch die Kirchen und Religionen — soziologisch zu
sehen, ohne Blick auf die theologischen Hintergründigkeiten
wirklichkeitsferner, überlebter Konstruktionen.

Mit Herrn Pfarrer Stückelberger, dessen Beiträge in der «Reformatio»

ich übrigens schätze und gerne — oft zustimmend — lese, bin
ich vollständig einverstanden in der Verurteilung der materialistischen
Gesinnung unserer Zeit. (Ob sie früher nicht existierte, mögen die
Historiker entscheiden. Von hier aus könnte das Erkennen ihrer
besonderen Ursachen heute unter Umständen zu einer anderen Problematik

führen, nämlich : ob und wie sich diesen modernen, größtenteils
wohl ökonomischen und technischen Ursachen am besten begegnen
ließe, was sehr abseits aller kirchlichen Aufgaben liegen mag.) Glaubt
Pfarrer Stückelberger aber, die protestantische Kirche könne die
materialistischen Millionen wirklich erreichen, wenn auch nur so, daß
sie wenigstens mit halbem Ohr ihre Predigten gelegentlich anhören?
Würde das nicht voraussetzen, daß die Kirche von den Massen (besonders

auch der «oberen» Schichten) noch ernst genommen wird?
Genügt es nicht, die Frage zu stellen, um jegliche Hoffnung auf die
Kirche für «all die Millionen» unserer Gegenwart fahren zu lassen?



26 Freidenker Nr. 1

Doch vielleicht könnte sie wenigstens eine kleine Minderheit
Abseitsstehender gewinnen? Aber für was?

Damit wären wir bei der zweiten, nicht ganz unwesentlichen Frage,
die für die Beurteilung des Erfolgs kirchlicher Predigt wichtig sein
dürfte. Welcher Art wäre das «wirklich Lebenswerte», das gerade von
der Kirche nahegebracht werden sollte oder könnte? Nach dem, was
ich bisher, in den sechzig Jahren seit meiner Konfirmation, von
kirchlicher Lehre und Verkündigung gehört und gelesen habe (es ist wahrlich

nicht wenig! und vielleicht bin ich eben darum so skeptisch),
möchte ich vermuten, daß sie auch der neu gestellten Aufgabe gegenüber

(die doch wohl eine recht alte ist?) kaum anders wird können
als dogmatisch gebundene Lehrmeinungen zu verkündigen, die auf
Glaubenssätzen beruhen, zu denen sogar sehr idealistische, entschiedene

Gegner der materialistisch-utilitarischen Gesinnung selbst beim
besten Willen und oft mit lebhaftestem Bedauern keinen Zugang
mehr finden.* Mag eine Kirche das Kreuz oder die Maria in den

Mittelpunkt stellen: beides ist — obwohl auf verschiedenen Ebenen
— vielen ebenso unnannehmbar wie die Autorität der Bibel als
göttliche Offenbarung oder die Ausrichtung des eigenen Lebens als eine
Vorbereitung aufs Jenseits, das man durch gute Werke sich verdienen

müsse, um den Höllenstrafen zu entgehen, mit deren Ausmalung
die katholische Kirche ihre Schäflein beieinander hält (Trolleybus
in den Himmel) Schier das ganze «apostolische Glaubensbekenntnis»
gilt sogar vielen Kirchgenossen (und wohl nicht wenigen Pfarrern)
als längst überwundene Dogmatik. Wie will eine derart mit
überalterter Tradition belastete Kirche Menschen modernen Denkens
gewinnen? Gewiß gibt es protestantische Pfarrer ähnlich freier Haltung.
Doch sollen sie, wie man mir sagte, unter der Herrschaft der positiven

Modetheologie nur noch eine kleine, einflußlose Minderheit
bilden. In den kantonalen Kirchenblättern kämen sie nur ausnahmsweise

zu Wort. Ich fürchte, ihre schwache Stimme wird von kaum mehr als
einem sehr bescheidenen Bruchteil der abseitsstehenden Millionen
gehört werden. Kurz, die Kirche scheint mir wenig Chance zu haben,
wirkliche Lebenswerte den Ungläubigen (oder auch nur ihren eigenen
Gläubigen?) nahe zu bringen. Ja, Außenstehende scheinen oft geneigt
zu bezweifeln, ob sie überhaupt noch deren besitzt, die ihr spezifisch

* Herr Stückelberger wird wohl zugeben, daß längst nicht alle Abendländer,
die der Kirche oder sogar dem Christentum fremd Bind, materialistisch empfinden
und handeln.



Nr. 1 Freidenker 27

und ausschließlich eigen und dem modernen Menschen zugänglich
sind?

Hier drängt sich nun unsere dritte Frage auf : ob nicht außerhalb
des Traditionschristentums, außerhalb der Kirche solche Lebenswerte
vorhanden sein könnten? Ich übergehe die Vorfrage, was überhaupt
unter materialistischer Gesinnung verstanden werden will und nehme

an, daß auch Herr Stückelberger nicht jede Abkehr vom Kirchenglauben

meint. Jedenfalls scheint mir der um eine geistig-seelisch
gesunde Menschheit besorgte Kulturpolitiker bemüht sein zu müssen,
alle Tendenzen zu bekämpfen, die zu ihrer Entseelung führen, und
alles zu stärken, was die in der Hast des Geldraffens, des Geltungsstrebens,

des kommerzialisierten Vergnügungstaumels befangenen
Menschen zu irgend welcher inneren Umkehr (nicht nur im
kirchlichen Sinne des Bußetuns und der frommen Gebetsübungen) veranlaßt,

ihnen wieder ein ursprüngliches seelisches Erleben weckt, mag
dies nun mit emer Besinnung auf «Gott», mit dem Singen von
Gesangsbuchliedern, mit dem Anführen von Bibelsprüchen verbunden
sein oder nicht. Dem Kulturpolitiker, dem es nicht — wie so manchem
Pfarrherren —¦ um die Interessen einer Kirche geht, kommt es nicht
darauf an, daß die Menschen zum «wahren Glauben» (eben einer
bestimmten Kirche oder Theologie — Was ist Wahrheit?) bekehrt
werden, sondern, daß sie Nahrung für ihre Seele finden. Sollte das

nicht auch außerhalb der kirchlichen Formen und Veranstaltungen,
ja auch außerhalb des Christentums oder gegen dieses möghch sein?
Die Kirchen aber werden auf diesem Felde der «Entmaterialisierung»

vielleicht am erfolgverheißendsten wirken, wo sie am wenigsten
kirchhch vorgehen und am wenigsten frommen Glauben verlangen,
am wenigsten auf dem Monopol des Christentums bestehen.

Oefter habe ich Kirchenleute klagen gehört, daß der Einfluß ihrer
kirchlichen Jugendarbeit meist nach kurzen Jahren verblaßt; daß
nur wenige Jugendliche sich späterhin als eifrige Kirchgenossen
erwähren. Die frommen Formen fallen ab unter der Einwirkung des
Weltlebens (und des eigenen Reifens). Oft klebten sie nur an der
Oberfläche. Im Innersten der Seele hatten sie keinen Eindruck hinterlassen.

Wer aber einmal von einem Sonnenaufgang auf der Rigi, von
einem Nebelmeer, von der Blütenfülle eines Bergfrühlings, ja nur von
der lieblichen Natur seines Heimatdorfs zuliefst berührt wurde; wer,
innerlich jubelnd einen Gipfel betrat oder je in heiliger Ehrfurcht



28 Freidenker Nr. 1

aufblickte zu dem «bestirnten Himmel über mir» ; wer von Beethovens
Fünfter oder Neunter, von seinem Fidelio erschüttert wurde ; wer
beseligt den himmlischen Klängen Mozarts lauschte, wessen Herz erbebte
vor den Werken eines Rembrandt, Michelangelo, dem Zeus von Otri-
coli; wer mit heißem Kopf im stillen Kämmerlein sich in die großen
Dichter oder in das entsagungsvolle lieben edler Menschen versenkte ;

wer sich im rechten Geiste (nicht aus Abenteurerlust) an einem
Arbeitslager — etwa des Internationalen Zivildienstes — beteiligte
es gäbe tausend Beispiele mehr von «ewigen Gefühlen» — der weiß
ein für allemal aus eigenem Erleben statt durch Predigten, daß Reichtum

und äußere Ehren, modische Kleidung und lärmende Vergnügungen

nicht die Seele nähren, keine wirklichen Lebenswerte sind.
Der weiß, wo er diese zu suchen hat. Die Aufgabe der Kulturpolitik
ist, die Gelegenheit dazu ihm bereitzustellen, materiell zugänglich zu
machen.

Ob sich die Kirche an dieser Aufgabe mit dauerndem Erfolge
beteiligen kann, dürfte davon abhängen, ob sie sich genügend zu befreien
vermag von ihren anscheinend unausrottbaren apologetischen
Neigungen ; ob sie sich wieder zu besinnen wagt auf das Wesentliche von
Jesu Wirksamkeit: auf seinen Kampf gegen die seelenlose Rechen-
haftigkeit der jüdischen Gesetzesreligion. Das führt uns zu einer letzten,

vierten Frage: ob überhaupt die Mehrheit der Menschen sich
seelische Empfänglichkeit bewahrt hat? Die Kirche, die den Menschen
Jesus, statt ihm nachzufolgen, zu einem Gott erhob, entartete bald
noch ärger zu seelenloser Werkgerechtigkeit und intolerantem
Imperialismus Die kalte Theatralik und der üppige Prunk der
Jesuitenkirchen des Spätbarock, der gerade in Rom, so nahe dem
Heiligen Stuhl, wohl nicht nur die Reisenden aus dem Norden abstößt,
ist bezeichnend für die auf äußere Pracht- und Machtentfaltung
bedachte römische Kirche, die es gar nicht zu beunruhigen scheint, daß,
neben den vielen in Gold und kostbarem Marmor strotzenden
Kirchenpalästen und den zahllosen komfortablen Mönchs- und Nonnenklöstern

die Massen des ärmlichen Volkes dicht gedrängt in
erbärmlichsten Löchern hausen müssen. Die Nunrmerntafeln der Automobile
des Stato Città Vaticano tragen die Buchstaben SCV. Die Römer
übersetzen sie mit: «Se Cristo vede». Ja, wenn es Christus sähe, wie «seine»
Kirchen sind und was sie aus seiner edlen Menschlichkeit gemacht
haben. Er, der gesagt hat : «Was hülfe es dem Menschen, wenn er die

ganze Welt gewänne und nähme Schaden an seiner Seele».


	Die Vermittlung "wirklicher Lebenswerte"

