
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 11

Artikel: Bei der Lektüre klassischer Texte der Philosophie

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


336 Freidenker Nr. 11

Bei der Lektüre klassischer Texte der Philosophie
von Polybios*

Philosophie ist, was die Besten aller Zeiten über die größten und
entscheidendsten aller menschlichen Probleme gedacht haben: diese Definition

drängt sich uns auf, wenn wir wieder einmal zu jenen Schriften
greifen, in denen der philosophische Geist der Neuzeit sich mannigfaltig
verkörpert hat. Das wahre Denken ist immer ein Weg zur Freiheit, und
die Geschichte der Philosophie ist nichts anderes als der Bericht des

Freiheitskampfes, den der Mut zum Erkennen gegen Dogma und Orthodoxie

geführt hat. Man hat bis in die Neuzeit hinein zu Unrecht das Bild
des Helden allzusehr ins Physische projiziert, und wenn man von
Tapferkeit sprach, gedachte man in der Regel eines muskelstrotzenden
Herkules, der durch seine Körperkraft über die Not Herr zu werden
vermochte; aber auch der Gedanke hat sein Heldentum, seinen
weltüberwindenden Heroismus, der vielleicht weniger auffällige, aber darum
nicht minder nachhaltige Wirkungen hervorbringt. Nennt man die
Namen Spinoza, Kant, Fichte, Feuerbach usw., so hat man damit auch
Höhepunkte der europäischen Geistesgeschichte bezeichnet, an denen
sich das geistige Schicksal des Kontinents und der Menschheit entschied.

Spinozas «Theologisch-politischer Traktat» erschien im Jahre 1670, in
einer Zeit also, wo jegliche kritische Erörterung religiöser Fragen mit
Lebensgefahr für den Autor verbunden war. Der Philosoph stand damals
in seinem 38. Lebensjahre; im «Traktat» versuchte er eine Abrechnung
mit der Theologie, deren Enge und Unduldsamkeit er bereits in seinen
Jugendjahren erfahren hatte. Der junge jüdische Gelehrte, der sich in
den ersten Anfängen seines Denkens an der Philosophie Descartes
begeisterte und die rationale Weltbetrachtung forderte, wurde frühzeitig
durch die jüdische Orthodoxie in Amsterdam aus seiner Glaubensgemeinschaft

ausgestoßen. Noch heute ist uns der schreckliche Bannfluch
erhalten, mit dem die glaubensgewissen Pharisäer den genialen Philosophen

aus ihrer Mitte verjagt haben; es handelt sich um eine Ansamm-

* Der folgende Hinweis bezieht sich auf fünf bedeutende Werke aus der
Philosophiegeschichte, die im Verlag Felix Meiner, Hamburg, im Rahmen der
«Philosophischen Bibliothek» in ausgezeichneter Edition und ebenso
formschöner wie preiswerter Ausstattung erschienen Bind; es handelt sich um die
Titel:
B. de Spinoza: Theologisch-politischer Traktat. 1955.
Immanuel Kant: Ausgewählte kleine Schriften.
Joh. G. Fichte: Die Bestimmung des Menschen. 1954.
— Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters. 1956.
Ludwig Feuerbach: Kleine philosophische Schriften.



Nr. 11 Freidenker 337

lung von Flüchen, Verwünschungen und Drohungen, in denen die Rache
der Gottheit über einen Menschen heraufbeschworen wurde, der das
Unrecht begangen hatte, selbständig zu denken. «Gott wird seinen
Namen», so schrieben die wackeren Gottesgelehrten, «unter dem Himmel

vernichten, und Gott wird ihn zum Bösen ausscheiden von allen
Stämmen Israels mit allen Flüchen des Himmels, die im Buch des
Gesetzes geschrieben sind.»

Spinoza wird wohl den Bannfluch nicht besonders tragisch genommen
haben, aber die Not seiner Zeit und die persönliche Bedrängnis mögen es

ihm wohl nahegelegt haben, sich mit dem orthodoxen Glaubensbekenntnis

gründlich auseinanderzusetzen. So teilt er in einem Briefe einem
Freunde mit: «Ich verfasse eben eine Abhandlung über meine Auffassung

von der Schrift. Dazu bestimmen mich: 1. Die Vorurteile der
Theologen; diese Vorurteile hindern ja, wie ich weiß, am meisten die
Menschen, daß sie ihren Geist der Philosophie zuwenden können 2. Die
Freiheit, zu philosophieren und zu sagen, was man denkt; diese Freiheit
möchte ich auf alle Weise verteidigen, da sie hier bei dem allzugroßen
Ansehen und der Frechheit der Predikanten auf alle mögliche Weise
unterdrückt wird.»

Gerade dieser Ausspruch kennzeichnet die ungemein schwierige Situation,

in der der «Traktat» entstanden ist. Die Anmaßung der kirchlichen
Mächte verunmöglichte freimütige Erörterungen, und wenn ein Buch
nicht von vornherein verboten werden sollte, so mußte es der Autor
verstehen, seine Gedanken mit größter Diplomatie vorzutragen. Wir
haben bewundernswürdige Beispiele in der Philosophiegeschichte, worin
freie Denker ihre Auffassungen mit Geschick ebensogut zu verbergen
wie zu enthüllen wissen; aber Spinoza ist hierin der unbestrittene
Meister, und der «Traktat» ein diplomatisches Meisterstück, das man
unübertrefflich nennen darf. Hier wird mit vollendetem Anstand jeglicher
Theologie der Sprengstoff zugespielt, der ihre Burgen und Bastionen in
die Luft sprengen wird.

Spinoza konnte auf einer gewissen Tradition jüdischer Religionskritik
aufbauen, aber er übertrifft an Gründlichkeit und Radikalität alle seine
Vorgänger. Dabei wendet er sich im «Traktat» vor allem gegen das Alte
Testament, da es zu gefährlich war, das Neue Testament anzuzweifeln.
Aus taktischen Gründen anerkennt der «Traktat» sogar, aus Christus
habe Gottes Geist gesprochen; in Briefen aber äußert der Philosoph,
die «Gottheit Christi» erscheine ihm so ungereimt wie die Behauptung,
das Viereck habe die Natur des Kreises. Nimmt man noch die berühmte
«Ethik» hinzu, so sieht man, daß Spinozas Argumente gegen den
jüdischen Glauben immer auch gegen das Christentum gerichtet sind; denn
die «Ethik» verwirft alles, was dem Christen teuer ist: Demut, Schuldgefühl,

Unsterblichkeitsglauben und Jenseitsangst.



338 Freidenker Nr. 11

Das große Kunststück, biblische Lehren philosophisch zu interpretieren
und sie damit sozusagen nebenbei mit vollendeter Eleganz abzutun,

gelingt Spinoza mit einer Geschicklichkeit, die einzigartig dasteht. Der
«Traktat» ist der Anfang der abendländischen Bibelkritik im eigentlichen
Sinne des Wortes; man spürt auf jeder Seite die souveräne Bemeisterung
des Stoffes und die unsägliche geistige Energie, die dem ganzen Werk
seinen eigentümlichen Reiz verleiht. Wir zitieren nur einige Sätze der
«Vorrede», um die hochaktuelle Bedeutung des Buches anzudeuten, das
heute noch eines der besten Lehrbücher des freien Denkens ist: «Wir
finden in erster Linie diejenigen dem Aberglauben in jeder Gestalt
verfallen, die nach unsicheren Dingen ein maßloses Verlangen tragen,
und alle sehen wir am meisten dann, wenn sie in Gefahr sind und sich
nicht zu helfen wissen, mit Gelübden und weibischen Tränen die
göttliche Hilfe erflehen. Die Vernunft, die ihnen zu ihren Zielen keinen
sicheren Weg zeigen kann, nennen sie blind und die menschliche Weisheit

eitel; dagegen halten sie die Ausgeburten ihrer Phantasie, Träume
und kindischen Unsinn für die Antwort der Gottheit: zu solchem
Wahnsinn treibt die Angst den Menschen. Die Ursache, die den
Aberglauben hervorbringt, ihn erhält und nährt, ist die Furcht.»

Wenn man von Immanuel Kant redet, so denkt man gewöhnlich an
die drei großen «Kritiken», in denen der Philosoph sein zeitüberdauerndes

Vermächtnis hinterlassen hat. Man vergißt aber oft, daß Kant auch in
seinen kleineren Abhandlungen ein Gedankengut bietet, das sich
mitunter auf die geistige Höhe der «Kritiken» erhebt, aber den Vorzug der
verständlicheren Formulierung und damit der leichteren Zugänglichkeit
besitzt. Mancher Satz aus den «Kleinen Schriften» ist beinahe
Allgemeingut geworden, so daß viele kaum mehr wissen, in welcher Abhandlung

er sich findet, und ihn dennoch gerne zitieren; man nehme etwa
den berühmten Satz aus «Was ist Aufklärung?», erschienen im Jahre
1784: «Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner
selbstverschuldeten Unmündigkeit. Unmündigkeit ist das Unvermögen, sich seines
Verstandes ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet
ist diese Unmündigkeit, wenn die Ursache derselben nicht am Mangel des

Verstandes, sondern der Entschließung und des Mutes liegt, sich seiner
ohne Leitung eines anderen zu bedienen. Sapere aude! Habe Mut, dich
deines eigenen Verstandes zu bedienen! ist also der Wahrspruch der
Aufklärung.»

Eine andere kleine Schrift, die auf wenigen Seiten ein Gedankenmaterial

zusammenträgt, aus dem andere Autoren mehrbändige Werke schreiben,

trägt den Titel: «Idee zu einer allgemeinen Geschichte in
weltbürgerlicher Absicht» (1784). Hier sehen wir den Geschichtsphilosophen
Kant an der Arbeit, teilweise in Abgrenzung und Auseinandersetzung



Nr. 11 Freidenker 339

gegen Herder, dessen «Ideen» damals erschienen und von Kant
eingehend gewürdigt wurden. Kant betrachtet die menschliche Geschichte
nicht so sehr nach ihrem Ausgangspunkt, sondern nach ihrem Ziel, nach
dem, was «die Natur mit dem Menschen gewollt hat». Dieses Endziel
wird formuliert als «die Erreichung einer allgemein das Recht verwaltenden

bürgerlichen Gesellschaft»: hieran knüpft sich der Gedanke einer
freiheitlichen Staatsordnung und eines Völkerbundes, der den Frieden
auf der Erde sichert. Kant spricht im Geiste eines Weltbürgers, der in
der Aufsplitterung der Menschheit die größte Gefahr für ihren weiteren
Bestand erkennt. —

In «Mutmaßlicher Anfang der Menschengeschichte» (1786) wird die
tiefsinnige Ueberlegung eingeführt, daß das Menschsein mit einem
Erlahmen der Instinke beginnt — die Bedingung für das Erstarken der
Vernunft ist die Schwächung des Instinkts, und alles, was der Mensch in
seiner Kultur zustandegebracht hat, ist durch die selbsttätige und freie
Bemühung seines vernünftigen Denkens geschaffen. Darin liegt ein
Moment des Wagnisses, denn wer frei ist, ist auch frei für Gut und Böse;
dazu kommt, daß die Vernunft beim gegenwärtigen Entwicklungsstand
noch unzuverlässig ist und in allen ihren Schöpfungen das Merkmal der
UnvoUkommenheit aufweist. Sieht man die Menschheitsgeschichte
philosophisch, 60 kommt man zum Schluß, daß der Weg zur ursprünglichen
Naturharmonie für den Menschen verbaut ist; er muß versuchen, auf
dem Wege der Kunst — d. h. der Erziehung, der Kultur, der Politik —
eine Vollkommenheit zu erreichen, in der er die dumpfe Angepaßtheit
des Tieres auf einer höheren Stufe verstandesmäßig und bewußt wiederfindet.

Johann Gottlieb Fichte ist einer der kühnsten Exponenten des
Deutschen Idealismus, der mit Kant anhebt und mit Hegel seinen glanzvollen
und zugleich auch verstiegenen Abschluß findet. In Fichte selbst zeigt
sich eine Entwicklung vom kritischen Geist zur Mystik, in der letzten
Endes die idealistische Spekulation versandet; der junge Denker hat mit
größter Standhaftigkeit den «Atheismusstreit» von 1798 ausgefochten,
ließ es darauf ankommen, seine Jenaer Professur zu verlieren, um die
Gedankenfreiheit gegen die bornierte Orthodoxie zu verteidigen. Unbeugsamer

Mensch, der er war, wollte er seine geistige Unabhängigkeit nicht
aufgeben; er verkannte dabei die Macht der Rechtgläubigen, welche noch
durch die Indolenz der Opportunisten unterstützt wird. Glücklicherweise
war aber in jenem autoritären Jahrhundert nicht jeder Fürst so
verblendet, daß er nur auf die Einflüsterungen seiner Predikanten hörte;
der preußische König Wilhelm III. gestattete dem Philosophen den
Aufenthalt in Berlin mit einem Ausspruch, den man auch heute noch den
maßgeblichen Kreisen ins Stammbuch schreiben darf: «Ist es wahr, daß



340 Freidenker Nr. 11

er mit dem lieben Gott in Feindseligkeiten begriffen ist, so mag dies der
liebe Gott mit ihm abmachen, mir tut das nichts.»

«Die Bestimmung des Menschen» ist im Jahre 1800 erschienen und
bezeichnet eine mittlere Periode des Fichteschen Schaffens. Es handelt
sich um eine Popularisierung seiner «Wissenschaftslehre», die Fichte
einem größeren Publikum nahebringen wollte; unwillkürlich entstand
unter seinen Händen eine Einführung in die Philosophie, eine Introduktion

in das idealistische Denken, dargestellt mit dem ganzen rhetorischen
Schwung, der Fichte eigen war und der die Zeitgenossen immer wieder
begeisterte. Der Gedankengang ist dialektisch gefügt, häufig in
Zwiesprache dargestellt; Fichte zeigt zunächst die natürliche Weltansicht, das

naive Bewußtsein des Menschen von sich selbst und der Welt; dieses

primitive Weltbild wird vertieft durch die «kritische» Besinnung im
Kantischen Stil, welche die Bedingungen der Möglichkeit jeder Erkenntnis

aufzeigt. Schließlich aber geht Fichte über Kant hinaus, indem er
die Sittlichkeit über die Erkennntis stellt und die Welt als «Material
unserer Pflicht» bezeichnet: so tritt dann ein grandioses Ethos in den
Vordergrund, das in der sittlichen Entschlossenheit die weltschöpferische
Funktion des Menschen erblickt.

Als Kulturkritiker erweist sich Fichte in «Die Grundzüge des
gegenwärtigen Zeitalters» (1806), worin er als Metaphysiker die Situation
seiner Zeit zu bestimmen sucht. Hier wird das Leben der Menschheit
in fünf Etappen eingeteilt, die aus der Unschuld über die Sünde in die
Rechtfertigung und Heiligung führen: ein etwas weitgespanntes und
spekulatives Konzept, worin die Dichtung größere Triumphe feiert als
die philosophische Wissenschaft. Aber auch hier ist es wiederum der
kühne und gedankenreiche Denker, der sich ins Uferlose der Spekulation
einläßt und mit Kraft und Beredsamkeit Auffassungen vertritt, denen
zuzustimmen dem kritischen Leser allerdings schwerfällt.

Mit dem Hinweis auf Ludwig Feuerbach betreten wir wieder das
Territorium des freiesten Geistes; Feuerbach ist der Vater des modernen
Atheismus und kein Philosoph — Nietzsche ausgenommen — hat mit
der Religion überhaupt und dem Christentum im besonderen derart
gründlich und sachkundig abgerechnet wie er, der sich bescheiden einen
Schriftsteller und nicht einen Philosophen nennt. Natürlich sind «Das
Wesen der Religion» und «Das Wesen des Christentums» die klassischen
Schriften, in denen Feuerbach mit der ganzen Gewalt seiner Argumentation

zu uns spricht; aber auch die kleineren Abhandlungen dürfen
demjenigen, der sich Freigeist nennt, nicht fremd sein. Dabei mag man
sich der welthistorischen Bedeutung dieser Untersuchungen bewußt
bleiben; die ganze revolutionäre Elite des 19. Jahrhunderts empfand Feuerbach

als ihren Bahnbrecher, als Wegbereiter des revolutionären Ge-



Nr. 11 Freidenker 341

dankens in der Religionskritik, und auch Marx hat sich des öftern
darüber geäußert, daß er in diesen Fragen gänzlich ein Schüler Feuerbachs

sei.
Zu den berühmtesten kleineren Abhandlungen des Philosophen

gehören die «Vorläufigen Thesen zur Reform der Philosophie» (1842) und
die «Grundsätze der Philosophie der Zukunft» (1843). Anstelle einer
Besprechung dürfen wir es vorziehen, den Philosophen selbst sprechen zu
lassen, denn die aphoristische Manier dieser Schriften ermöglicht es,

aus einzelnen Fragmenten den gesamten Zusammenhang zu ersehen.
Feuerbach grenzt sich hierbei mit aller Deutlichkeit gegen seinen
ehemaligen Lehrer Hegel ab, der Philosophie und Religion miteinander
versöhnen wollte. Er weist nachdrücklich auf die fatale Unvernunft des
Glaubens hin, führt alle göttlichen Eigenschaften auf Wünsche und
Träume der Menschen zurück auf eine Selbstentfremdung des
Menschenwesens, das sich im Gottesglauben in den Himmel projiziert. Gott,
Unsterblichkeit, moralische Weltordnung usw. sind alles nicht Wahrheiten,

sondern Wünschbarkeiten, phantastische Erdichtungen des früheren
Menschengeschlechtes, das in Furcht und Hoffnung die unverstandene
Natur mit Göttern und Dämonen belebte. Durch die Rückführung der
Theologie in die Anthropologie, durch die Einsicht, daß in allen
Bestimmungen Gottes immer nur der Mensch selbst (wenn auch ins Unendliche
vergrößert) enthalten ist, wollte Feuerbach die allgemeine geistige Freiheit

der Menschen verwirklichen. Wir lesen in den «Thesen» und in den
«Grundsätzen» folgende Aphorismen:

«Die Theologie ist Gespensterglaube. Die gemeine Theologie hat aber
ihre Gespenster in der sinnlichen Imagination, die spekulative Theologie
in der unsinnlichen Abstraktion.»

«Die Philosophie muß sich wieder mit der Naturwissenschaft, die
Naturwisenschaft mit der Philosophie verbinden. Diese auf gegenseitiges
Bedürfnis, auf Notwendigkeit gegründete Verbindung wird dauerhafter,
glücklicher und fruchtbarer sein, als die bisherige Mesalliance zwischen
der Philosophie und der Theologie.»

«Spinoza ist der Moses der modernen Freigeister und Materialisten.»
«Die neue Philosophie (d. i. Feuerbachs eigene Lehre!) stützt sich auf

die Wahrheit der Liebe, die Wahrheit der Empfindung. In der Liebe, in
der Empfindung überhaupt gesteht jeder Mensch die Wahrheit der
neuen Philosophie ein. Die neue Philosophie ist in Beziehung auf ihre
Basis selbst nichts anderes als das zum Bewußtsein erhobene Wesen der
Empfindung — sie bejaht nur in und mit der Vernunft, was jeder
Mensch — der wirklicher Mensch (ist) — im Herzen bekennt. Sie ist das

zu Verstand gebrachte Herz. Das Herz will keine abstrakten, keine
metaphysischen oder theologischen — es will wirkliche, es will sinnliche
Gegenstände und Wesen.»



342 Freidenker Nr. 11

«Die neue Philosophie macht den Menschen, mit Einschluß der Natur,
als der Basis des Menschen, zum alleinigen, universalen und höchsten
Gegenstand der Philosophie — die Anthropologie also, mit Einschluß der
Physiologie, zur Universalwissenschaft.»

«Einsamkeit ist Endlichkeit und Beschränktheit, Gemeinschaftlichkeit
ist Freiheit und Unendlichkeit. Der Mensch für sich ist Mensch (im
gewöhnlichen Sinne); Mensch mit Mensch — die Einheit von Ich und Du
ist Gott Die wahre Dialektik ist kein Monolog des einsamen Denkens
mit sich selbst, sie ist ein Dialog zwischen Ich und Du.»

Wolfgang Leonhard : Die Revolution entläßt ihre Kinder
Verlag Kiepenhauer & Wietsch, Köln/Berlin.

Ein politisches Buch, das von Anfang bis zum Ende fesselt und das

jeder lesen sollte.
Seit der russischen Revolution im Jahre 1917 sind bald vier

Jahrzehnte vergangen. In der westlichen Welt bestehen vielfach verschiedene
Meinungen über den Kommunismus. Dem Leninismus folgte der Stalinismus,

der von den gegenwärtig führenden Männern der UdSSR nach dem
Tode Stalins in aller Oeffentlichkeit als ein falscher Weg schärfstens
abgelehnt wird.

Wolfgang Leonhard, ein junger Deutscher, mußte im Alter von 13

Jahren mit seiner Mutter das nationalsozialistische Deutschland verlassen.
Erziehung und politische Einstellung bestimmen das Ziel dieser Emigration:

die Sowjetunion. Seine Mutter wurde im Verlauf der großen Säuberung

in der Sowjetunion 1936 verhaftet. Der Autor wuchs in einem
sowjetischen Heim für Kinder österreichischer und deutscher Emigranten in
Moskau auf, absolvierte die sowjetische Schule, studierte einige Semester

an der Moskauer Pädagogischen Hochschule für Fremdsprachen und trat
dem kommunistischen Jugendverband der UdSSR bei. Wenige Monate
nach Beginn des deutsch-sowjetischen Krieges wurde er mit vielen
Deutschen zwangsweise von Moskau ausgesiedelt. Ein Jahr später erhielt er
die Möglichkeit, die Komintern-Schule zu besuchen, um für politische
Aufgaben in Deutschland geschult zu werden. Nach Auflösung der
Komintern arbeitete er im Nationalkomitee Freies Deutschland in Moskau.
Diese Ausbildung, politisches Interesse und Aktivität führten dazu, daß

er zu jenen 10 kommunistischen Funktionären gehörte, die unter
Führung von Walter Ulbricht im April 1945 in einem sowjetischen
Sonderflugzeug nach Deutschland entsandt wurden. Wolfang Leonhard hat
sowohl in der UdSSR, wie in seiner Arbeit 1945 in Berlin, viele führende


	Bei der Lektüre klassischer Texte der Philosophie

