Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 39 (1956)

Heft: 11

Artikel: Seele - Gott - Mensch - Affe - u.a. : Il. Brief
Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410577

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nr. 11 Freidenker 327

Seele — Gott — Mensch — Affe — u.a.
II. Brief

Sehr geehrtes Friulein A. G. Sie entsetzten sich dariiber, dafl wir
Freidenker keinen Gott anerkennen. Es miillte zwar nicht gerade
der christliche sein, an den Sie, wie Sie schreiben, auch nicht glau-
ben, und wir diirften ihn anders nennen. Wenn Sie diesen «andern»
Gott aber als den Urheber der Ordnung im Weltall und der irdischen
Gerechtigkeit ansehen, so befinden Sie sich mit dieser Annahme
doch ganz und gar im Bannkreis der christlichen Glaubenslehre,
nach der eben die «Schopfung» und die aufs beste eingerichtete
irdische Welt als gottbeweisende Offenbarung gelten. Es ist na-
tirlich Thre personliche Angelegenheit, das kosmische Kriftespiel
mit dem Worte Gott zu erkliren. Es fillt mir nicht ein, Sie davon
abbringen zu wollen. Es gibt ja sehr viele Menschen, die von dem
biblischen Gott weder in seiner jiidischen noch in seiner christlichen
Fassung etwas wissen wollen und doch einen Gott haben mochten.
Sie wollen religios, aber nicht kirchlich sein und tiduschen sich dar-
iiber hinweg, daB sie bloB auBerhalb der Reihe tanzen, aber zur
gleichen Melodie. Mit ihrer Sondergottesvorstellung beweisen sie
iibrigens, dafl Gott ihr Ebenbild ist und nicht umgekehrt.

Dann fiihren Sie also auch die irdische Gerechtigkeit auf den Gott
Ihrer Prigung zuriick. Sie erweisen ihm damit keinen besonders
groBen Dienst. Zur irdischen Gerechtigkeit wiirde ndmlich gehoren,
daf3 die irdischen Gotter ohne allzu krasse Unterschiede allen Men-
schen zugute kdmen, dal jeder die Moglichkeit zur Lebensgestaltung
nach MafJgabe seiner Krifte hitte, dall im Wirtschaftsleben und in
andern Beziehungen zwischen den Menschen nicht Macht und Riick-
sichtslosigkeit obsiegten, sondern die Ehrlichkeit, die Wahrhaftig-
keit, die Giite, daB3 im Kriege — wenn schon Kriege zur gottlichen
Gerechtigkeitsordnung gehéren — der minderwertige Teil der V&l-
ker ausgerottet wiirde und die Guten am Leben blieben.

Aber an solche Dinge haben Sie gar nicht gedacht; Sie hegen
noch den naiven Glauben, die Schuld trage die Strafe in sich. «Wer
Boses tut, ist nicht zugleich gliicklich», schreiben Sie, was wohl so
zu verstehen ist, dem Uebeltiter lasse das Gewissen keine Ruhe. Lei-
der trifft dies nur fiir das kleine, im Verborgenen sich abspielende
Leben zu: Man ist beunruhigt, wenn man in schlechter Stimmung



328 Freidenker , Nr. 11

oder in zorniger Aufwallung einem Menschen ein Unrecht zugefiigt
hat; es stort unser Gliicksempfinden, so gut es einem im iibrigen
gehen mag. Aber im allgemeinen Getriebe, das ja fiir viele nicht
mehr ein Kampf ums Dasein, sondern der Kampf um Profit und
Macht ist, kennt man jene feinen Gewissensregungen, jenes zarte
Gliick der Schuldlosigkeit nicht, sonst wiirde man anders handeln.
Gliickhaben heifit Erfolge erringen, Gewinne erzielen, andern vor-
auskommen. Gliick hat der Robuste, Brutale, Riicksichtslose; und es
sind gerade die feineren Naturen, die diesem Kampfe nicht gewach-
sen sind. Gottliche Gerechtigkeit! Dabei iibersehe icht nicht, daf3
Gliicklichsein und Gliickhaben nicht dasselbe ist; aber das Gliicks-
gefiihl ist von duflern Umstinden nicht ganz unabhingig. Darauf
scheinen Sie etwas zu wenig geachtet zu haben.

Sie fragen mich weiter, ob in mir bei der Betrachtung eines
Kunstwerkes oder eines Naturschauspiels nicht schon «ein Gefiihl
des Kleinseins vor etwas Uebergeordnetem aufgekommen sei», und
Sie mahnen zur Demut.

Sehr geehrtes Frl. A. G., mit dem Gefithl des Kleinseins verhilt
es sich bei mir so: Ein Kunstwerk kann mich ergreifen, begeistern,
ernst oder froh stimmen, je nach seiner Art. Ich staune es an, be-
wundere es, aber — ich ersterbe nicht in Demut, ich verderbe mir
die Freude am GroBen und Schénen nicht mit dem Gedanken, dal3
ich unfdhig bin, Aehnliches zu schaffen. Es ist auch nicht der Sinn
und Zweck eines Kunstwerkes, den Betrachter zu erniedrigen, in
ihm Minderwertigkeitsgefithle zu schaffen, sondern ihn zu erheben,
ihn froh zu stimmen dariiber, da3 er fahig ist, das Grolle und
Schone zu erfassen. Der Kiinstler schafft aus sich heraus, was die
Natur in ihn hineingelegt hat, er kann nicht anders, der Same will
Frucht werden. Tun wir gew6hnliche Menschen ebenfalls das Beste,
was in unsern Kriften liegt, so erfiillen wir den Sinn unseres Daseins
so gut wie der Kiinstler.

Demut vor Naturschauspielen? Selbstverstindlich wissen wir, daf3
wir im Vergleich zum Weltganzen winzige Wesen sind. Der fromme
Poet Klopstock hat in einem Gedicht die Erde den Tropfen am
Eimer genannt. Ein sehr eindriickliches Bild dafiir, wie klein erst
wir Menschen als Bewohner dieses Tropfens sind. Der Wald, das Ge-
birge, das Meer, der Sternenhimmel machen in ihrer Griolle einen
gewaltigen Eindruck auf uns, so auch das Gewitter, der brausende
Sturm, die niederstiirzende Lawine. Aber alle Dinge und Erschei-



Nr. 11 Freidenker 329

nungen in der Natur, die michtiger sind als wir, von denen wir ab-
héngig sind, die uns vernichten konnen, sind uns nicht iibergeordnet,
sondern sie sind eingeordnet in das ganze kosmische und irdische
Getriebe wie wir, Erscheinungen des Gesamtseins, unvergleichbar
mit uns, weil von ganz anderer Art, weder mehr- noch minderwertig
als wir. Sind wir der elektrischen Kraft iibergeordnet, weil wir sie
zu unsern Zwecken zu verwenden vermdgen? Oder den Tieren, weil
wir ihnen an Vernichtungsmitteln iiberlegen sind? Jedes Ding ist so,
wie es von Natur aus sein muf}, auch wir Menschen. Und weil wir
Menschen diese erkennen, reihen wir uns bescheiden ein ins grofle
Ganze, verachten das Kleine nicht, weil es kleiner und schwicher ist
als wir, und ebenso wenig Ursache haben wir, uns vor GroBerem und
Stirkerem zu demiitigen. '

Sie meinen es auch nicht so; Sie suchen fiir das Wissen um das
Einbezogensein des Menschen in das Weltganze und fiir das beru-
higende Gliicksgefiihl, das uns dieses Wissen (oder Ahnen) verleiht,
ein umfassendes Wort. Fiir Sie heillt es Demut. Weil Demut aber
jemanden oder etwas voraussetzt, dem man mit diesem Gefiihl ent-
gegenkommt, bezeichnen Sie dieses X mit dem magischen Worte
Gott, das Ihnen aus der Zeit Ihrer Gldubigkeit noch wohlvertraut ist.

Ueberrascht hat mich dann die nachfolgende Erkldrung, was Sie
unter Gott verstehen. Sie schreiben: «Fiir mich ist iiberall dort Gott,
wo wir Menschen klein und héfllich sind dagegen.» Ich mul} geste-
hen, daf3 ich mir dabei nichts Bestimmtes und Klares denken kann.
Sie gehen mit dem Begriff Gott um wie mit einer Knetmasse, die
Sie in den Hinden ballen, ohne ihr eine bestimmte Form zu geben.
Aber so geht es, wenn man unbedingt einen Gott haben will, aber
die biblische Prigung ablehnt. Abermals: Gott = Ebenbild des

Menschen. y

Zum Schlul3 dieses Briefes noch eins: Nach Ihrer Meinung ist
die Natur vollkommen. (Soll das wohl auch ein Gottesbeweis sein?)
Vollkommen nennen Sie eine Natur, die sich nur dadurch erhalten
kann, daB3 sich alles, was da fleucht und kreucht, abstufungsméBig
vom Stdrkeren zum Schwicheren, auffressen mufl? Ich empfehle
Ihnen das Epos «Der Heilige und die Tiere» von Josef Viktor Wid-
mann als Lektiire. Hier zitiere ich eine Stelle aus dem Drama
«Arnold von Brescia» desselben Dichters, die Thnen etwas iiber die
Vollkommenheit der Natur sagen wird:



330 Freidenker Nr. 11

«Ich klage, daB3 so elend ist die Welt,

So schmerzensvoll, so jammeriibersattigt,

Dal3 keiner hier vom Freudenbecher kostet,
Wenn nicht den Trauerkelch ein Andrer leert.
Ich klage, daB3 im Himmel und auf Erden
Und in des Meeres Tiefen das Gesetz

Des Mordes alles Leben fristen mul3.

Ich klage, daf3 Natur der Grausamkeit
Entsetzlich Beispiel gibt den Menschenkindern.
O! daB3 kein Tag vergeht, wo Trinen nicht
Wie meine Trinen flieBlen; Liige sind

Des Lebens Giiter, nichts als Sklavenketten —
Ich klage Gott im Himmel furchtbar an! —

Nun bin ich wieder nicht zu Ende gekommen; Sie miissen noch
einen dritten Brief iiber sich ergehen lassen. Weil aber, wie ich im
ersten Brief schon andeutete, Ihre Argumentationen typisch sind fiir
Menschen, die zwischen der religiosen und der freien, wissenschaft-
lichen Weltanschauung schweben, halte ich eine 6ffentliche Behand-
lung der aufgeworfenen Fragen fiir niitzlich, und ich danke der
Redaktion des Freidenkers, da3 sie mir zu diesem Zwecke so viel
Raum gewdéhrt.

Freundlich griiBend

E. Brauchlin.

Man bedenke, wohin es mit den AnmalBungen der Priesterschaft
jeder Religion kommen wiirde, wenn der Glaube an ihre Lehren
so fest und blind wire, wie jene eigentlich wiinscht. Man sehe dabei
zuriick auf alle Kriege, Unruhen, Rebellionen und Revolutionen in
Europa vom achten bis zum achtzehnten Jahrhundert. Wie wenige
wird man finden, die nicht zum Kern oder zum Vorwand irgendeine
Glaubensstreitighkeir gehabt haben, welche der Anlaf3 wurde, die Vol-
ker aufeinanderzuhetzen. Ist doch jenes ganze Jahrtausend ein fort-
wdhrendes Morden, bald auf dem Schlachtfeld, bald auf dem Scha-
fott, bald auf den Gassen. Arthur Schopenhauer



	Seele - Gott - Mensch - Affe - u.a. : II. Brief

