
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 11

Artikel: Seele - Gott - Mensch - Affe - u.a. : II. Brief

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410577

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nr. 11 Freidenker 327

Seele — Gott — Mensch — Affe — u.a.
II. Brief

Sehr geehrtes Fräulein A. G. Sie entsetzten sich darüber, daß wir
Freidenker keinen Gott anerkennen. Es müßte zwar nicht gerade
der christliche sein, an den Sie, wie Sie schreiben, auch nicht glauben,

und wir dürften ihn anders nennen. Wenn Sie diesen «andern»
Gott aber als den Urheber der Ordnung im Weltall und der irdischen
Gerechtigkeit ansehen, so befinden Sie sich mit dieser Annahme
doch ganz und gar im Bannkreis der christlichen Glaubenslehre,
nach der eben die «Schöpfung» und die aufs beste eingerichtete
irdische Welt als gottbeweisende Offenbarung gelten. Es ist
natürlich Ihre persönliche Angelegenheit, das kosmische Kräftespiel
mit dem Worte Gott zu erklären. Es fällt mir nicht ein, Sie davon
abbringen zu wollen. Es gibt ja sehr viele Menschen, die von dem
biblischen Gott weder in seiner jüdischen noch in seiner christlichen
Fassung etwas wissen wollen und doch einen Gott haben möchten.
Sie wollen religiös, aber nicht kirchlich sein und täuschen sich
darüber hinweg, daß sie bloß außerhalb der Reihe tanzen, aber zur
gleichen Melodie. Mit ihrer Sondergottesvorstellung beweisen sie

übrigens, daß Gott ihr Ebenbild ist und nicht umgekehrt.
Dann führen Sie also auch die irdische Gerechtigkeit auf den Gott

Ihrer Prägung zurück. Sie erweisen ihm damit keinen besonders
großen Dienst. Zur irdischen Gerechtigkeit würde nämlich gehören,
daß die irdischen Götter ohne allzu krasse Unterschiede allen
Menschen zugute kämen, daß jeder die Möglichkeit zur Lebensgestaltung
nach Maßgabe seiner Kräfte hätte, daß im Wirtschaftsleben und in
andern Beziehungen zwischen den Menschen nicht Macht und
Rücksichtslosigkeit obsiegten, sondern die Ehrlichkeit, die Wahrhaftigkeit,

die Güte, daß im Kriege — wenn schon Kriege zur göttlichen
Gerechtigkeitsordnung gehören — der minderwertige Teil der Völker

ausgerottet würde und die Guten am Leben blieben.
Aber an solche Dinge haben Sie gar nicht gedacht; Sie hegen

noch den naiven Glauben, die Schuld trage die Strafe in sich. «Wer
Böses tut, ist nicht zugleich glücklich», schreiben Sie, was wohl so

zu verstehen ist, dem Uebeltäter lasse das Gewissen keine Ruhe. Leider

trifft dies nur für das kleine, im Verborgenen sich abspielende
Leben zu: Man ist beunruhigt, wenn man in schlechter Stimmung



328 Freidenker Nr. 11

oder in zorniger Aufwallung einem Menschen ein Unrecht zugefügt
hat; es stört unser Glücksempfinden, so gut es einem im übrigen
gehen mag. Aber im allgemeinen Getriebe, das ja für viele nicht
mehr ein Kampf ums Dasein, sondern der Kampf um Profit und
Macht ist, kennt man jene feinen Gewissensregungen, jenes zarte
Glück der Schuldlosigkeit nicht, sonst würde man anders handeln.
Glückhaben heißt Erfolge erringen, Gewinne erzielen, andern vor-
auskommen. Glück hat der Robuste, Brutale, Rücksichtslose; und es

sind gerade die feineren Naturen, die diesem Kampfe nicht gewachsen

sind. Göttliche Gerechtigkeit! Dabei übersehe icht nicht, daß
Glücklichsein und Glückhaben nicht dasselbe ist; aber das Glücksgefühl

ist von äußern Umständen nicht ganz unabhängig. Darauf
scheinen Sie etwas zu wenig geachtet zu haben.

Sie fragen mich weiter, ob in mir bei der Betrachtung eines
Kunstwerkes oder eines NaturSchauspiels nicht schon «ein Gefühl
des Kleinseins vor etwas Uebergeordnetem aufgekommen sei», und
Sie mahnen zur Demut.

Sehr geehrtes Frl. A. G., mit dem Gefühl des Kleinseins verhält
es sich bei mir so: Ein Kunstwerk kann mich ergreifen, begeistern,
ernst oder froh stimmen, je nach seiner Art. Ich staune es an,
bewundere es, aber — ich ersterbe nicht in Demut, ich verderbe mir
die Freude am Großen und Schönen nicht mit dem Gedanken, daß
ich unfähig bin, Aehnliches zu schaffen. Es ist auch nicht der Sinn
und Zweck eines Kunstwerkes, den Betrachter zu erniedrigen, in
ihm Minderwertigkeitsgefühle zu schaffen, sondern ihn zu erheben,
ihn froh zu stimmen darüber, daß er fähig ist, das Große und
Schöne zu erfassen. Der Künstler schafft aus sich heraus, was die
Natur in ihn hineingelegt hat, er kann nicht anders, der Same will
Frucht werden. Tun wir gewöhnliche Menschen ebenfalls das Beste,
was in unsern Kräften liegt, so erfüllen wir den Sinn unseres Daseins
so gut wie der Künstler.

Demut vor Naturschauspielen? Selbstverständlich wissen wir, daß
wir im Vergleich zum Weltganzen winzige Wesen sind. Der fromme
Poet Klopstock hat in einem Gedicht die Erde den Tropfen am
Eimer genannt. Ein sehr eindrückliches Bild dafür, wie klein erst
wir Menschen als Bewohner dieses Tropfens sind. Der Wald, das

Gebirge, das Meer, der Sternenhimmel machen in ihrer Größe einen
gewaltigen Eindruck auf uns, so auch das Gewitter, der brausende
Sturm, die niederstürzende Lawine. Aber alle Dinge und Erschei-



Nr. 11 Freidenker 329

nungen in der Natur, die mächtiger sind als wir, von denen wir
abhängig sind, die uns vernichten können, sind uns nicht übergeordnet,
sondern sie sind eingeordnet in das ganze kosmische und irdische
Getriebe wie wir, Erscheinungen des Gesamtseins, unvergleichbar
mit uns, weil von ganz anderer Art, weder mehr- noch minderwertig
als wir. Sind wir der elektrischen Kraft übergeordnet, weil wir sie

zu unsern Zwecken zu verwenden vermögen? Oder den Tieren, weil
wir ihnen an Vernichtungsmitteln überlegen sind? Jedes Ding ist so,
wie es von Natur aus sein muß, auch wir Menschen. Und weil wir
Menschen diese erkennen, reihen wir uns bescheiden ein ins große
Ganze, verachten das Kleine nicht, weil es kiemer und schwächer ist
als wir, und ebenso wenig Ursache haben wir, uns vor Größerem und
Stärkerem zu demütigen.

Sie meinen es auch nicht so; Sie suchen für das Wissen um das

Einbezogensein des Menschen in das Weltganze und für das
beruhigende Glücksgefühl, das uns dieses Wissen (oder Ahnen) verleiht,
ein umfassendes Wort. Für Sie heißt es Demut. Weil Demut aber
jemanden oder etwas voraussetzt, dem man mit diesem Gefühl
entgegenkommt, bezeichnen Sie dieses X mit dem magischen Worte
Gott, das Thnen aus der Zeit Ihrer Gläubigkeit noch wohlvertraut ist.

Ueberrascht hat mich dann die nachfolgende Erklärung, was Sie

unter Gott verstehen. Sie schreiben: «Für mich ist überall dort Gott,
wo wir Menschen klein und häßlich sind dagegen.» Ich muß gestehen,

daß ich mir dabei nichts Bestimmtes und Klares denken kann.
Sie gehen mit dem Begriff Gott um wie mit einer Knetmasse, die
Sie in den Händen ballen, ohne ihr eine bestimmte Form zu geben.
Aber so geht es, wenn man unbedingt einen Gott haben will, aber
die biblische Prägung ablehnt. Abermals: Gott Ebenbild des

Menschen.

Zum Schluß dieses Briefes noch eins: Nach Ihrer Meinung ist
die Natur vollkommen. (Soll das wohl auch ein Gottesbeweis sein?)
Vollkommen nennen Sie eine Natur, die sich nur dadurch erhalten
kann, daß sich alles, was da fleucht und kreucht, abstufungsmäßig
vom Stärkeren zum Schwächeren, auffressen muß? Ich empfehle
Ihnen das Epos «Der Heilige und die Tiere» von Josef Viktor
Widmann als Lektüre. Hier zitiere ich eine Stelle aus dem Drama
«Arnold von Brescia» desselben Dichters, die Thnen etwas über die
Vollkommenheit der Natur sagen wird:



330 Freidenker Nr. 11

«Ich klage, daß so elend ist die Welt,
So schmerzensvoll, so jammerübersättigt,
Daß keiner hier vom Freudenbecher kostet,
Wenn nicht den Trauerkelch ein Andrer leert.
Ich klage, daß im Himmel und auf Erden
Und in des Meeres Tiefen das Gesetz

Des Mordes alles Leben fristen muß.
Ich klage, daß Natur der Grausamkeit
Entsetzlich Beispiel gibt den Menschenkindern.
O daß kein Tag vergeht, wo Tränen nicht
Wie meine Tränen fließen; Lüge sind
Des Lebens Güter, nichts als Sklavenketten —
Ich klage Gott im Himmel furchtbar an! —

Nun bin ich wieder nicht zu Ende gekommen; Sie müssen noch
einen dritten Brief über sich ergehen lassen. Weil aber, wie ich im
ersten Brief schon andeutete, Ihre Argumentationen typisch sind für
Menschen, die zwischen der religiösen und der freien, wissenschaftlichen

Weltanschauung schweben, halte ich eine öffentliche Behandlung

der aufgeworfenen Fragen für nützlich, und ich danke der
Redaktion des Freidenkers, daß sie mir zu diesem Zwecke so viel
Raum gewährt.

Freundlich grüßend
E. Brauchlin.

Man bedenke, wohin es mit den Anmaßungen der Priesterschaft
jeder Religion kommen würde, wenn der Glaube an ihre Lehren
so fest und blind wäre, wie jene eigentlich wünscht. Man sehe dabei
zurück auf alle Kriege, Unruhen, Rebellionen und Revolutionen in
Europa vom achten bis zum achtzehnten Jahrhundert. Wie wenige
wird man finden, die nicht zum Kern oder zum Vorwand irgendeine
Glaubensstreitigkeit gehabt haben, welche der Anlaß wurde, die Völker

aufeinanderzuhetzen. Ist doch jenes ganze Jahrtausend ein
fortwährendes Morden, bald auf dem Schlachtfeld, bald auf dem Schafott,

bald auf den Gassen. Arthur Schopenhauer


	Seele - Gott - Mensch - Affe - u.a. : II. Brief

