Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 39 (1956)

Heft: 11

Artikel: Mystik der Weltgeschichte

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410572

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

39. JAHRGANG RelbenKeR

NR.11-1966 ORGAD JER FREIGEISTIGER
1. NOVEMBER UGRGDIGUDG 0€R SCD(UGIZ

: Mystik der Weltgeschichte

In seiner «<Hamburgischen Dramaturgie» (1767) urteilt G. E. Les-
sing iiber die Glaubwiirdigkeit irgendeiner Geschichtsschreibung:
«Was ist das Erste, was uns eine Historie glaubwiirdig macht? Ist
es nicht die innere Wahrscheinlichkeit?»

Das klingt sehr plausibel, aber die Sache ist nicht so einfach, wie
sie einem typischen Vertreter einer rationalistischen Denkepoche
erscheinen mochte, denn jede Geschichtsschreibung ist Ausdruck
bestimmter politischer Interessen jener Gesellschaftsschichten, die
jeweilig im Kulturleben dominieren. Um diese Binsenwahrheit zu ver-
schleiern, sprach man spiter von der «inneren Logik der Tatsachen»
und meinte damit, dal} es im Weltgeschehen keine isolierten Ereig-
nisse gebe, sondern daf alles, was geschieht, kausal zusammenhéngt.
Andernfalls wire eine historische Darstellung nur eine Chronik, die
gerade so gut auch anders hitte verlaufen konnen. Dieser Eindruck
liegt besonders dann nahe, wenn die Geschichtsschreiber die Auf-
fassung vertreten, alle Geschichte sei durch das Walten hervorragen-
der Personlichkeiten verursacht, die — ohne Riicksicht auf alle ge-
sellschaftlichen Umstinde — jeder Epoche ihren eigenen Willen
aufzwingen.

Wenn G. E. Lessing von der Glaubwiirdigkeit einer geschichtlichen
Darstellung sprach, so hatte er offenbar auch die Unglaubwiirdigkeit
‘der Bibel im Auge, denn das Alte Testament ist das Musterbeispiel
einer Chronik, die von der Existenz eines hoheren Wesens ausgeht,
von dem die Theologen behaupten, dal es die «Ursache seiner
selbst» sei, was etwa der Erzihlung des Jigerlateiners Miinchhausen
entspricht, der uns weismachen will, da3 er sich und sein Pferd vor
dem Versinken in einen Sumpf bewahrte, indem er sich an seinem
eigenen Zopf packte und kriftig in die Hohe zog. (Womit natiirlich



314 Freidenker Nr. 11

nicht gesagt ist, dal} simtliche christgliubigen Menschen mit der
obigen Behauptung der Theologen iibereinstimmen. Die Religion ist
ein kompliziertes Gebilde voll logischer Widerspriiche, die aber von
den Gldubigen nicht als solche empfunden werden. Es liegt im We-
sen einer jeden fixen Idee, dal durch sie die Urteilskraft herabge-
setzt wird.)

Dies sei vorausgeschickt, um eine seltsame Tatsache in ein helles
Licht zu riicken: Der schwedische Dichter August Strindberg, der
in seinen letzten Lebensjahren zum Mystizismus neigte, verfaf3te
eine Schrift «Mystik der Weltgeschichte» als Erginzung zu seinen
weltbekannten «Historischen Miniaturen», die sich durch eine pak-
kende Dramatik auszeichnen. Aber mit der historischen Treue nahm
er es nicht allzu genau, was ein charakteristisches Beispiel illustrie-
ren moge. Da findet sich ein Kapitel «Das tausendjihrige Reichs,
das jene neurotische Epoche behandelt, in der die gliubigen Chri-
sten im Jahre 1000 unserer Zeitrechnung im Hinblick auf die Weis-
sagungen in der «Offenbarung Johannis» davon iiberzeugt waren,
dafl der Untergang der damals bestehenden Welt bevorstand, der
Heiland erscheinen und ein neues tausendjihriges Reich einleiten
werde. Strindberg schilderte an einer anderen Stelle den seelischen
Zustand der hysterisierten Massen wie folgt:

«Die Furcht steigerte sich, je niher man dem verhéngnisvollen Tage kam.
Die Menschen schenkten ihre Giiter fort, jede Tiatigkeit horte auf, alles gab
sich der BuBle und Gebeten hin. Selbst dem Kaiser wurde bange. Er unter-
nahm eine Wallfahrt nach dem Grabe des heiligen Adalbert in Gnesen, er
offnete das Grab Karls des GroBlen in Aachen und entnahm ihm das goldene
Kreuz».

Fiirwahr, eine dramatische Begebenheit, und man begreift, da3 der
Dramatiker Strindberg sich von diesem Stoff michtig angeregt
fiithlte. Er 1dBt den Papst (Sylvester II.) in der alten Peterskirche
eine Mitternachtsmesse zelebrieren und fabuliert unbekiimmert:

«Die Kirche war iiberfiillt. Die Menschen hatten sich auf den Boden nieder-
geworfen. Es herrschte tiefes Schweigen. Wenn der Priester den Kelch erhob, so
horte man die knisternden Laute, die durch die Bewegung seiner Leinenirmel
entstanden. Aber man horte noch einen anderen Laut, der klang, als ob die
letzten Minuten des Jahrtausends ausgemessen wiirden. Er klang wie der Puls
im Ohre des Fieberkranken und schlug ebenso stark. Die Tiir der Sakristei stand
nimlich offen, und die groBe Uhr, die darinnen hing, tickte ganz ruhig und
unbeirrt, einmal in der Sekunde. Der Papst, der ein ebenso ruhiger Mann war,
hatte wahrscheinlich die Tiir offengelassen, um in dem entscheidenden Augen-

blick die héchste Wirkung zu erreichen. Sein Antlitz war vor Aufregung lei-
chenblaB; es zuckte aber nicht und auch seine Hinde zitterten nicht, Die Messe



Nr. 11 Freidenker 315

war zu Ende und ein Todesschweigen trat ein. Man erwartete von dem Diener
des Herrn am Altar einige trostende Worte; er sagte aber nichts. Er stand ins
Gebet versunken, wie es schien, die Hidnde ausgestreckt gegen den Himmel.
Die Uhr tickte, das Volk stohnte; aber nichts geschah. Wie Kinder, die sich vor
der Dunkelheit fiirchten, lagen die Versammelten auf dem Angesicht und wag-
ten nicht, aufzublicken. Von manchen eiskalten Stirnen tropfte der Angst-
schweill, und die eingeschlafenen Beine schmerzten oder wurden gefiihllos,
als ob sie amputiert worden wiaren. Da hort plotzlich die Uhr auf, zu ticken...
War ihr Werk abgelaufen? War dies ein Wahrzeichen? Sollte alles jetzt stille-
stehen? War die Zeit zu Ende und begann nun die Ewigkeit? Aus der Ver-
sammlung waren einige erstickte Schreie zu horen. Einige Menschen fielen, von
der Angst getotet, auf den Steinboden. — Da begann die Uhr zu schlagen: eins,
zwei, drei, vier... Und nun sollte der zwilfte Schlag kommen! — Er kam...
und verklang. Ein todliches Schweigen folgte. Da wandte sich Sylvester um, und
mit dem stolzen Licheln eines Siegers erhob er die Hinde zum Segen. In diesem
Augenblick begannen vom Turme alle Glocken zu lduten, voll, jubelnd. Und von
der Orgelempore erschallte ein Chor aus jungen und alten Stimmen, zuerst
etwas unsicher, dann immer kraftvoller und strahlender: Te Deum laudamus!
klang es, und die Gemeinde stimmte ein; aber es dauerte eine Weile, ehe die
steifen Riicken wieder gerade wurden und bis man sich vom Anblick der vor
Angst Gestorbenen erholt hatte. Als der Gesang geendet hatte, fielen die Men-
schen einander in die Arme, lachend und weinend, wie Wahnsinnige, und gaben
sich den FriedenskuB. So endete das erste Jahrtausend nach Christi Geburt.»

Stilistisch groBartig! Nur stimmt etwas nicht. Es gab nidmlich
im Jahre 1000 unserer Zeitrechnung noch keine Pendeluhren. Ein
arger Regiefehler, der da dem historisch unbeschwerten Dichter un-
terlaufen ist. Schilderungen von Kirchenszenen mit religios fanati-
sierten Massen sind literarisch gewil wirkungsvoll; man denke etwa
an die packende Erzdhlung «Die Pest in Bergamo» des didnischen
Dichters J. P. Jacobsen. Aber natiirlich darf kein historischer Mi3ton
in die dargestellte Handlung hineinklingen; sie mufl in héherem
Sinne «glaubwiirdig» sein. Bei dem von Strindberg gewdhlten Thema
kommt noch hinzu, da3 die genaue Zeitbestimmung des Jahres 1000
iiberhaupt schwer méglich war, da in den verschiedenen Lindern
unterschiedliche Kalenderrechnungen in Verwendung standen.

Doch was bedeutet der aufgezeigte historische Lapsus gegeniiber
der Tatsache, dall Strindberg — offenbar unter dem Einflu3 der
Schriften des Mystikers E. Swedenborg (1688—1772) — eine Schrift
verfal3te, die darauf hinauslief, das Walten eines hoheren «Weltwil-
lens» in der Geschichte nachzuweisen. Eine solche religidse Ge-
schichtsauffassung gehort sinngeméll ins 17. Jahrhundert. (vgl. das
Geschichtswerk «Discours sur I’histoire universelle» des franzosi-

schen Kanzelredners J. B. Bossuet (1681). Wenn man bedenkt, daf3



316 Freidenker Nr. 11

Strindberg (1849—1912) zu einer Zeit lebte, da die biirgerliche Ge-
schichtsschreibung bereits einen Hochststand zu verzeichnen hatte,
so kann man sein Werk «Mystik der Weltgeschichte» nur als krank-
haft bezeichnen. Das ist keine dichterische Schrulle mehr, sondern
Ausfluf} einer irregeleiteten Phantasie. In schroffem Gegensatz zu
der Ansicht des aufgeklirten Biirgertums, wonach der Interessen-
charakter jeder Geschichtsschreibung deklariert wurde, schlof
Strindberg sein Werk mit dem lapidaren Satz:

«Der groBe Synthetiker, der die Gegensitze vereinigt, die Widerspriiche auf-
16st und das Gleichgewicht aufrechterhilt, ist kein Mensch und kann kein an-
derer sein als der unsichtbare Gesetzgeber, der in Freiheit die Gesetze abindert,
wenn sich die Verhiltnisse gedndert haben: der Schopfer, Aufléser und Erhalter,
er mag genannt werden — wie man will.»

Strindberg hat in einem seiner Romane («Die gotischen Zimmer»)
den Hochschulbetrieb seiner Zeit einer heftigen Kritik unterzogen,
wobei er sich offenbar recht revolutionir vorkam; er bezeichnete
dort das an den Universititen vermittelte Wissensgut als geistigen
«Kramy», der nur dazu bestimmt sei, den Studierenden Schwierig-
keiten zu bereiten. Das mag zum Teil richtig sein, doch einen sol-
chen Kram, wie ihn Strindberg selbst in seiner «Mystik der Welt-
geschichte» verzapft, wird man wohl kaum an irgendeiner héheren
Schule — héchstens an der theologischen Fakultdt — finden. Es ist
natiirlich leicht, die mystischen Ansichten des Dichters iiber den bis-
herigen Verlauf der Weltgeschichte zu widerlegen, und es geniigt
wohl, einige seiner «Argumente» unter die kritische Lupe zu neh-
men, um ihn ad absurdum zu fiihren, wobei es uns ganz fern liegt,
ein Werturteil iiber seine sonstige literarische Produktion abzugeben.
Doch es mufl einmal gezeigt werden, wie jammervoll sich Strindberg
abzappelte, um zum Begriff eines Weltenlenkers zu gelangen. (Wir
zitieren nach der im Jahre 1949 erschienenen Ausgabe des schwei-
zerischen Manesse-Verlags, die von Willi Reich eingeleitet wurde.)

Es ist schon recht bezeichnend, was der griibelnde Dichter am
geschichtlichen Geschehen als «unerklirlich» empfindet. Es ist ihm
z. B. unerklirlich (Seite 495), dall «es so viele Religionen geben
mullte, wo es doch nur einen Gott gab». Ja, wenn man von vorn-
herein die Annahme macht, daB es iiberhaupt einen Gott gibt, dann
mulB} es allerdings seltsam erscheinen, daB sich im Laufe der Jahr-
hunderte verschiedene Religionen entwickelt haben. Wie ein poli-
tischer KannegieBer stellt Strindberg fest:



Nr. 11 ‘ Freidenker 317

«Wir ahnen nicht, warum Christus mit Zeus ein Ende machen und warum
das Christentum der Antike in Europa nachfolgen muBte, aber wir konnen die
Tatsache nicht ableugnen, daB in Europa dem griechischen Tempel die Kathe-
drale folgte und nicht die Synagoge oder die Moschee.»

Man staunt, daB3 ein so regsamer Geist wie Strindberg weder die
Entstehung der Naturreligionen begreift, die mit der unmittelbaren
Beobachtung der den primitiven Menschen unverstindlichen Natur-
krifte und Naturvorginge folgten, noch die sogenannten Kulturreli-
gionen, die sich zwanglos aus gesellschaftlichen Umlagerungen erkli-
ren lassen. Da mullte er allerdings zu der beschimenden Behauptung
gelangen, dafl wir «weder Religion noch Gott genau definieren kon-
neny. Gerade dies ist uns jedoch in der Religionspsychologie und Re-
ligionssoziologie ldngst klar geworden und diese Wissenschaften
hitten einem mit der Zeit gehenden Dichter — bereits vor 1912 —
bekannt sein miissen. Vor allem fehlte ihm das Verstindnis fiir
soziale Tatsachen; wohl beruft er sich auf Herbert Spencer, der in
der Entwicklung der Menschheit ein Streben vom Heterogenen (Ver-
schiedenartigen) zum Homogenen (Gleichartigen) entdeckt zu ha-
ben glaubte, wozu Strindberg bemerkt, dall der moderne Sozialismus
bewullt aus diesem Streben zu dienen sucht. Aber was verstand schon
Strindberg vom Sozialismus? Es sind ihm nicht einmal die verschie-
denen Knechtschaftsformen der Menschheit (Sklaverei, Leibeigen-
schaft und Lohnarbeit) gelaufig, und so mul3 er im Historischen zu
schiefen Urteilen gelangen. Er begreift nicht einmal, wie es «zur Ab-
spaltung der protestantischen Kirchen kommen konnte» (Seite 494).
Was den Protestantismus in Deutschland betrifft, so darf man nicht
vergessen, dal} zur Zeit Luthers nicht weniger als ein Drittel des
gesamten Bodenbesitzes der Romkirche untertan war, und die leib-
eigenen Bauern mufBlten auf dem Gebiet der Kirchenfiirsten genau
so schuften wie auf dem Gebiet der weltlichen Grundherren. Da
mufliten die an sich tief gldubigen Bauern, deren Ausbeutung in dem
Mafle zunahm, als die beginnende Geldwirtschaft eine Steigerung
der Ausbeutung sinnvoll machte, am Christentum irre werden und
sie wurden empfinglich fiir den von Luther erhobenen Ruf nach
evangelischer Freiheit. (Man lese die geradezu riihrend-beschei-
denen Forderungen der revoltierenden Bauern im deutschen Bauern-
krieg, die in den berithmten 12 Artikeln enthalten sind.) Warum
aber einige deutsche Fiirsten Luther unterstiitzten, ist noch einfacher
zu erkliren. Alljdhrlich wanderte ein groBer Teil des deutschen
Nationalvermégens als «Peterspfennig» nach Rom. Es bedurfte nicht



318 Freidenker Nr. 11

erst des schindlichen Ablaflhandels, um das nationale Gewissen vie-
ler Glaubigen zu wecken. Was jedoch die deutschen Fiirsten betrifft,
so war es nicht Glaubenseifer, der ihren Abfall vom Katholizismus
bewirkte, sondern eine hochst materielle Erwidgung. IThr Abfall ren-
tierte sich; sie konnten die von katholischen Kirchenfiirsten verwal-
teten Gebiete in ihren Lindern «sdkularisieren» (verweltlichen),
d. h. ihrem eigenen Besitz einverleiben. Aehnlich stand es in an-
deren Lindern, zumal in England, wo der heiratslustige K6nig Hein-
rich VIII. seine katholische Ehefrau loswerden wollte; so machte er
sich selbst zum Anwalt einer neuen, der anglikanischen Kirche. Man
braucht nur die Frage zu stellen: Wer hatte etwas davon? um den
«Finger Gottes» aus der Geschichte auszuschalten. Im historischen
Geschehen entscheiden nicht Sentimentalititen, sondern das harte
Realitdtsprinzip, und so wollen wir dem Reformator Luther auch
nicht weiter ankreiden, daf3 er sich auf die Seite der deutschen Fiir-
sten stellte, als diese von den «aufrithrerischen» Bauern bedroht
wurden.

Als ein zweites Beispiel einer schiefen historischen Darstellung
sei der Fall «Kolumbus» herausgegriffen: Bekanntlich hatte der
kithne Genuese einst die Grofle der Erdkugel unterschitzt und ge-
meint, er werde Ostindien auf dem Westwege erreichen; von der
Existenz des amerikanischen Kontinents hatte er keine Ahnung. Als
Ueberbleibsel dieses Irrtums ist die Bezeichnung «Westindien» fiir
die Inselgruppe der Antillen anzusehen. Strindberg folgert nun aus
dem Irrtum des Kolumbus, daf} dieser gleichsam als «blindes Werk-
zeug» Gottes gehandelt habe. Gegen solche fixe Ideen kann man
natiirlich nicht polemisieren. Der gesunde Menschenverstand stellt
allerdings die Frage, was fiir Motive Kolumbus bewogen haben mo-
gen, die fiir seine Zeit unerhorte Fahrt nach Westen zu wagen. Be-
kanntlich hatten bereits die Kreuzziige, die in Wahrheit Wirtschafts-
kriege unter religioser Flagge waren, den Gesichtskreis des handel-
treibenden Europas erweitert, und so ist es weiter nicht verwunder-
lich, daB Kolumbus auf den Gedanken kam, den politisch unge-
fihrlicheren Weg nach dem Morgenlande iiber den Westen zu su-
chen. Die folgenden Entdeckungsfahrten eines Cortez und Pizarro
galten allerdings dem Golde, nachdem die kiihne Fahrt des Kolum-
bus den Bann einmal gebrochen hatte.

Strindberg sieht das geschichtliche Geschehen jedoch ganz anders.
Er schreibt: «Der Heide Cidsar glaubt Nordeuropa zu romanisieren,



Nr. 11 Freidenker 319

als er es Christus entgegenfiihrt. Die Horden der Vélkerwanderung
bewegen sich von Osten nach Westen, ohne zu wissen weshalb, und
sie zerstoren die verfaulten Kulturen Griechenlands und Roms, wih-
rend sie glauben, Linder zu erobern und Schitze zu gewinnen.»
(Seite 426.) Gottes Ratschlufl bleibt dem griibelnden Dichter nach
wie vor verborgen, und er zerbricht sich vergebens den Kopf dariiber,
warum immer wieder asiatische Menschenhorden bis ins Mittelalter
hinein Europa bedrohen, wie z. B. der Begriinder 'des Mongolenrei-
ches Dschingis-Khan. Solche Raubziige setzen natiirlich voraus, daf3
die Erde damals bereits relativ dicht besiedelt war und die seBBhaft
gewordenen Vilker Ackerbau und Viehzucht trieben. So wichst
denn der Anreiz fiir kriegerische Nomaden, sich als «Geil3el Gottes»
zu betitigen, d. h. friedliche Ackerbauern zu iiberfallen und zu ver-
sklaven. (Nebenbei: Die Kastengliederung in Indien lie3 darauf
schlielen, dal} kriegerische Bergstimme die Ureinwohner unterjocht
hatten und durch ein ausgekliigeltes religioses System in dauernder
Abhingigkeit hielten.)

Doch selbst, wenn wir von gewaltsamen Eroberungen absehen, die
ihre besonderen materiellen Hintergriinde haben, geht die Entwick-
lung des Menschengeschlechts ganz andere Wege als Strindberg es
sich «mystisch» zurechtlegt. Der Mensch ist «a toolmaking animal»
(Benjamin Franklin), «ein Werkzeuge machendes Tier», und der
Fortschritt der Menschheit ist der fortschreitenden Entwicklung der
Werkzeuge zu verdanken, die zugleich eine immer feiner ausgebil-
dete Arbeitsteilung ermdglichte. Das wurde sogar von idealistisch
orientierten Historikern — lange vor dem Sieg der materialistischen
Geschichtsbetrachtung — erkannt, und sie unterschieden mit Riick-
sicht auf die Evolution der Werkzeugtechnik die groBen Epochen
der Menschheitsentwicklung: Steinzeit, Bronzezeit und Maschinen-
zeitalter. Das mufl doch dem Dichter Strindberg bekannt gewesen
sein! Und dennoch sein Riickfall in magische Denkformen.

Er tut dies iibrigens zunichst nur zaghaft, gleichsam hypothetisch.
So schreibt er z. B. auf Seite 417:

«Wenn wir die Entsteheung des Christentums betrachten, und sein Eingehen
in die Kultur des Abendlandes, so erscheint dieses weltgeschichtliche Ereignis
als eine planmiBige Handlung oder als ein wohlberechneter Feldzug, der im
voraus entworfen und nach allen Regeln der Taktik und Strategie durchgefiihrt
wurde.»

Also: es «erscheint» nur so, als ob. Doch bald verdichtet sich der
«Schein» im Denken des spintisierenden Dichters zu der Vorstellung,



320 Freidenker Nr. 11

daBl in der Weltgeschichte ein héheres BewuBtsein waltet, das sich
als deus ex machina dirigierend auswirkt. Eine absurde Vorstellung.
Gerade die Entstehungsgeschichte des Christentums, das sich in har-
tem ideologischem Kampf gegen den Mithra-Kult durchsetzt, zeigt
deutlich, da hier soziale Momente ausschlaggebend waren, wie Karl
Kautsky in seinem «Wesen des Christentums» niher ausgefiihrt hat.
Zum SchluB soll noch ein Beispiel angefiihrt werden, das beweist,
wie sehr der «bewuBlte Weltwille» sich in der Wahl seiner «Werk-
zeuge» irren konnte. Strindberg berichtet (auf Seite 467) iiber die
Reformpline des osterreichischen «Volkskaisers» Joseph IIL., die auf
die Beseitigung der Leibeigenschaft abzielten, aber scheiterten, weil
— wie Strindberg meint — dieser Kaiser «demokratischer war als

das Volks»:

«Das war ein Schauspiel, wie man es nie zuvor gesehen hatte; es war eine
ganz verkehrte Welt, aus der die Verstindigeren hitten lernen konnen, daB
Kénige und Untertanen nicht in absolut feindlichem Gegensatz stehen.»

Die gutgemeinten Reformen des Volkskaisers scheiterten jedoch
aus einem ganz anderen Grund: Die «befreiten» Bauern waren nicht
in der Lage, die vom Staat geforderten Steuern zu entrichten. Was
den Groflgrundbesitzern leicht war, ndmlich die geforderten Abga-
ben zu zahlen, das wurde zum uniibersteiglichen Hindernis der Re-
form. Joseph II. mufBlte vor dem Fiskus kapitulieren und seine Refor-
men auf dem Sterbebett widerrufen. Man hitte ein ganzes Heer von
Steuerbeamten gebraucht, um die béduerlichen Einzelwirtschaften
fiskalisch zu erfassen. An dieser trivialen Tatsache scheiterte die
josephinische Aufhebung der Leibeigenschaft und nicht etwa — wie
Strindberg fabulierte — an dem Konservativismus des Volkes.

So kann man Schritt fiir Schritt die historischen Phantasien des
Dichters widerlegen, der nicht den leisesten Versuch unternommen
hat, um den Ablauf der Weltgeschichte auf natiirliche Weise zu er-
kldren, wie etwa Darwin die Abstammungslehre aus der natiirlichen
Zuchtwahl ableitete. Es bleibt nur noch iibrig, die Frage zu erortern,
warum die Theologen die Strindbergsche Mystik der Weltgeschichte
nicht adaptiert haben, obwohl dieselbe anscheinend ihrer Vorstel-
lung von einem Weltenlenker recht nahe kommt. Da ist einmal auf
eine Bemerkung des Dichters zu verweisen, die sich auf Seite 482
findet; sie lautet:

«Die Weltgeschichte sieht vielleicht grausamer aus als sie ist, und der Fiirst
dieser Welt ist wohl nicht der gleiche, wie der, von dem die Bibel spricht.»



Nr.11 Freidenker 321

Strindberg hitte sich gar nicht erst darum bemiihen brauchen,
einen Trennungsstrich zwischen sich und der Theologie zu ziehen,
denn die Vertreter der Gottesgelehrtheit sind viel zu klug, um nicht
zu sehen, welche gefihrlichen FuBangeln in der Lehre von einem
«bewullten Weltwillen» fiir den naiven Gldubigen liegen; wohl ha-
ben sie zur Beruhigung religioser Gemiiter erkldrt, daf} ohne den
Willen des allméchtigen Gottes kein Sperling vom Dache féllt, doch
briche die ganze Theorie vom Siindenfall der ersten Menschen in
nichts zusammen, wenn man den «freien Willen» der menschlichen
Kreatur leugnen wiirde. Das haben schon die ersten Freidenker im
18. Jahrhundert richtig erkannt; sie argumentierten: Gott hatte
den ersten Menschen verboten, vom Baum der Erkenntnis zu essen,
aber sie hielten sich nicht an dieses Gebot. Gott wird als allwissend
vorgestellt; er muflte daher im vornherein wissen, dafl Adam und
Eva sein Verbot miBBachten werden. Da Gott ferner allméchtig ge-
dacht wird, so mufl man sich dariiber wundern, daB3 er den Siinden-
fall nicht verhindern konnte. Darnach bleibt nur noch die Frage,
warum Gott darauf verzichtete, von seiner Allmacht Gebrauch zu
machen, sondern die Menschen in ihr Verderben rennen lie3; da
er dies aber tat, kann er nicht als allgiitigc bezeichnet werden. Aus
diesem Dilemma gibt es tatsichlich keinen Ausweg, sobald man
Gott fiir das gesamte Weltgeschehen verantwortlich macht. Das wis-
sen die Theologen ganz genau, und es bedurfte nicht erst der Logik
der ersten Freidenker, um sie von der Strindbergschen Konzeption
abzuhalten. Vielmehr rechneten sie. mit der Kurzsichtigkeit des
menschlichen Denkens, die immer wieder die Glaubigen dazu ver-
leitet, offenkundige Widerspriiche nicht mehr als solche zu emp-
finden.

Diese psychologische Tatsache gilt nun auch fiir Strindberg selbst,
der — auf Grund des oft grausamen historischen Geschehens — zur
Annahme eines teuflischen Weltlenkers gedringt wird. (Man denke
nur an die «Bekehrung» der heidnischen Sachsen zum Christentum,
wobei Tausende dieser widerspenstigen Heiden den Tod fanden.) So
bleibt denn zum Schlufl nur noch die Frage, welche Denkhemmung
bei Stringdberg vorlag, so daBl er — abgesehen von seiner ganzen
schiefen historischen Betrachtungsweise — die Widerspriiche nicht
erkannte, die in seiner mystischen Konzeption lagen. Dafiir gibt es
einige Anhaltspunkte in den Werken des Dichters,namentlich in seinen
selbsthiographischen Bekenntnissen: «Der Sohn einer Magd» und



322 Freidenker Nr. 11

«Die Beichte eines Toren». Wir erfahren aus diesen Schriften, in
welcher geistig zwiespiltigen Familienatmosphire Strindberg aufge-
wachsen ist, und wir verstehen — oder glauben, zu verstehen —, wie
sehr seine Erlebniswelt durch tritbe Kindheitserinnerungen einge-
engt wurde. Doch noch liegt seine «Mystik der Weltgeschichte» wie
ein erratischer Block auf seinem intelligiblen Lebensweg und wir
suchen vergebens nach jenen «bedingten Reflexen» (Pawlow), die
eine geistige Briicke herstellen zwischen sehr realen sozialkonomi-
schen Tatsachen und einer ziigellosen dichterischen Phantasie, die
ihnen einen iiberweltlichen Sinn zu geben sucht.

Da kommt uns eine andere fixe Idee des iiberaus reizbaren Dich-
ters zu Hilfe: In den meisten Werken Strindbergs duflert sich ein
krankhafter Frauenhaf3. In der Szenenreihe «Nach Damaskus» heif3t
es:

«Jeder gesunde Mann ist Frauenhasser, kann aber nicht leben ohne Verbin-
dung mit der Feindin und mulBl kdmpfen! Alle perversen und unminnlichen
Minner sind Frauenverehrer!»

Vergleicht man diese aggressive Sprache etwa mit der «Kreutzer-
sonate» von Leo Tolstoi, wo ja auch die Existenz einer «Art Kampf
der Geschlechter» zugegeben wird, so erkennt man den gewaltigen
Unterschied beider Dichterpersonlichkeiten. Der bekannte Psychia-
ter Prof. E. Kretschner (Marburg), der durch sein Buch «Kérperbau
und Charakter» (1921) weltbekannt geworden ist, hat das Riitsel des
Strindbergschen Frauenhasses gelost. In einer Abhandlung, die sich
in dem von Graf E. Keyserling herausgegebenen «Ehebuch» findet,
fithrt Kretschner niher aus, dafl Strindberg feminin veranlagt war
und sich daher dazu gedringt fiithlte, die maskuline Komponente
seines Wesens iibermidflig zu betonen. Das war ihm selbst natiirlich
nicht bewult, sondern er bringt immer wieder vernunftmiBige Be-
griindungen vor, um die Minderwertigkeit der Frau darzutun, die —
nach seiner Auffassung — sich geistig an dem Mann emporrankt, so
daB3 dieser zu ihrem «Gldubiger» wird. Es hat auch sonst verschie-
dene Frauenhasser gegeben, doch es wire psychologisch ginzlich ab-
wegig, dieselben mit Strindberg in einen Topf zu werfen. So ist z. B.
der Frauenhal} des Philosophen Arthur Schopenhauer grundsitzlich
anders zu erklidren: er fithlte sich von seiner Mutter, die sich der
Schriftstellerei verschrieben hatte, vernachléssigt. Grund genug, daf
sich der nach dem Alleinbesitz der Mutter strebende Sohn iiber
diese Schriftstellerei hochst abféllig duBerte. Als aber seine Mutter



Nr. 11 Freidenker 323

sich einen Hausfreund zulegte, da war fiir Schopenhauer das Mal3
voll, und er reagierte seinen Unmut dadurch ab, daB3 er der ganzen
Frauenwelt einen unerbittlichen Kampf ansagte. Vielleicht ist sogar
der ganze Pessimismus Schopenhauers auf diese Weise zu erkldren.
Auch bei Strindberg finden sich interessante Ausstrahlungen seines
Frauenhasses, z. B. in seiner «Gespenstersonate».

Fiir unser Thema kommt besonders in Betracht, daf sich die my-
stischen Neigungen Strindbergs in der Vorstellung eines «bewullten
Weltwillens» verdichteten. Wir miissen bis auf Dostojewski zuriick-
gehen, um zu einer psychologisch halbwegs brauchbaren Parallele
zu gelangen; dieser Dichter litt an einem unbéndigen Vaterhall, aber
gerade deshalb unterwarf er sich politisch dem «Viterchen» Zar.
Auch Gott ist ein Vatersymbol, und Dostojewski hatte zeitlebens fiir
Religion etwas iibrig, obwohl er das Wort von der «himmlischen
Schnapsbude» geprigt hat. Nun, Strindberg hallite seinen Vater
nicht, obwohl er als «Sohn einer Magd» unter dem Druck seines
standesbewullten Vaters aufgewachsen war; vielmehr identifizierte
er sich weitgehend mit seinem Vater, was durch seine feminine Ver-
anlagung gefordert wurde. Da mochte er denn auf diesem Umweg
zu der Vorstellung eines gottlichen Weltlenkers gelangt sein. Seltsam
sind die Wege verdringter Neigungen und Abneigungen. H.

Es hat den Philosophieprofessoren noch nie an authentischen
Nachrichten vom Dasein Gottes und seinem Verhiltnis zur Welt
gefehlt, in deren ausfiihrlicher Mitteilung nach ihnen das Philoso-
phieren ganz eigentlich bestehen soll. Allein, wie man sagt, <kupfer-
nes Geld — kupferne Ware», so ist dieser bei ihnen sich von selbst
verstehende Gott eben auch danach. Er hat weder Hand noch FubB.
Darum halten sie mit ihm so hinterm Berge oder vielmehr hinter
einem schallenden Wortgebdude, daf3 man kaum einen Zipfel von
ihm gewahr wird. Wenn man sie nur zwingen koénnte, sich deutlich
dariiber zu erkldaren, was bei dem Worte Gott so eigentlich zu den-

ken sei, dann wiirden wir sehen, ob er sich von selbst versteht.

Arthur Schopenhauer



	Mystik der Weltgeschichte

