
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 11

Artikel: Mystik der Weltgeschichte

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410572

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


I ueReiDiqunç öcr scixueiz

Mystik der Weltgeschichte

In seiner «Hamburgischen Dramaturgie» (1767) urteilt G. E.
Lessing über die Glaubwürdigkeit irgendeiner Geschichtsschreibung:
«Was ist das Erste, was uns eine Historie glaubwürdig macht? Ist
es nicht die innere Wahrscheinlichkeit?»

Das klingt sehr plausibel, aber die Sache ist nicht so einfach, wie
sie einem typischen Vertreter einer rationalistischen Denkepoche
erscheinen mochte, denn jede Geschichtsschreibung ist Ausdruck
bestimmter politischer Interessen jener Gesellschaftsschichten, die
jeweilig im Kulturleben dominieren. Um diese Binsenwahrheit zu
verschleiern, sprach man später von der «inneren Logik der Tatsachen»
und meinte damit, daß es im Weltgeschehen keine isolierten Ereignisse

gebe, sondern daß alles, was geschieht, kausal zusammenhängt.
Andernfalls wäre eine historische Darstellung nur eine Chronik, die
gerade so gut auch anders hätte verlaufen können. Dieser Eindruck
liegt besonders dann nahe, wenn die Geschichtsschreiber die
Auffassung vertreten, alle Geschichte sei durch das Walten hervorragender

Persönlichkeiten verursacht, die — ohne Rücksicht auf alle
gesellschaftlichen Umstände — jeder Epoche ihren eigenen Willen
aufzwingen.

Wenn G. E. Lessing von der Glaubwürdigkeit einer geschichtlichen
Darstellung sprach, so hatte er offenbar auch die Unglaubwürdigkeit
der Bibel im Auge, denn das Alte Testament ist das Musterbeispiel
einer Chronik, die von der Existenz eines höheren Wesens ausgeht,
von dem die Theologen behaupten, daß es die «Ursache semer
selbst» sei, was etwa der Erzählung des Jägerlateiners Münchhausen
entspricht, der uns weismachen will, daß er sich und sein Pferd vor
dem Versinken in einen Sumpf bewahrte, indem er sich an seinem
eigenen Zopf packte und kräftig in die Höhe zog. (Womit natürlich

39. JAHRGANG

N R. 11 — 1956

1. NOVEMBER



314 Freidenker Nr. 11

nicht gesagt ist, daß sämtliche christgläubigen Menschen mit der
obigen Behauptung der Theologen übereinstimmen. Die Religion ist
ein kompliziertes Gebilde voll logischer Widersprüche, die aber von
den Gläubigen nicht als solche empfunden werden. Es liegt im Wesen

einer jeden fixen Idee, daß durch sie die Urteilskraft herabgesetzt

wird.)
Dies sei vorausgeschickt, um eine seltsame Tatsache in ein helles

Licht zu rücken: Der schwedische Dichter August Strindberg, der
in seinen letzten Lebensjahren zum Mystizismus neigte, verfaßte
eine Schrift «Mystik der Weltgeschichte» als Ergänzung zu seinen
weltbekannten «Historischen Miniaturen», die sich durch eine pak-
kende Dramatik auszeichnen. Aber mit der historischen Treue nahm
er es nicht allzu genau, was ein charakteristisches Beispiel illustrieren

möge. Da findet sich ein Kapitel «Das tausendjährige Reich»,
das jene neurotische Epoche behandelt, in der die gläubigen Christen

im Jahre 1000 unserer Zeitrechnung im Hinblick auf die
Weissagungen in der «Offenbarung Johannis» davon überzeugt waren,
daß der Untergang der damals bestehenden Welt bevorstand, der
Heiland erscheinen und ein neues tausendjähriges Reich einleiten
werde. Strindberg schilderte an einer anderen Stelle den seelischen
Zustand der hysterisierten Massen wie folgt:

«iDie Furcht steigerte sich, je näher man dem verhängnisvollen Tage kam.
Die Menschen schenkten ihre Güter fort, jede Tätigkeit hörte auf, alles gab
sich der Buße und Gebeten hin. Selbst dem Kaiser wurde bange. Er unternahm

eine Wallfahrt nach dem Grabe des heiligen Adalbert in Gnesen, er
öffnete das Grab Karls des Großen in Aachen und entnahm ihm das goldene
Kreuz».

Fürwahr, eine dramatische Begebenheit, und man begreift, daß der
Dramatiker Strindberg sich von diesem Stoff mächtig angeregt
fühlte. Er läßt den Papst (Sylvester H) in der alten Peterskirche
eine Mitternachtsmesse zelebrieren und fabuliert unbekümmert:

«Die Kirche war überfüllt. Die Menschen hatten sich auf den Boden
niedergeworfen. Es herrschte tiefes Schweigen. Wenn der Priester den Kelch erhob, so

hörte man die knisternden Laute, die durch die Bewegung seiner Leinenärmel
entstanden. Aber man hörte noch einen anderen Laut, der klang, als ob die
letzten Minuten des Jahrtausends ausgemessen würden. Er klang wie der Puls
im Ohre des Fieberkranken und schlug ebenso stark. Die Tür der Sakristei stand
nämlich offen, und die große Uhr, die darinnen hing, tickte ganz ruhig und
unbeirrt, einmal in der Sekunde. Der Papst, der ein ebenso ruhiger Mann war,
hatte wahrscheinlich die Tür offengelassen, um in dem entscheidenden Augenblick

die höchste Wirkung zu erreichen. Sein Antlitz war vor Aufregung
leichenblaß; es zuckte aber nicht und auch seine Hände zitterten nicht. Die Messe



Nr. 11 Freidenker 315

war zu Ende und ein Todesschweigen trat ein. Man erwartete von dem Diener
des Herrn am Altar einige tröstende Worte; er sagte aber nichts. Er stand ins
Gebet versunken, wie es schien, die Hände ausgestreckt gegen den Himmel.
Die Uhr tickte, das Volk stöhnte; aber nichts geschah. Wie Kinder, die sich vor
der Dunkelheit fürchten, lagen die Versammelten auf dem Angesicht und wagten

nicht, aufzublicken. Von manchen eiskalten Stirnen tropfte der
Angstschweiß, und die eingeschlafenen Beine schmerzten oder wurden gefühllos,
als ob sie amputiert worden wären. Da hört plötzlich die Uhr auf, zu ticken
War ihr Werk abgelaufen? War dies ein Wahrzeichen? Sollte alles jetzt
stillestehen? War die Zeit zu Ende und begann nun die Ewigkeit? Aus der
Versammlung waren einige erstickte Schreie zu hören. Einige Menschen fielen, von
der Angst getötet, auf den Steinboden. — Da begann die Uhr zu schlagen: eins,
zwei, drei, vier Und nun sollte der zwölfte Schlag kommen! — Er kam
und verklang. Ein tödliches Schweigen folgte. Da wandte sich Sylvester um, und
mit dem stolzen Lächeln eines Siegers erhob er die Hände zum Segen. In diesem
Augenblick begannen vom Turme alle Glocken zu läuten, voll, jubelnd. Und von
der Orgelempore erschallte ein Chor aus jungen und alten Stimmen, zuerst
etwas unsicher, dann immer kraftvoller und strahlender: Te Deum laudamus!
klang es, und die Gemeinde stimmte ein; aber es dauerte eine Weile, ehe die
steifen Rücken wieder gerade wurden und bis man sich vom Anblick der vor
Angst Gestorbenen erholt hatte. Als der Gesang geendet hatte, fielen die
Mensehen einander in die Arme, lachend und weinend, wie Wahnsinnige, und gaben
sich den Friedenskuß. So endete das erste Jahrtausend nach Christi Geburt.»

Stilistisch großartig! Nur stimmt etwas nicht. Es gab nämlich
im Jahre 1000 unserer Zeitrechnung noch keine Pendeluhren. Ein
arger Regiefehler, der da dem historisch unbeschwerten Dichter
unterlaufen ist. Schilderungen von Kirchenszenen mit religiös fanati-
sierten Massen sind literarisch gewiß wirkungsvoll; man denke etwa
an die packende Erzählung «Die Pest in Bergamo» des dänischen
Dichters J. P. Jacobsen. Aber natürlich darf kein historischer Mißton
in die dargestellte Handlung hineinklingen; sie muß in höherem
Sinne «glaubwürdig» sein. Bei dem von Strindberg gewählten Thema
kommt noch hinzu, daß die genaue Zeitbestimmung des Jahres 1000

überhaupt schwer möglich war, da in den verschiedenen Ländern
unterschiedliche Kalenderrechnungen in Verwendung standen.

Doch was bedeutet der aufgezeigte historische Lapsus gegenüber
der Tatsache, daß Strindberg — offenbar unter dem Einfluß der
Schriften des Mystikers E. Swedenborg (1688—1772) — eine Schrift
verfaßte, die darauf hinauslief, das Walten eines höheren «Weltwillens»

in der Geschichte nachzuweisen. Eine solche religiöse
Geschichtsauffassung gehört sinngemäß ins 17. Jahrhundert, (vgl. das

Geschichtswerk «Discours sur l'histoire universelle» des französischen

Kanzelredners J. B. Bossuet (1681). Wenn man bedenkt, daß



316 Freidenker Nr. 11

Strindberg (1849—1912) zu einer Zeit lebte, da die bürgerliche
Geschichtsschreibung bereits einen Höchststand zu verzeichnen hatte,
so kann man sein Werk «Mystik der Weltgeschichte» nur als krankhaft

bezeichnen. Das ist keine dichterische Schrulle mehr, sondern
Ausfluß einer irregeleiteten Phantasie. In schroffem Gegensatz zu
der Ansicht des aufgeklärten Bürgertums, wonach der Interessencharakter

jeder Geschichtsschreibung deklariert wurde, schloß
Strindberg sein Werk mit dem lapidaren Satz :

«Der große Synthetiker, der die Gegensätze vereinigt, die Widersprüche auflöst

und das Gleichgewicht aufrechterhält, ist kein Mensch und kann kein
anderer sein als der unsichtbare Gesetzgeber, der in Freiheit die Gesetze abändert,
wenn sich die Verhältnisse geändert haben: der Schöpfer, Auflöser und Erhalter,
er mag genannt werden — wie man will.»

Strindberg hat in einem seiner Romane («Die gotischen Zimmer»)
den Hochschulbetrieb seiner Zeit einer heftigen Kritik unterzogen,
wobei er sich offenbar recht revolutionär vorkam; er bezeichnete
dort das an den Universitäten vermittelte Wissensgut als geistigen
«Kram», der nur dazu bestimmt sei, den Studierenden Schwierigkeiten

zu bereiten. Das mag zum Teil richtig sein, doch einen
solchen Kram, wie ihn Strindberg selbst in seiner «Mystik der
Weltgeschichte» verzapft, wird man wohl kaum an irgendeiner höheren
Schule — höchstens an der theologischen Fakultät — finden. Es ist
natürlich leicht, die mystischen Ansichten des Dichters über den
bisherigen Verlauf der Weltgeschichte zu widerlegen, und es genügt
wohl, einige seiner «Argumente» unter die kritische Lupe zu
nehmen, um ihn ad absurdum zu führen, wobei es uns ganz fern liegt,
ein Werturteil über seine sonstige literarische Produktion abzugeben.
Doch es muß einmal gezeigt werden, wie jammervoll sich Strindberg
abzappelte, um zum Begriff eines Weltenlenkers zu gelangen. (Wir
zitieren nach der im Jahre 1949 erschienenen Ausgabe des
schweizerischen Manesse-Verlags, die von Willi Reich eingeleitet wurde.)

Es ist schon recht bezeichnend, was der grübelnde Dichter am
geschichtlichen Geschehen als «unerklärlich» empfindet. Es ist ihm
z. B. unerklärlich (Seite 495), daß «es so viele Religionen geben
mußte, wo es doch nur einen Gott gab». Ja, wenn man von
vornherein die Annahme macht, daß es überhaupt einen Gott gibt, dann
muß es allerdings seltsam erscheinen, daß sich im Laufe der
Jahrhunderte verschiedene Religionen entwickelt haben. Wie ein
politischer Kannegießer stellt Strindberg fest:



Nr. 11 Freidenker 317

«Wir ahnen nicht, warum Christus mit Zeus ein Ende machen und warum
das Christentum der Antike in Europa nachfolgen mußte, aber wir können die
Tatsache nicht ableugnen, daß in Europa dem griechischen Tempel die Kathedrale

folgte und nicht die Synagoge oder die Moschee.»

Man staunt, daß ein so regsamer Geist wie Strindberg weder die
Entstehung der Naturreligionen begreift, die mit der unmittelbaren
Beobachtung der den primitiven Menschen unverständlichen Naturkräfte

und Naturvorgänge folgten, noch die sogenannten Kulturreligionen,

die sich zwanglos aus gesellschaftlichen Umlagerungen erklären

lassen. Da mußte er allerdings zu der beschämenden Behauptung
gelangen, daß wir «weder Religion noch Gott genau definieren
können». Gerade dies ist uns jedoch in der Religionspsychologie und
Religionssoziologie längst klar geworden und diese Wissenschaften
hätten einem mit der Zeit gehenden Dichter — bereits vor 1912 —
bekannt sein müssen. Vor allem fehlte ihm das Verständnis für
soziale Tatsachen; wohl beruft er sich auf Herbert Spencer, der in
der Entwicklung der Menschheit ein Streben vom Heterogenen
(Verschiedenartigen) zum Homogenen (Gleichartigen) entdeckt zu
haben glaubte, wozu Strindberg bemerkt, daß der moderne Sozialismus
bewußt aus diesem Streben zu dienen sucht. Aber was verstand schon
Strindberg vom Sozialismus? Es sind ihm nicht einmal die verschiedenen

Knechtschaftsformen der Menschheit (Sklaverei, Leibeigenschaft

und Lohnarbeit) geläufig, und so muß er im Historischen zu
schiefen Urteilen gelangen. Er begreift nicht einmal, wie es «zur
Abspaltung der protestantischen Kirchen kommen konnte» (Seite 494).
Was den Protestantismus in Deutschland betrifft, so darf man nicht
vergessen, daß zur Zeit Luthers nicht weniger als ein Drittel des

gesamten Bodenbesitzes der Romkirche Untertan war, und die
leibeigenen Bauern mußten auf dem Gebiet der Kirchenfürsten genau
so schuften wie auf dem Gebiet der weltlichen Grundherren. Da
mußten die an sich tief gläubigen Bauern, deren Ausbeutung in dem
Maße zunahm, als die beginnende Geldwirtschaft eine Steigerung
der Ausbeutung sinnvoll machte, am Christentum irre werden und
sie wurden empfänglich für den von Luther erhobenen Ruf nach
evangelischer Freiheit. (Man lese die geradezu rührend-bescheidenen

Forderungen der revoltierenden Bauern im deutschen Bauernkrieg,

die in den berühmten 12 Artikeln enthalten sind.) Warum
aber einige deutsche Fürsten Luther unterstützten, ist noch einfacher
zu erklären. Alljährlich wanderte ein großer Teil des deutschen
Nationalvermögens als «Peterspfennig» nach Rom. Es bedurfte nicht



318 Freidenker Nr. 11

erst des schändlichen Ablaßhandels, um das nationale Gewissen vieler

Gläubigen zu wecken. Was jedoch die deutschen Fürsten betrifft,
so war es nicht Glaubenseifer, der ihren Abfall vom Katholizismus
bewirkte, sondern eine höchst materielle Erwägung. Ihr Abfall
rentierte sich; sie konnten die von katholischen Kirchenfürsten verwalteten

Gebiete in ihren Ländern «säkularisieren» (verweltlichen),
d. h. ihrem eigenen Besitz einverleiben. Aehnlich stand es in
anderen Ländern, zumal in England, wo der heiratslustige König Heinrich

VIH. seine katholische Ehefrau loswerden wollte; so machte er
sich selbst zum Anwalt einer neuen, der anglikanischen Kirche. Man
braucht nur die Frage zu stellen: Wer hatte etwas davon? um den

«Finger Gottes» aus der Geschichte auszuschalten. Im historischen
Geschehen entscheiden nicht Sentimentalitäten, sondern das harte
Realitätsprinzip, und so wollen wir dem Reformator Luther auch
nicht weiter ankreiden, daß er sich auf die Seite der deutschen Fürsten

stellte, als diese von den «aufrührerischen» Bauern bedroht
wurden.

Als ein zweites Beispiel einer schiefen historischen Darstellung
sei der Fall «Kolumbus» herausgegriffen: Bekanntlich hatte der
kühne Genuese einst die Größe der Erdkugel unterschätzt und
gemeint, er werde Ostindien auf dem Westwege erreichen; von der
Existenz des amerikanischen Kontinents hatte er keine Ahnung. Als
Ueberbleibsel dieses Irrtums ist die Bezeichnung «Westindien» für
die Inselgruppe der Antillen anzusehen. Strindberg folgert nun aus
dem Irrtum des Kolumbus, daß dieser gleichsam als «blindes Werkzeug»

Gottes gehandelt habe. Gegen solche fixe Ideen kann man
natürlich nicht polemisieren. Der gesunde Menschenverstand stellt
allerdings die Frage, was für Motive Kolumbus bewogen haben
mögen, die für seine Zeit unerhörte Fahrt nach Westen zu wagen.
Bekanntlich hatten bereits die Kreuzzüge, die in Wahrheit Wirtschaftskriege

unter religiöser Flagge waren, den Gesichtskreis des
handeltreibenden Europas erweitert, und so ist es weiter nicht verwunderlich,

daß Kolumbus auf den Gedanken kam, den politisch
ungefährlicheren Weg nach dem Morgenlande über den Westen zu
suchen. Die folgenden Entdeckungsfahrten eines Cortez und Pizarro
galten allerdings dem Golde, nachdem die kühne Fahrt des Kolumbus

den Bann einmal gebrochen hatte.

Strindberg sieht das geschichtliche Geschehen jedoch ganz anders.
Er schreibt: «Der Heide Cäsar glaubt Nordeuropa zu romanisieren,



Nr. 11 Freidenker 319

als er es Christus entgegenführt. Die Horden der Völkerwanderung
bewegen sich von Osten nach Westen, ohne zu wissen weshalb, und
sie zerstören die verfaulten Kulturen Griechenlands und Roms, während

sie glauben, Länder zu erobern und Schätze zu gewinnen.»
(Seite 426.) Gottes Ratschluß bleibt dem grübelnden Dichter nach
wie vor verborgen, und er zerbricht sich vergebens den Kopf darüber,
warum immer wieder asiatische Menschenhorden bis ins Mittelalter
hinein Europa bedrohen, wie z. B. der Begründer 'des Mongolenreiches

Dschingis-Khan. Solche Raubzüge setzen natürlich voraus, daß
die Erde damals bereits relativ dicht besiedelt war und die seßhaft
gewordenen Völker Ackerbau und Viehzucht trieben. So wächst
denn der Anreiz für kriegerische Nomaden, sich als «Geißel Gottes»
zu betätigen, d. h. friedliche Ackerbauern zu überfallen und zu
versklaven. (Nebenbei: Die Kastengliederung in Indien ließ darauf
schließen, daß kriegerische Bergstämme die Ureinwohner unterjocht
hatten und durch ein ausgeklügeltes religiöses System in dauernder
Abhängigkeit hielten.)

Doch selbst, wenn wir von gewaltsamen Eroberungen absehen, die
ihre besonderen materiellen Hintergründe haben, geht die Entwicklung

des Menschengeschlechts ganz andere Wege als Strindberg es
sich «mystisch» zurechtlegt. Der Mensch ist «a toolmaking animal»
(Benjamin Franklin), «ein Werkzeuge machendes Tier», und der
Fortschritt der Menschheit ist der fortschreitenden Entwicklung der
Werkzeuge zu verdanken, die zugleich eine immer feiner ausgebildete

Arbeitsteilung ermöglichte. Das wurde sogar von idealistisch
orientierten Historikern — lange vor dem Sieg der materialistischen
Geschichtsbetrachtung — erkannt, und sie unterschieden mit Rücksicht

auf die Evolution der Werkzeugtechnik die großen Epochen
der Menschheitsentwicklung: Steinzeit, Bronzezeit und Maschinenzeitalter.

Das muß doch dem Dichter Strindberg bekannt gewesen
sein! Und dennoch sein Rückfall in magische Denkformen.

Er tut dies übrigens zunächst nur zaghaft, gleichsam hypothetisch.
So schreibt er z. B. auf Seite 417:

«Wenn wir die Entsteheung des Christentums betrachten, und sein Eingehen
in die Kultur des Abendlandes, so erscheint dieses weltgeschichtliche Ereignis
als eine planmäßige Handlung oder als ein wohlberechneter Feldzug, der im
voraus entworfen und nach allen Regeln der Taktik und Strategie durchgeführt
wurde.»

Also: es «erscheint» nur so, als ob. Doch bald verdichtet sich der
«Schein» im Denken des spintisierenden Dichters zu der Vorstellung,



320 Freidenker Nr. 11

daß in der Weltgeschichte ein höheres Bewußtsein waltet, das sich
als deus ex machina dirigierend auswirkt. Eine absurde Vorstellung.
Gerade die Entstehungsgeschichte des Christentums, das sich in hartem

ideologischem Kampf gegen den Mithra-Kult durchsetzt, zeigt
deutlich, daß hier soziale Momente ausschlaggebend waren, wie Karl
Kautsky in seinem «Wesen des Christentums» näher ausgeführt hat.
Zum Schluß soll noch ein Beispiel angeführt werden, das beweist,
wie sehr der «bewußte Weltwille» sich in der Wahl semer «Werkzeuge»

irren konnte. Strindberg berichtet (auf Seite 467) über die
Reformpläne des österreichischen «Volkskaisers» Joseph IL, die auf
die Beseitigung der Leibeigenschaft abzielten, aber scheiterten, weil
— wie Strindberg meint — dieser Kaiser «demokratischer war als
das Volk»:

«Das war ein Schauspiel, wie man es nie zuvor gesehen hatte; es war eine

ganz verkehrte Welt, aus der die Verständigeren hätten lernen können, daß

Könige und Untertanen nicht in absolut feindlichem Gegensatz stehen.»

Die gutgemeinten Reformen des Volkskaisers scheiterten jedoch
aus einem ganz anderen Grund: Die «befreiten» Bauern waren nicht
in der Lage, die vom Staat geforderten Steuern zu entrichten. Was
den Großgrundbesitzern leicht war, nämlich die geforderten Abgaben

zu zahlen, das wurde zum unübersteiglichen Hindernis der
Reform. Joseph II. mußte vor dem Fiskus kapitulieren und seine Reformen

auf dem Sterbebett widerrufen. Man hätte ein ganzes Heer von
Steuerbeamten gebraucht, um die bäuerlichen Einzelwirtschaften
fiskalisch zu erfassen. An dieser trivialen Tatsache scheiterte die
josephinische Aufhebung der Leibeigenschaft und nicht etwa — wie
Strindberg fabulierte — an dem Konservativismus des Volkes.

So kann man Schritt für Schritt die historischen Phantasien des

Dichters widerlegen, der nicht den leisesten Versuch unternommen
hat, um den Ablauf der Weltgeschichte auf natürliche Weise zu
erklären, wie etwa Darwin die Abstammungslehre aus der natürlichen
Zuchtwahl ableitete. Es bleibt nur noch übrig, die Frage zu erörtern,
warum die Theologen die Strindbergsche Mystik der Weltgeschichte
nicht adaptiert haben, obwohl dieselbe anscheinend ihrer Vorstellung

von einem Weltenlenker recht nahe kommt. Da ist einmal auf
eine Bemerkung des Dichters zu verweisen, die sich auf Seite 482

findet; sie lautet:

«Die Weltgeschichte sieht vielleicht grausamer aus als sie ist, und der Fürst
dieser Welt ist wohl nicht der gleiche, wie der, von dem die Bibel spricht.»



Nr. 11 Freidenker 321

Strindberg hätte sich gar nicht erst darum bemühen brauchen,
einen Trennungsstrich zwischen sich und der Theologie zu ziehen,
denn die Vertreter der Gottesgelehrtheit sind viel zu klug, um nicht
zu sehen, welche gefährlichen Fußangeln in der Lehre von einem
«bewußten Weltwillen» für den naiven Gläubigen hegen; wohl
haben sie zur Beruhigung religiöser Gemüter erklärt, daß ohne den
Willen des allmächtigen Gottes kein Sperling vom Dache fällt, doch
bräche die ganze Theorie vom Sündenfall der ersten Menschen in
nichts zusammen, wenn man den «freien Willen» der menschlichen
Kreatur leugnen würde. Das haben schon die ersten Freidenker im
18. Jahrhundert richtig erkannt; sie argumentierten: Gott hatte
den ersten Menschen verboten, vom Baum der Erkenntnis zu essen,
aber sie hielten sich nicht an dieses Gebot. Gott wird als allwissend
vorgestellt; er mußte daher im vornherein wissen, daß Adam und
Eva sein Verbot mißachten werden. Da Gott ferner allmächtig
gedacht wird, so muß man sich darüber wundern, daß er den Sündenfall

nicht verhindern konnte. Darnach bleibt nur noch die Frage,
warum Gott darauf verzichtete, von seiner Allmacht Gebrauch zu
machen, sondern die Menschen in ihr Verderben rennen ließ; da

er dies aber tat, kann er nicht als allgütig bezeichnet werden. Aus
diesem Dilemma gibt es tatsächhch keinen Ausweg, sobald man
Gott für das gesamte Weltgeschehen verantwortlich macht. Das wissen

die Theologen ganz genau, und es bedurfte nicht erst der Logik
der ersten Freidenker, um sie von der Strindbergschen Konzeption
abzuhalten. Vielmehr rechneten sie. mit der Kurzsichtigkeit des

menschlichen Denkens, die immer wieder die Gläubigen dazu
verleitet, offenkundige Widersprüche nicht mehr als solche zu
empfinden.

Diese psychologische Tatsache gilt nun auch für Strindberg selbst,
der — auf Grund des oft grausamen historischen Geschehens — zur
Annahme eines teuflischen Weltlenkers gedrängt wird. (Man denke

nur an die «Bekehrung» der heidnischen Sachsen zum Christentum,
wobei Tausende dieser widerspenstigen Heiden den Tod fanden.) So

bleibt denn zum Schluß nur noch die Frage, welche Denkhemmung
bei Stringdberg vorlag, so daß er — abgesehen von seiner ganzen
schiefen historischen Betrachtungsweise — die Widersprüche nicht
erkannte, die in seiner mystischen Konzeption lagen. Dafür gibt es

einige Anhaltspunkte in den Werken des Dichters, namentlich in seinen
selbstbiographischen Bekenntnissen: «Der Sohn einer Magd» und



322 Freidenker Nr. 11

«Die Beichte eines Toren». Wir erfahren aus diesen Schriften, in
welcher geistig zwiespältigen Familienatmosphäre Strindberg
aufgewachsen ist, und wir verstehen — oder glauben, zu verstehen — wie
sehr seine Erlebniswelt durch trübe Kindheitserinnerungen eingeengt

wurde. Doch noch liegt seine «Mystik der Weltgeschichte» wie
ein erratischer Block auf seinem intelligiblen Lebensweg und wir
suchen vergebens nach jenen «bedingten Reflexen» (Pawlow), die
eine geistige Brücke herstellen zwischen sehr realen sozialökonomischen

Tatsachen und einer zügellosen dichterischen Phantasie, die
ihnen einen überweltlichen Sinn zu geben sucht.

Da kommt uns eine andere fixe Idee des überaus reizbaren Dichters

zu Hilfe: In den meisten Werken Strindbergs äußert sich ein
krankhafter Frauenhaß. In der Szenenreihe «Nach Damaskus» heißt
es:

«Jeder gesunde Mann ist Frauenhasser, kann aber nicht leben ohne Verbindung

mit der Feindin und muß kämpfen! Alle perversen und unmännlichen
Männer sind Frauenverehrer!»

Vergleicht man diese aggressive Sprache etwa mit der «Kreutzersonate»

von Leo Tolstoi, wo ja auch die Existenz einer «Art Kampf
der Geschlechter» zugegeben wird, so erkennt man den gewaltigen
Unterschied beider Dichterpersönlichkeiten. Der bekannte Psychiater

Prof. E.Kretschner (Marburg), der durch sein Buch «Körperbau
und Charakter» (1921) weltbekannt geworden ist, hat das Rätsel des

Strindbergschen Frauenhasses gelöst. In einer Abhandlung, die sich
in dem von Graf E. Keyserling herausgegebenen «Ehebuch» findet,
führt Kretschner näher aus, daß Strindberg feminin veranlagt war
und sich daher dazu gedrängt fühlte, die maskuline Komponente
seines Wesens übermäßig zu betonen. Das war ihm selbst natürlich
nicht bewußt, sondern er bringt immer wieder vernunftmäßige
Begründungen vor, um die Minderwertigkeit der Frau darzutun, die —
nach seiner Auffassung — sich geistig an dem Mann emporrankt, so
daß dieser zu ihrem «Gläubiger» wird. Es hat auch sonst verschiedene

Frauenhasser gegeben, doch es wäre psychologisch gänzlich
abwegig, dieselben mit Strindberg in einen Topf zu werfen. So ist z. B.
der Frauenhaß des Philosophen Arthur Schopenhauer grundsätzlich
anders zu erklären: er fühlte sich von seiner Mutter, die sich der
Schriftstellerei verschrieben hatte, vernachlässigt. Grund genug, daß
sich der nach dem Alleinbesitz der Mutter strebende Sohn über
diese Schriftstellerei höchst abfällig äußerte. Als aber seine Mutter



Nr. 11 Freidenker 323

sich einen Hausfreund zulegte, da war für Schopenhauer das Maß
voll, und er reagierte seinen Unmut dadurch ab, daß er der ganzen
Frauenwelt einen unerbittlichen Kampf ansagte. Vielleicht ist sogar
der ganze Pessimismus Schopenhauers auf diese Weise zu erklären.
Auch bei Strindberg finden sich interessante Ausstrahlungen seines

Frauenhasses, z. B. in seiner «Gespenstersonate».

Für unser Thema kommt besonders in Betracht, daß sich die
mystischen Neigungen Strindbergs in der Vorstellung eines «bewußten
Weltwillens» verdichteten. Wir müssen bis auf Dostojewski zurückgehen,

um zu einer psychologisch halbwegs brauchbaren Parallele
zu gelangen; dieser Dichter litt an einem unbändigen Vaterhaß, aber
gerade deshalb unterwarf er sich politisch dem «Väterchen» Zar.
Auch Gott ist ein Vatersymbol, und Dostojewski hatte zeitlebens für
Religion etwas übrig, obwohl er das Wort von der «himmlischen
Schnapsbude» geprägt hat. Nun, Strindberg haßte seinen Vater
nicht, obwohl er als «Sohn einer Magd» unter dem Druck seines
standesbewußten Vaters aufgewachsen war; vielmehr identifizierte
er sich weitgehend mit seinem Vater, was durch seine feminine
Veranlagung gefördert wurde. Da mochte er denn auf diesem Umweg
zu der Vorstellung eines göttlichen Weltlenkers gelangt sein. Seltsam
sind die Wege verdrängter Neigungen und Abneigungen. H.

Es hat den Philosophieprofessoren noch nie an authentischen
Nachrichten vom Dasein Gottes und seinem Verhältnis zur Welt
gefehlt, in deren ausführlicher Mitteilung nach ihnen das Philosophieren

ganz eigentlich bestehen soll. Allein, wie man sagt, «kupfernes

Geld — kupferne Ware», so ist dieser bei ihnen sich von selbst

verstehende Gott eben auch danach. Er hat weder Hand noch Fuß.
Darum halten sie mit ihm so hinterm Berge oder vielmehr hinter
einem schallenden Wortgebäude, daß man kaum einen Zipfel von
ihm gewahr wird. Wenn man sie nur zwingen könnte, sich deutlich
darüber zu erklären, was bei dem Worte Gott so eigentlich zu denken

sei, dann würden wir sehen, ob er sich von selbst versteht.

Arthur Schopenhauer


	Mystik der Weltgeschichte

