
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 10

Artikel: Die Religionsphilosophie Max Schelers

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


296 Freidenker Nr. 10

Die Religionsphilosophie Max Schelers

Von Dr. Hans Titze

Mancher Leser wird bei diesem Titel sagen : «Schon wieder
Philosophie, das ist für mich zu schwer, das lese ich nicht. Was haben
wir Freidenker denn mit Philosophie zu tun. Wir denken mit
gesundem Menschenverstand, einfach, schhcht und menschlich; wir
brauchen keine komplizierte Philosophie.»

Dazu ist erst einmal zu sagen, daß «Denken mit gesundem
Menschenverstand, einfach, schlicht und menschlich» im Grunde genommen

ja bereits Philosophie ist. Ja, sie sollte sogar die einzig
mögliche Philosophie sein. Anders als mit gesundem Menschenverstände
denken kann man nicht, sonst ist es eben nicht gesund. Wer
Philosophie in diesem Sinne ablehnt, der denkt überhaupt nicht und das
ist für den Menschen ein Widerspruch, da des Menschen eigentliche
kennzeichnende Eigenschaft ja die Fähigkeit zu denken ist. Ja, ich
behaupte sogar, jeder Freidenker muß ein Philosoph sein, weil er
ja «Denker» ist. Er soll sich ja durch Denken eine Weltansicht
bilden. Aus diesem Grunde halte ich es für sehr wünschenswert, wenn
sich der Freidenker auch mit den Gedanken anderer beschäftigt, sie
kennen zu lernen versucht und natürlich auch kritisiert. Wir dürfen
nicht in den Fehler verfallen, nur das kennen lernen zu wollen, was
unserer Ansicht im wesentlichen entspricht, sondern wir müssen
auch die Meinung des Gegners kennen lernen, um unsere daran zu
prüfen und zu festigen.

Oft sind nämlich die Gedanken über die letzten Dinge von einer
besonderen Gefühlstiefe. Es mischt sich reines Gefühl mit
verstandesmäßigen Ueberlegungen. Daher ist es nicht leicht, mit nur
logischen Mitteln, die ja dem Verstand allein zur Verfügung stehen,
Gedanken über die Rehgion zu widerlegen. Wir Freidenker haben
bis in die heutige Zeit vielfach den Fehler gemacht, nur auf dem
Gebiete der Erkenntnis, insbesondere der Naturerkenntnis, gegen
die Religion vorzugehen und dabei nicht berücksichtigt, daß die
Philosophen mindestens seit Kant längst wissen, daß die Fragen
der Religion nicht auf dem Gebiete der Erkenntnis, sondern des

Fühlens und Wollens, des Innenmenschlichen entschieden werden.



Nr. 10 Freidenker 297

Hier gelten aber andere Gesetze, und das bedingt die Schwierigkeit,
die Fragen völlig zu klären. Aber es geht trotzdem ; und dies soll an
dem Beispiel der Religionsphilosophie Max Schelers gezeigt werden.

Wer war Scheler? Ein deutscher Philosoph, der von 1874 bis 1928

lebte, also 54 Jahre alt wurde. Er wirkte an den Universitäten Jena,
München, Köln und Frankfurt. Seine philosophische Arbeit zeichnet

sich besonders durch .immer wieder neue Kritik auch seiner
eigenen Ansichten aus. Dies ist sicherlich ein Vorteil. Wie
überhaupt jeder Mensch, und nicht nur im Philosophischen, immer
wieder seine Ansicht kritisch überprüfen soll, wenn er neue
Erfahrungen macht oder Erkenntnisse hört. Man soll daher niemanden
verurteilen, der seine Meinung wechselt. Wenn er dies nach
sorgfältiger ehrlicher Prüfung tut, ist dies lobenswert, natürlich nicht,
wenn er nur äußerlich, um des persönlichen Vorteils willen, die
Fahne (oder Partei) gewechselt hat. Gerade die großen Geister
zeichnen sich durch eine gewisse Beweglichkeit ihrer Ansichten aus.
Es ist keinem Menschen möglich, zur letzten umumstößlichen Wahrheit

vorzudringen. Dazu reichen seine Fähigkeiten nicht aus. So

zeigt auch Scheler einen beständigen Wechsel in seinen Ansichten.
Ursprünglich Neukantianer, wandte er sich, nachdem er die
Phänomenologie Husserls kennen gelernt hatte, dieser zu und wandte
diese zuerst auf die Ethik, dann auf die Religion an. Dann beschäftigte

er sich mehr mit den konkreten Dingen und den Ergebnissen
der Einzelwissenschaften. Er wendet sich vom Idealen dem Realen
zu. Dies konnte auf seine philosophischen Ansichten nicht wirkungslos

bleiben. Besonders in seiner Metaphysik und der Religionsphilosophie

schlägt sich dies nieder und hat zu einer wesentlichen Aen-
derung und Erweiterung seiner Gedanken geführt.

Wie ist nun Schelers Religionsphilosophie? Man kann auf Grund
der dauernden Weiterentwicklung der geistigen Arbeit Schelers
deutlich zwei Etappen in seiner Religionsphilosophie unterscheiden ;

die erste ist in seiner Schrift «Vom Ewigen im Menschen» niedergelegt

und zeigt deutlich ein tiefes systematisches Eindringen in die
Probleme, wenn auch eine nur wenig übersichtliche Ordnung seiner
Gedanken. Die zweite ist besonders in seiner letzten Schrift «Die
Stellung des Menschen im Kosmos» als Bestandteil seiner Anthropologie

mitgeteilt.
Wir wollen beide Stufen getrennt behandeln und kritisch

beleuchten.



298 Freidenker Nr. 10

Scheler beginnt mit einer Betrachtung der Metaphysik und
Religion. Das Wesentliche ist hierbei, daß er einen klaren Trennungsstrich

zwischen beide zieht. Metaphysik und Religion sind
grundsätzlich verschieden. Es werden u. a. Unterschiede im Ziel, im Weg,
im Gegenstand, in der Gewißheit festgestellt. Metaphysik ist für
Scheler eine Sache der Forschung, sie ist Philosophie. Es wird mit
Begriffen gearbeitet, man versucht, sich mit logischen Mitteln an die
letzten Dinge irgendwie heranzuarbeiten. Da im Gebiet der
Metaphysik empirische Tatsachen fehlen, so sind ihre Ergebnisse im
besten Falle wahrscheinlich, eine Gewißheit kann nicht festgestellt
werden. Man kann wohl über die letzten Dinge, das Sein, warum
überhaupt etwas ist und nicht nichts, über den Urgrund der Welt
und des Weltgeschehens, also die Frage, worauf sich die Welt
aufbaut, warum sie existiert, nachdenken, man kann darüber sprechen,
man kann Widersprüche in den letzten Dingen feststellen, man kann
sie zu lösen versuchen mit Hilfe der Dialektik. Mit exakten deduktiven

Schlüssen kommt man nicht weiter, was schon Kant gewußt
hat. Die Dialektik ist aber nach Kant Logik des Scheins. Und daher
können Gegenstände der Metaphysik nie Gewißheit haben. Das
meint auch Scheler.

Bei der Rehgion handle es sich aber um eine Gewißheit des Glaubens,

die von vornherein feststeht und unerschütterlich sei und tief
im Gefühl des Menschen wohne.

Die Metaphysik kann Gott nur als Weltgrund, als das Absolute
mit den Mitteln der Vernunft zu erfassen suchen. Sie gelangt nie
zu einem persönlichen Gott. Die Religion will aber einen persönlichen

Heilsgott, dem der Mensch vertrauen kann, in welchem er
sich geborgen fühlt, der ihm Halt und Stütze sein kann. Dies kann
man nur glauben, aber nicht vernunftgemäß abgeleitet werden. Dieser

Glaube kommt aus dem Innermenschlichen als gefühlte Gewißheit.

Er rührt von Gott selbst her. «Alles Wissen über Gott, ist Wissen

durch Gott». Diese rehgiöse Erfahrung ist ursprünglich und
kann nicht von etwas anderem abgeleitet werden. Das bedeutet
dasselbe, als wenn man sagt, sie sei eine Offenbarung, nur nicht in
äußerem Zeichen, sondern im Innern der Menschen. Gott ist hierbei,
wie in jeder Religion, unendlich, allwirksam, heilig durch sich
selbst, also die Ursache seiner selbst.

Metaphysik ist das Gebiet des Forschers. Religion das Gebiet des

Heiligen.



Nr. 10 Freidenker 299

Der Metaphysik liegt der faustische Trieb zur Erkenntnis
zugrunde, der Religion das Heilsbedürfnis des Menschen. Nur die
Grundlage beider, nämlich Gott selbst, sei die gleiche. Das religiöse
Erleben ist nach Scheler bereits überall dort vorhanden, wo man
sich ein Vorbild oder Lebensziel macht. Die Aufstellung eines
Lebenszieles, das Suchen nach Lebensaufgaben sei veranlaßt durch das

rehgiöse Urerlebnis im Innermenschlichen. Es könne aber entarten.
So hat es religiöse Ursachen, wenn man sein Leben mit dem Trachten

nach Geld, nach Frauen, oder sonstigen irdischen Dingen, zu
erfüllen sucht, nur werde man irgend wann einmal von dieser
Lebensaufgabe enttäuscht werden. Nur das bewußte Erfülltsein von
Gott sei ohne Enttäuschung möglich. Er meint gerade durch die
Enttäuschung über die irdischen Götter gelange man zu Gott.

Wie kann aber der Mensch Gott erleben? Die Sinne taugen hierfür

nicht, der Verstand ebenfalls nicht. Scheler geht nun hier auf
die Wesensschau Husserls ein und meint, daß ein intuitives Erlebnis
möglich sei, ein Schauen Gottes als Urerlebnis, ein Fühlen, Erleben
nur im Innermenschlichen, ein intuitives Ganzheitserleben. Dies sei
weder psychologisch noch erkenntnismäßig irgendwie zu begreifen.
Es erfasse den ganzen Menschen.

Religion ist danach etwas gegenüber jeder Wissenschaft und der
Metaphysik Selbständiges; sie bestehe aus sich heraus, autonom und
unabhängig.

Wissen und Glauben sind also scharf getrennt. Ein Uebergreifen
beider Gebiete ist nicht möglich. Da jedes Dogma ein Wissen ist, ist
also Schelers Religionsphilosophie undogmatisch, was einen wesentlichen

Vorteil gegenüber den kirchlichen Ansichten darstellt.
Dies ist in großen Zügen die erste Stufe von Schelers

Religionsphilosophie, t '

Was haben wir als kritische Menschen hierzu zu sagen? Kritik
darf nicht nur ablehnen, sondern sie muß auch positiv sein. Beides
können wir hier machen. Zustimmen können wir seiner scharfen
Trennung von Metaphysik und Religion. Kant hat die Religion aus
dem Gebiet der Erkenntnis, der theoretischen Vernunft hinausgeworfen,

sie blieb bei ihm im Gebiet der praktischen Vernunft, im
Wollen und den Antrieben des Menschen. Kant verwarf eine
Metaphysik als «Blendwerk des Scheins» überhaupt, er ließ sie nur gelten

als Wissenschaft, die außerhalb der Erfahrung steht, in der
Mathematik und der «reinen» Mechanik. Für ihn war die Meta-



300 Freidenker Nr. 10

physik wenigstens teilweise auch Religion. Scheler geht weiter, er
wirft die Religion aus der Metaphysik völlig hinaus, wobei er die
Metaphysik als Problemstellung entsprechend der Ansicht der
modernen Philosophie gelten läßt und auch für wichtig hält. Hiergegen
ist von unserem Standpunkt aus nichts zu sagen. Im Gegenteil,
wir können hier einen Fortschritt sehen, da dadurch für uns die
Metaphysik gewissermaßen wieder salonfähig wird. Sie ist frei von
Dogmatik, frei vom religiösen Gottesbegriff, sie ist in diesem Sinne
frei von Gefühlen und Vorurteilen geworden. Aber was ist dann die
selbständig gewordene unabhängige Religion noch? Sie gehört zum
Innermenschlichen allein. Wie kann man einen außermenschlich
existierenden Gott innermenschlich als Gewißheit erleben? Wie
kann der Mensch als Ganzes in Gott sein Heil suchen, wenn
Erkenntnis und metaphysischer Forscherdrang ausgeschieden wird?
Das Ganze umfaßt doch dieses auch. Hier sind offenbar deutlich
Widersprüche und Schwierigkeiten vorhanden. Weiter, kann etwas
Innermenschliches außerhalb psychologischer Betrachtung liegen,
wo doch gerade die Psychologie die Lehre von den seelischen Kräften

und Funktionen sein will?
Das Innermenschliche liegt im Gebiet des Fühlens und Wollens.

Dies zu untersuchen, ist Sache der Psychologie. Warum soll aber das

rehgiöse Gefühl nicht zu den anderen Gefühlen gehören? Die
Tatsache der Offenbarung genügt nicht, um es selbständig zu machen.
Denn wir erleben nur ein sogenanntes religiöses Gefühl, daß dies

von Gott kommt, fühlen wir nicht, Scheler behauptet dies nur. Es

bleibt eine Behauptung und es gibt nichts, was diese Behauptung
irgendwie stützte und rechtfertige. Jedes Gefühl aber kann psychologisch

untersucht werden und seine Herkunft irgendwie ermittelt
werden. Scheler spricht von einem unmittelbaren Gottesbewußtsein.
Dies mag ein Erlebnis sein, ist aber keine Erfahrung. Eine innere
Erfahrung kann es nicht geben, weil Erfahrung von außen kommen
muß. Ein Erlebnis dagegen kann wohl nur innerlich sein, aber dann
ist es durch den Menschen selbst bedingt. Die Verbindung des

Inneren mit einem außen seienden Gott fehlt. Die Behauptung einer
unmittelbaren Gottesgewißheit bleibt daher Behauptung. Man kann
nur sagen, daß man etwas erlebt, aber man kann nicht sagen, daß
dies von einem Gott herrühre. Es ist auch nicht einzusehen, warum
die Religion abgetrennt auf sich selbst stehen kann. Sobald man
aber dieses religiöse Gefühl psychologisch erklären kann, so fällt



Nr. 10 Freidenker 301

dieses Gedankengebäude in sich zusammen. Die Tiefenpsychologie
versucht es als Erziehungsprodukt aus der Jugend zu erklären. Man
sieht, daß solche Möglichkeiten bereits da sind und gut empirisch
aus vielen Beobachtungen begründet sind. Scheler selbst hat schon
seiner eigenen Ansicht bereits die Möglichkeit einer Unterstellung
unter die Psychologie gegeben, weil er ja sagt, daß der religiöse Akt
sich auch in falschen Götzen, wie Geld, Frauen, politischen Idealen,
dem unendlichen Wissen, zeigt. Hier liegen nun wirklich psychologische

Funktionen vor und warum soll der auf Gott gerichtet
religiöse Akt nicht psychologisch sein können? Hier liegt sicherlich die
Schwäche des von Scheler aufgebauten religiösen Systems. Wir
begrüßen die scharfe Trennung von Metaphysik und Religion, wir
halten die Beschränkung des religiösen Gefühles auf das
Innermenschliche für richtig, aber wir können nicht einsehen, warum
man dieses nicht psychologisch erklären darf. Wenn wir es aber
versuchen, dann entlarvt es sich als eine ganz banale Gewohnheit
infolge in der Kindheit aufgenommener Vorurteile. Scheler war
damals offensichtlich nicht kritisch genug, um dies zu sehen.

Diese Schwierigkeiten haben auch auf der kirchlichen Seite
Bedenken hervorgerufen. Wenn auch ein Teil der Theologen von dem
Gedanken der Selbständigkeit des Religiösen gegenüber Wissenschaft

und Metaphysik eingenommen ist, so lehnen ihn andere ab.
Sie merkten richtig, daß in dieser Ansicht eine Subjektivität steckt,
die unvereinbar mit der Gewißheit von einem allmächtigen Gotte
sei. Ein Erlebnis im Innern könne nicht objektive Wahrheit
gewährleisten.

Aber wir sagten schon, daß diese in der Schrift «Vom Ewigen im
Menschen» niedergelegten Gedanken nur die erste Stufe der Scheler-
schen Religionsphilosophie seien, und in der Tat kommt Scheler später

zu andern Gedanken, die sicherlich auch durch eine Kritik an
seinen eigenen Gedanken entstanden sind. Diese neuen Gedanken sind
in der Anthropologie Schelers, die er «Die Stellung des Menschen
im Kosmos» genannt hat, niedergelegt. Dies ist kein Zufall. Denn
tatsächlich haben sich die Gedanken aus den Betrachtungen über
den Menschen ergeben. Besonders die Frage des Geistes ist es, die
ihn hierbei beschäftigt hat, und worüber er auch besondere und
bemerkenswerte Gedanken geäußert hat. Sie sollen hier kurz erläutert

werden, da sich hierauf seine neuen Gedanken über Gott und
Rehgion aufbauen.



302 Freidénker Nr. 10

Zunächst muß «Geist» von «Seele» unterschieden werden. Seele
und Körper sind bei Scheler eine Einheit und nur zwei Seiten ein
und desselben Lebensvorganges. Dies ist ganz in unserem Sinne.
Seele und Körper sind nur verschiedene «Zugangsweisen, die wir
in unserer Erfahrung und Lenkung zu ein und demselben ontisch
einheitlichen Lebensprozeß haben». Leben und Lebenserscheinung
darf nicht in psychische und physische Funktion geteilt werden, es

ist eine Einheit. Diese psychischen Funktionen faßt Scheler ziemhch
weit. Alles, was seine «Tätigkeitsenergie aus der lebendigen
Triebsphäre bezieht»: das umfaßt auch die Intelligenz und das Denken,
soweit es Mittel zur Erreichung einer Triebbefriedigung ist. Diesen
seelischen Akten stellt nun Scheler geistige Akte entgegen. Diese
gehören nur dem Menschen an. Das Tier kennt sie nicht. Geist ist
die Fähigkeit sich alles vergegenständlichen zu können. Er schafft
Vorstellungen und Bilder von Dingen. Er macht sie bewußt. Aber
es ist noch mehr, er kann auch entgegenständlichen, er macht Ideen,
er abstrahiert, er kann abstrakt denken. Aber auch diese Fähigkeiten

stehen nicht — wie bei Klages — hn Gegensatz zum Leben,
sondern ergänzen sich. Wesentlich ist bei Scheler, daß dieses
geistige Denken eine menschliche Fähigkeit ist, die mit der
Menschwerdung beginnt und mit ihr aufs engste verbunden ist. Es entsteht
im Laufe der menschlichen Entwicklung durch das Erkennen der
Umwelt immer mehr die Frage nach dem «Warum» der Welt. Warum

ist sie und warum ist sie nicht nichts? Das ist die alte metaphysische

Frage. Auf zwei Wegen, ähnlich wie bei der ersten Stufe
seiner Rehgionsphilosophie, versucht man sie zu lösen (ohne es zu
können), durch Erkenntnis, mit HiKe des Geistes oder durch Suche
nach Schutz und Rettung aus dieser Ungewißheit, das erste ist die
metaphysische Forschung, das zweite ist die Rehgion. Man erkennt
die Dinge der Umwelt als außer sich bestehend, so muß auch das

Allerletzte außerhalb sein.

Diese Vorstellung entsteht aber mit den geistigen Fähigkeiten
zusammen. Man sucht das Letzte immer gerade hinter den Dingen, die
man begriffen hat. Ursprünglich steht daher das Rehgiöse schon
hinter den einfachsten Dingen, später aber schiebt sich alles dies
weiter hinaus, so muß sich die Religion von der Volksreligion zur
Stifterreligion entwickeln, so fühlt sich der Mensch zuerst als Sklave
Gottes, später erst als Kind Gottes. So, meint nun Scheler, wächst
Gott selbst mit der geistigen Fähigkeit, Gott zu erfassen, mit. Der



Nr. 10 Freidenker 303

werdende Geist im Menschen läßt selbst auch Gott werden. Gott
ist nur soweit Gott, als der Mensch ihn begreifen kann.

Man sieht den großen Unterschied gegenüber der ersten Stufe.
Dort Gott als das Vollendetste, der sich dem Menschen anbietet, so
daß er ihn unmittelbar wahrnimmt. Hier entsteht Gott mit den
geistigen Fähigkeiten mit. Er wird erst, er ist immer. Das letzte, wirkliche

«Sein» ist überhaupt nicht gegenstandsfähig. Die Gottesvorstellung

bleibt auch hier im Innermenschlichen, aber sie ist jetzt
diesem angepaßt, obwohl Gott außerhalb existiert. Man nennt dies

pantheistische Gottesauffassung.
Was haben wir hier nun zu kritisieren. Wir begrüßen die Gedanken
der Einheit von Leib und Seele. Wir sagen nichts dagegen, daß der
Geist entstand, als der Mensch Mensch wurde. Denn die geistigen
Fähigkeiten sind wirkhch die Kennzeichen des Menschen gegenüber
der anderen Lebewesen. Daß Scheler Gott selbst mit dem Geist
entstehen läßt, erscheint uns gegenüber den Anschauungen der ersten
Stufe ein Fortschritt. Denn damit wird wenigstens ein Teil unserer
ersten Kritik berücksichtigt, als wir sagten, aus dem Innermenschlichen

kann nicht auf Aeußeres geschlossen werden. Zwar ist Gott
immer noch außen (transzendent), aber er ist den Möglicheiten
des menschlichen Geistes angepaßt, er ist damit ein unfertiger
Gott. Die Folgerung allerdings zog Scheler nicht, daß dies gar kein
Gott mehr sein kann. Vielleicht hätte er sie gezogen, wenn er länger
gelebt hätte. Auch die Theologen haben ihm dies bereits gesagt, sie

könnten einen unfertigen Gott nicht ertragen. Hierauf antwortete er
mit dem auch für uns bedeutsamen Ausspruch:

«Metaphysik ist keine Versicherungsanstalt für schwache
stützungsbedürftige Menschen. Sie setzt bereits einen hochgemuten
kräftigen Sinn im Menschen voraus.»

Hierzu können wir nur sagen, daß die Zeit gekommen ist, daß der
Mensch trotz der Erkenntnis, das Letzte nicht als Religiöses
anerkennen zu können, sondern höchstens als Substanzbegriff unbekannten

Wesens, ohne Angst leben kann. Sein in das Dasein Geworfensein

ist keine Qual, sondern ein Ansporn aus eigener Kraft, mit
eigenem freien Willen, sein Leben zu gestalten.

Scheler zog die letzte Konsequenz nicht. Ein innermenschliches
Erleben gibt es sicher, das sind Erfahrungstatsachen. Jeder Mensch
hat irgend wann, in verzweifelten oder erhebend begeisterten



304 Freidenker Nr. 10

Situationen das Erleben gehabt, allein auf sich gestellt zu sein. See-

lenschmerz und höchste Freude, Gefühle der Ohnmacht und der
Ueberwindung sind unbestreitbare Tatsachen, aber sie weisen als
Gefühle nicht nach einer transzendenten Welt, sie bleiben im
Menschen als Gefühle. Es sind deswegen kerne religiösen Gefühle, weil
sie nicht an die Vorstellung eines höheren Wesens gebunden sind.
Sie bestehen für sich in ihrer Härte und ihrer Schönheit. Der
Mensch muß dann nach seinem eigenen Verantwortungsgefühl handeln

in autonomer Weise.
Es schien mir richtig, die Gedanken Schelers niederzuschreiben,

einmal, weil sie in der Literatur nicht in der richtigen Bewertung
wiedergegeben worden sind. Meist sind es Kirchenvertreter, die über
ihn schreiben. Einmal aber auch um dem freigeistigen Menschen zu
zeigen, was für Gedanken es in der Philosophie über die Rehgion
gibt, und daß diese keineswegs leichtsinnig hingeschrieben sind,
sondern unbestreitbar eine weitgehende Tiefgründigkeit besitzen, vor
der man Achtung haben soll. Die Betrachtung zeigt aber weiter, daß
die Philosophie weiter ist, als mancher von uns glaubt. Und schließlich,

daß es nicht nur die wissenschaftlichen Argumente sind, die
man gegen die Religion anführen darf, sondern daß es Fragen des

Gemütes, des Innermenschlichen sind, die die letzte Entscheidung
geben. Wissenschaft beseitigt Dogma und formale Vorschriften, aber
wissenschaftliche Erkenntnis ist nicht allein das Gebiet menschlichen

Geistes und menschhcher Seele. Es gibt noch Gefühle, Triebe,
Werte, Empfindungen, auch sie wollen berücksichtigt werden und
bestimmen das Leben. Hier den richtigen Weg weisen, ist viel schwerer,

da man mit rationalen Mitteln nicht an sie herankommt. Aber
auch hier müssen wir mitwirken, die Art und Herkunft der
Gefühle zu entdecken. Wir müssen Verständnis dafür wecken, daß
Gefühle menschlich sind und nicht, durch unmittelbare Einwirkung
einer Gottheit entstehen können. Wir müssen aber auch in dem
Menschen das Vertrauen stärken, daß ein Leben ohne das Gefühl
des Geborgenseins in einem höheren Wesen möglich ist, und daß

wir die Kraft haben unser Leben aus uns selbst in freier
Selbstbestimmung zu formen, daß dies aber keine Vergottung des
Menschen ist, sondern ein Wachsen des Verantwortungsbewußtseins.
Dann ist auch ohne doktrinäre Bevormundung eine menschliche

Ordnung möghch, bei der die Zufriedenheit der einzelnen Individuen

gewährleistet ist.


	Die Religionsphilosophie Max Schelers

