
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 10

Artikel: Erasmus von Rotterdam

Autor: Rattner, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410565

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410565
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


¦ ORGAD Ö£R FR€lö€16TlöenI UeR€1131ÇUI2Q Ö€R SCßü?€lZ

Erasmus von Rotterdam
Von Dr. Josef Rattner, Zürich

Ueber das Leben des Erasmus von Rotterdam sind wir unterrichtet
durch die Darstellung eines seiner getreuesten Schider und

Mitarbeiter, des Elsässers Beatus Bild aus Rheinau, genannt Beatus
Rhenanus (1485—1547). Rhenanus gab nach Erasmus' Tod dessen

Origenes-Uebersetzung heraus und widmete diese im Sinne des
Toten dem Körner Erzbischof Hermann von Wied; später veröffentlichte

er eine neunbändige Gesamtausgabe der Erasmischen Werke,
diesmal mit einem Widmungsbrief an Kaiser Karl V., worin er
Leben und Werke des großen Rotterdamers schüdert. So schreibt
er dem Kaiser: «Erasmus wurde geboren in einem der ersten
Regierungsjahre Deines Urgroßvaters Friedrich HL, am 28. Oktober,
zu Rotterdam in Deiner niederdeutschen Provinz Holland. Daß dort
seine Wiege stand, wird immer der Stolz Rotterdams bleiben und
wird die Stadt allen Gebildeten wert machen. An zweiter Stelle
rühmt sich seiner die Stadt Deventer, denn sie hat ihn in ihre
Schule genommen.» Diese Bemerkung gibt uns keine Gewißheit, in
welchem Jahre Erasmus geboren wurde; er selber wußte es nicht
genau und gab zeit seines Lebens verschiedene Zahlen an, worunter
das Jahr 1467 als das wahrscheinlichste gilt. Als unehelicher Sohn
eines gewissen Gerhard geboren, gibt er sich den griechisch-lateinischen

Namen Desiderius Erasmus, dem er noch als Hinweis auf
seinen Geburtsort «Roterodamus» beifügt. Seine Eltern sterben früh
— Verwandte bringen den durch die Kapitelschule zu Deventer

erzogenen Knaben nach Herzogenbusch, wo sie ihn zum Eintritt ins
Kloster zu bewegen versuchen, nach Erasmus deshalb, weil sie sich

* Vorabdruck aus dem diesen Herbst im Verlag Ernst Reinhardt (Basel)
erscheinenden Buch «Große Pädagogen», auf das wir nach Erscheinen noch zu
sprechen kommen. Preis voraussichtlich Fr. 8.65.

39. JAHRGANG

N R. 10 — 1966

1. OKTOBER



282 Freidenker Nr. 10

seiner Erbschaft bemächtigen wollten. Dem Drängen seiner
Vormünder nachgebend, wurde Erasmus ohne jegliche Neigung
Augustinermönch, doch sein Aufenthalt hn Kloster führte lediglich dazu,
daß er gegen die Mönchsorden eine fanatische Abneigung erhielt.
Diese Verachtung des Ordenswesens begleitete mit derartiger Treue
seinen Lebensweg, daß Voltaire in seinem «Versuch über die Sitten
und den Geist der Nationen» sagen durfte: «Erasmus hat in den
meisten seiner Schriften — obwohl oder eher gerade weil er lange
Zeit Mönch gewesen war — die Mönche derart lächerlich gemacht,
daß sie sich davon nicht mehr zu erholen vermochten.»

Der junge Gelehrte mußte es als eine Erlösung aus der
Klostergefangenschaft betrachten, als ihn der Bischof von Cambrai als
Sekretär zu sich berief, weil er nämlich aus den Briefen des Erasmus

ersah, «daß er einen gebildeten, sprachgewandten und feinen
Menschen vor sich habe, der gute Dienste leisten und dem Gefolge
einen vornehmen Anstrich geben könne». Derselbe Bischof, von
Erasmus nicht zu Unrecht «anti-maecenas» getauft, rüstet ihn mit
einem dürftigen Stipendium aus, womit er in Paris die scholastische
Philosophie studieren soll. Das streng geführte, aber nichtsdestoweniger

überaus schmutzige Kollegium Montaigu nimmt den jungen
Gelehrten auf, der jedoch dieser Schule — in der Menschen und
Flöhe zu nahe beieinander wohnen — bald den Rücken kehrt. Er
wird Hauslehrer eines englischen Grafen, der ihn nach Oxford
mitnimmt, wo er die Bekanntschaft des ihm zeitlebens durch engste
Freundschaft verbundenen Thomas Morus macht. In Oxford findet
Erasmus, was ihm heb und teuer ist : die Gemeinschaft mit frei
denkenden Männern, die Gunst der Mächtigen und den geistreichen
Gedankenaustausch, an dem Gelehrter und Weltmann in gleicher
Weise Anteil haben. Von England, das er nicht genug zu rühmen
weiß, kehrt er nach Paris zurück, wo er zwar unabhängig, aber auch

arm ist; auch seine vom Lesepublikum begeistert aufgenommene
«Sprichwörter-Sammlung» vermag zunächst diese Armut nicht zu
beseitigen. Um der Sicherung seiner Studien willen sendet er
zahlreiche Bittschriften an die verschiedensten Gönner, wie er es auch
in späteren Jahren nicht verschmäht, seiner Geldverlegenheit durch
Widmungen und Schmeichelbriefe — auch hierin beweist er sich
als grandioser Stilist — abzuhelfen: seine Auffassung war, daß die
Reichen und Mächtigen der Welt verpflichtet seien, dem Gelehrten
für seine Arbeit sorglose Muße zu ermöglichen. Wie weit er sich



Nr. 10 Freidenker 283

hierbei seiner persönlichen Sendung bewußt war, zeigt etwa sein
Schreiben an den Hofmeister einer Gräfin, den er um Fürsprache
bei seiner Herrin ersucht: «Suche der Dame begreiflich zu machen»,
so schreibt er ihm, «einen wieviel größeren Ruhm ich ihr durch
meine Schriften bringen werde als die andern Theologen, die sie

unterstützt; denn jene geben in ihren Predigten nur Alltagsgewäsch
zum besten, ich dagegen schreibe für die Ewigkeit; jene werden mit
ihrem faden Geschwätz nur in einer oder der andern Kirche gehört,
meine Bücher aber werden von Lateinern und Griechen und von
allen Völkern auf dem weiten Erdenrund gelesen werden. Sage ihr,
solche ungebildete Theologen gebe es überall in sehr großer Menge,
meinesgleichen dagegen werde in vielen Jahrhunderten nur einer
gefunden.»

Von überall Geschenke und Gaben annehmend, ließ sich Erasmus
irgends verpflichten, denn nichts galt ihm höher als seine
Unabhängigkeit, an der er so leidenschaftlich hing, daß er lieber hätte
sterben wollen als sie preiszugeben. Er wußte wohl, daß jegliche
Bindung oder Dienstbarkeit die Freiheit des Schriftstellers
einschränkt — ihm aber ging es darum, frei zu denken und zu sagen,
was er für richtig hielt. Und kein Schriftsteller der Zeit durfte sich
so viel herausnehmen wie Erasmus, der es wie kaum ein anderer
verstand, «lächelnd die Wahrheit zu sagen»: sein Spott entzückte
nicht selten die Verspotteten, und seine Ironie gab sich stets so

anmutig und geistreich, daß es schwer fiel, ihr zu widerstehen.
Dennoch wäre es verfehlt zu glauben, daß Erasmus in den Fragen der
Wahrheit und Wissenschaft nur ein Spiel gesehen habe und daß er
die Form über den Inhalt, dasAesthetische über das Ethische stellte.
Von seiner stillen Gelehrtenstube aus beobachtete er scharfen Blik-
kes das Leben und Treiben seiner Zeitgenossen; Mißbrauch und 1

Mängel seines Zeitalters prüfte er mit dem Auge der Vernunft, um
schmerzlich genug zu erkennen, wie mächtig die Barbarei sich dem
Aufstieg des Humanen entgegensetzt. Den Menschen aus den Fessehi
der Unwissenheit zu befreien, ihn durch Schulung und Bildung
wahrhaft «menschlich» — d. h. gerecht, friedhebend und weise —
zu machen, das war das Ethos des Erasmus; in diesem Sinne kann
er als ein «Aufklärer» gelten, ein Vorläufer des 18. Jahrhunderts,
den Nietzsche mit Petrarca und Voltaire in eine Reihe stellt, indem
er davon spricht, daß man die «Fahne der Aufklärung» mit diesen
drei Namen weitertragen müsse.



284 Freidenker Nr. 10

Im aufklärerischen Geist ist das «Handbuch des christlichen Streiters»

verfaßt, das im Jahre 1503 in Antwerpen erschien. In dieser
Schrift, die die Forderungen der Reformation vorwegnimmt, werden
nicht nur die Mönchsorden kritisiert, sondern auch die Dogmen der
Kirche selbst in Frage gestellt. Als zufällige Gelegenheitsschrift
entstanden, wurde das «Handbuch» zu einer der stärksten Waffen der
Reformatoren, da in ihm Vernunft und Sittlichkeit über die
kirchlichen Zustände des ausgehenden Mittelalters zu Gericht saßen; in
kurzer Zeit wurde das Buch in mehrere Sprachen übersetzt und
erlebte in der Folge weit über hundert Auflagen. Als eine der direkten

Ursachen der Reformation kann man jedoch das berühmte «Lob
der Torheit» nennen. Im Sommer 1509 von Italien nach England
reisend, kam dem Erasmus durch die erzwungene Untätigkeit während

der Reise die köstliche Idee, der Torheit ein Loblied zu dichten

und damit der Welt den Spiegel vor Augen zu halten ; durch die
Erinnerung an «seinen lieben Thomas Morus», dem er dieses Büchlein

widmet, will er den Gedanken gefaßt haben, ein «Encomium
moriae» zu schreiben, eine «Stilübung», wie er es bescheiden nennt,
in der die «Moria» (Torheit) sich in Schalkskappe und Gelehrten-
talar zur Herrscherin der Welt erklärt. Alle Spielarten menschlicher
Torheit werden von ihr namhaft gemacht, und selbst der Papst und
die Kirche, der Kaiser und die Adeligen werden nicht verschont.
Scherzhaft und liebenswürdig scheint die Predigt, die die Torheit
vor ihrer großen Gemeinde hält; aber hinter Scherz und
Liebenswürdigkeit verbirgt sich ein ernstes Anliegen, nämlich die Kritik an
den Mißständen des Zeitalters. Und mag die Schellenkappe des Narren

noch so aufdringlich bimmeln, das ist kein Narr mehr, der
spricht: «Wenn die höchsten Priester, die Päpste, die Statthalter
Christi, sich befleißigen würden, ihm hn Leben ähnlich zu werden,

wer wäre dann auf der Welt mehr zu beklagen als sie? Wieviele
Schätze würden die heihgen Väter einbüßen, wenn die Weisheit sich

nur einmal ihres Geistes bemächtigte! An die Stelle jener ungeheuren

Reichtümer, jener göttlichen Ehren, der Verteilung so vieler
Aemter und Würden, so zahlreicher Dispense, so mannigfacher Steuern,

der Genüsse und Vergnügungen würden schlaflose Nächte
treten, Fasttage, Gebete, Tränen und Andachtsübungen und tausend
andere Mühseligkeiten.» Mehr als das mußte den Menschen des

beginnenden 16. Jahrhunderts, die den Verfall der Kirche ständig
vor sich sahen, nicht gesagt werden. Hinter dem Gelächter der Tor-



Nr. 10 Freidenker 285

heit dröhnen bereits die Hammerschläge, mit denen Luther seine
fünfundneunzig Thesen gegen den Ablaß an die Schloßkirche von
Wittenberg hämmert. Hinter den Kuhssen, vor denen Erasmus hn
Gewände der Torheit erklärt, daß er «nur unterhalten und niemandem

wehtun wolle», klirren die Schwerter jener, die aus der
komödiantenhaften Belustigung die dramatischen Konsequenzen zu
ziehen gewillt waren.

Eine weitere literarische Tat war es, mit der Erasmus der
Reformation den Weg bereitete: Beim Vergleich des griechischen
Urtextes mit der damals gebräuchlichen lateinischen Uebersetzung der
Evangelien wird Erasmus gewahr, daß die Texte nicht übereinstimmen

und daß der ursprüngliche Sinn des Neuen Testamentes
verdeckt und verdunkelt ist. Er unternimmt die ungeheure Arbeit —
nur ein Erasmus konnte sie leisten — einer neuen Bibelübertragung;

den griechisch-lateinischen Text, der 1516 bei Froben in Basel
erscheint, versieht er mit einem umfangreichen Kommentar, der
das theologische Denken des Mittelalters durch eine neuzeitliche
Interpretation ersetzt. Der Humanist auf dem päpstlichen Thron, Leo
X., billigt dieses Werk des Erasmus («Wir haben uns gefreut!»;
teilt er ihm mit), das ihm vom Autor gewidmet wurde — und die
scholastische Theologie muß sich dazu bequemen, den Sprengstoff
willkommen zu heißen, der ihre Burgen und Bastionen in die Luft
sprengen wird. Jedermann weiß, daß Luthers deutsche Bibelübersetzung

die Ausbreitung der Reformation ermöglichte — oft aber
wird vergessen, daß Luther diesbezüglich nur auf den Spuren des
Erasmus einherschritt und daß der wuchtige Wittenberger durch
jene Breschen vordringen konnte, die der zarte und immer kränkliche

Rojterdamer geschlagen hatte.
Das Verhältnis des Erasmus zur Reformation ist keineswegs ein-'

deutig. Ein «Mann der Mitte» im eigentlichen Sinne, war Erasmus
friedliebend und maßvoll und er hoffte, ohne Kampf und Krieg die
Verderbnis der weltlichen und geistlichen Obrigkeiten zu bessern.
Der Fanatismus Luthers war dem skeptischen Erasmus fremd; er
brachte in die Auseinandersetzung der Glaubensbekenntnisse
Vernunft und Toleranz mit; die Zornmütigkeit Luthers, der seinen Gegner

leicht mit dem Teufel selbst identifizierte, mußte den weitblik-
kenden Erasmus befremden. Erasmus ist vemunftgläubiger Pazifist;
ihm hegt alles daran, den Frieden zu erhalten, damit die Vernunft
ihren humanisierenden Siegeszug fortzusetzen vermag. Während



286 Freidenker Nr. 10

Luther sich freuen kann, daß Thomas Münzer und seine aufständischen

Bauern gemordet werden, und sich der Genugtuung hingibt,
«daß ihr Blut auf seinem Halse ist», daß auch der «säuische» Zwingli
und Karlstadt ihr Leben lassen müssen und mit ihnen alle übrigen,
die gegen ihn anzutreten wagen, kann Erasmus nicht aufhören, vor
dem kriegerischen Geiste und dem Krieg zu warnen. Fünf Schriften
veröffentlicht er über die Abschaffung des Krieges, darunter «Dulce
bellum inexpertis» (Nur denen, die ihn nicht erfahren haben,
scheint der Krieg schön) und die bewundernswürdige «Querela
pacis», die «Klage des Friedens, der bei allen Nationen und Völkern
Europas verworfen, vertrieben und erlegt worden ist». In Luther
trotz anfänglicher Uebereinstimmung den Antipoden ahnend, hat
Erasmus sich lange Zeit gescheut, sich öffentlich über ihn und sein
reformatorisches Werk zu äußern. Freunden gegenüber bedauert er
den Fanatismus Luthers, anerkennt jedoch auch dessen Freimut,
«den alle Guten heben». Nach der Veröffentlichung des Sendschreibens

«An den Adel deutscher Nation» schreibt ihm Luther einen
fast demütig zu nennenden Brief, worin er ihn auffordert, «seinen
kleinen Bruder in Christo» in irgend einer Form zu anerkennen
und damit die Sache der Reformation zu stützen. Erasmus antwortet

ausweichend, daß er neutral bleiben wolle, um die Wissenschaften

besser fördern zu können. Und in der Tat verharrt er in der
Neutralität, die ihn aber doch nicht davor behütet, von beiden
Parteien voll Haß und Böswilligkeit angegriffen zu werden. Von den
Katholiken wird er «Anstifter der Lutherpest» und von den
Lutheranern «Verräter und Zauderer» genannt: er wird angefeindet von
den Maßlosen auf beiden Seiten, denen der Maßvolle und Mäßigende

ein Greuel ist. Bei Luther — mit dem sich Erasmus über die
Streitfrage des freien oder unfreien Willens einließ ¦— geht dies so

weit, daß er schließlich bei Tisch seinen Freunden zuruft, er
gebiete ihnen auf Gottes Befehl, dem Erasmus und seinen Büchern
feind zu sein; er wolle diesen Satan mit der Feder töten, wie er
Münzer getötet habe, dessen Blut auf seinem Halse liege.

«Ich versuchte zu erfahren, ob Erasmus von Rotterdam bei jener
Partei sei. Aber ein gewisser Kaufmann erwiderte mir: Erasmus est
homo pro se» (Erasmus steht immer für sich allein) — dieser Satz

aus den berühmten «Dunkelmännerbriefen» (Stefan Zweig hat ihn
zum Motto seiner Erasmus-Biographie gewählt) bezeichnet treffend
die Wesensart des Erasmus, das «Erasmische», jene Mischung von



Nr. 10 Freidenker 287

Besonnenheit und Unabhängigkeitswillen, das Vermittelnde, welches
berufen ist, den Streit zu schlichten, weil es sich außerhalb desselben

hält. Dieses Draußen — und Drüberstehen ist keineswegs In-
teressenlosigkeit und Mangel an Anteilnahme; nur bedingt hat
Goethe recht, wenn er im Gespräch sagt: «Erasmus gehört zu denen,
die froh sind, daß sie selbst gescheit sind und keinen Beruf haben,
andere gescheit zu machen, — was man ihnen auch nicht verdenken
kann». Die anderen «gescheit zu machen» : was wäre dem unermüdlichen

Lehrer und Lerner lieber gewesen Seine Tragik war nur, daß
er in einer Epoche lebte, über die die Sturmfluten geschichtlicher
Umwälzungen hereinbrachen, in denen rascher gehandelt als
gedacht wird, und die Entscheidung nicht beim Denker, sondern beim
Tatmenschen, nicht bei der Einsicht, sondern bei der Macht und
Gewalttätigkeit liegt. In dieser Hinsicht konnte Erasmus den
Anforderungen seines Zeitalters nicht genügen; sein schwächlicher und
überaus empfindlicher Körper nötigte ihn zu einer vorsichtig-behutsamen

Lebensweise, und seine Liebe zu den Wissenschaften führte
ihn in die Stille und Zurückgezogenheit; seine körperlich-seelische
Verfassung versagte ihm die Teilnahme an den handgreiflichen
Tumulten und Auseinandersetzungen und ließ ihn im engen Raum der
Studierstube seine ihm gemäße Welt erblicken. Daraus mag auch
eine gewisse Zaghaftigkeit und Furchtsamkeit zu erklären sein; J. C.
Lavater reproduziert in seinen «Physiognomischen Fragmenten»
(1775) fünf Erasmus-Bildnisse (darunter auch die bekannten Porträts

von Holbein) und fügt hinzu: «Das Gesicht des Erasmus ist,
meines Bedünkens, eines der sprechendsten, der endscheidendsten,
Gesichter, die ich kenne. — So verschieden diese Gesichter sind,
haben sie dennoch alle miteinander gemein: a) die furchtsame,
zaghafte, bedächtliche Stellung; b) das Launige im Munde; c) das Feine'
im Blick».

Es war dem Erasmus nicht vergönnt, in einer friedlosen Zeit
friedlich zu leben. Wanderer, der er ist, zieht er von Stadt zu Stadt,
durch England, Frankreich, die Niederlande, Deutschland, die
Schweiz und Italien. Oft und lange hat er sich in Basel aufgehalten,
wo ihn einer der Buchdrucker-Fürsten jener Zeit, Frobenius, als
Gast in seinem Hause aufnahm. Mit Froben und Amerbach zusammen

widmete er sich in seinen letzten Jahren einer Ausgabe der
«Kirchenväter», deren Schriften er mit seinen schier unbegrenzten
Kenntnissen und seinem philologischen Feinsinn textlich bereinigte.



288 Freidenker Nr. 10

Als die Glaubenskämpfe auch auf Basel übergriffen, flüchtete er
nach Freiburg, um später wieder in das reformiert gewordene Basel
zurückzukehren; dort verbrachte er die letzten Monate seines
Lebens, bis er in der Nacht vom 11. auf den 12. Juli 1536 — umgeben
von seinen Freunden und Schülern — im Hause seines Gastgebers
Hieronymus Froben starb. Das Gestirn seines Ruhmes war im
Zeitpunkt seines Todes wohl noch weithin leuchtend, aber nicht mehr
wie ehedem: einst das Idol seiner Mitmenschen und Mitkämpfer, das

«Licht der Welt», das «unsterbliche Genie», der oberste Richter in
allen Fragen der Wissenschaft und der Moral, Muster und Beispiel
des Humanisten, der gefeiertste Mann des Jahrhunderts — als
Sterbender mußte Erasmus erkennen, daß der von ihm erhoffte
Fortschritt der Menschheit auf dem Wege der Humanität nach wie vor
problematisch blieb, und er konnte am eigenen Lebensschicksal, dem
Aufstieg und dem Niedergang seiner geistigen Macht über Europa,
das Schicksal der Welt ablesen. Wenn auch nicht endgültiger Sieger
in einem Kampfe, so kann doch von Erasmus gesagt werden, daß er
in stürmisch bewegter Epoche das Licht der Vernunft nicht nur vor
dem Erlöschen bewahrt, sondern daß er geradezu dessen Leuchtkraft

dermaßen erhöht habe, daß es seine wundersamen Strahlen
über Jahrhunderte hinweg in die Gegenwart und Zukunft versendet.

In allen Wissenschaften ging es dem Erasmus darum, den Geist
der Antike wieder zu beleben und durch erneuertes Studium der
griechisch-römischen Autoren das Fortschreiten der menschlichen
Erkenntnis zu ermöglichen. Dies gilt auch für seinen Beitrag zur
Pädagogik, der im Vergleich zu seinen übrigen wissenschafthchen
Leistungen äußerlich gering anmuten mag, aber im Grunde für die
Folgezeit von größtem Einfluß war: auch hier Anreger und
Vermittler im schönsten Sinne des Wortes, machte sich Erasmus —
aus der Ueberlieferung eines Plato, Aristoteles, Plutarch und Quin-
tilian schöpfend — zum Künder des modernen Erziehungsgedankens,

der die humanistischen Lehrpläne bis ins 18. Jahrhundert
unverkennbar beeinflußt. Unter den pädagogischen und didaktischen

Schriften, die er veröffentlichte, sind es vor allem zwei, die
uns in seine Erziehungslehre einführen: 1. «Ueber die Notwendigkeit

einer frühzeitigen wissenschaftlichen Unterweisung der Knaben»

(erschienen 1529) und 2. «Ueber die Methode des Studiums»
(erschienen 1511). Die beiden Traktate ergänzen einander vortreff-



Nr. 10 Freidenker 289

lieh, indem das erstere Kindheit und Knabenalter, das letztere aber
die Reifezeit behandelt.

Sich an den Vater eines soeben geborenen Knäbleins wendend,
beginnt Erasmus seine Ausführungen über die Kindererziehung,
durch die allein erst der Vater — indem er nicht nur die körperliche

Erscheinung, sondern auch das geistige Wesen seines Kindes
prägt — zum Vater wird. Erziehung bedeutet für Erasmus im
wesentlichen Erziehung zu den Wissenschaften und zur Philosophie;

das humanistische Menschenbild geht davon aus, daß Wissen
und Tugend eins sind, und demgemäß die sittliche Tüchtigkeit des

Menschen direkt von der ihm zuteil gewordenen Schulung und
Unterweisung abhängt. Die Pflege des wissenschaftlichen Geistes
kann man, gemäß der Auffassung des Humanismus, nicht zu früh
anfangen. Der Mensch ist ein von der Natur stiefmütterlich
bedachtes Wesen, das fast alle natürlichen Waffen und Vorteile
entbehrt, mit der das Tierreich ausgerüstet ist. Dafür erhebt ihn die
Vernunft über alle übrigen Lebewesen; sie stattet ihn mit einer
grenzenlosen Lernfähigkeit, einer einzigartigen Bildsamkeit aus,
durch die er den ursprünglichen Mangel bei weitem auszugleichen

vermag. Die Erziehbarkeit des Kindes ist in den ersten Lebensjahren

am größten; in dieser Periode müssen Erziehung und Unterricht

ihre Hauptarbeit leisten. Leider sind sich nicht alle Eltern
ihrer hohen und verantwortungsvollen Aufgabe bewußt: viele
bemühen sich, ihren Kindern Geld und Gut zu schaffen, aber sie
denken nicht daran, sie zu bilden und zu kultivieren. Der Vater
trachtet danach, sein Hauswesen dem Sohne geordnet zu übergeben,
aber er unterläßt es allzuoft, den Sohn selbst zu Anstand und
Ordnung zu erziehen. Besonders der Reiche glaubt, sich einer Schulung
seiner Kinder entschlagen zu können, denn er denkt, daß ein Ver'
mögen die Bildung ersetzen könne. Da nun aber Menschen «nicht
geboren, sondern gebildet werden», bedeutet das Ausbleiben guter
erzieherischer Einflüsse, den Menschen auf die Stufe der Tierheit
herabsinken zu lassen. Der ungebildete Mensch ist noch schlimmer
als das Tier; Leidenschaften beherrschen ihn, er kennt kein höheres
Ziel als die Lust, und es wird kein Laster geben, das nicht auf
ihn seine Macht auszuüben vermöchte. All dies hängt von der
Erziehung ab: sie entscheidet darüber, ob aus dem Kinde eine Bestie
oder ein «göttliches Wesen» wird.

Für die Eltern gibt es kein schöneres und dankbareres Anliegen



290 Freidenker Nr. 10

als das Erziehen ihrer Kinder; hier wird der sorgsamen Betreuung
ihr verdienter Lohn, wie auch jeghche Nachlässigkeit die ihr
angemessene Strafe erhält. Wer die Erziehung des Kindes vernachlässigt,

schädigt nicht nur das Kind, sondern auch sich selbst — er
verliert bei seinen Mitbürgern das Ansehen, leidet an den
Auswüchsen und Untugenden semes ungezogenen Kindes und muß
vielleicht hn Alter erfahren, daß er bei seinem Kinde vergeblich Halt
und Stütze sucht. Die Fehler des Kindes sind im Grunde diejenigen

seiner Erzieher: wer einen Knaben mit Purpur behängt, ihn
zu Trunksucht, Feinschmeckerei und Schamlosigkeit anleitet und
sich an den kindhchen Unarten mit Vergnügen weidet, muß sich
nicht wundern, wenn die Unart zur Unnatur wird und in späteren
Jahren schwer oder gar nicht zu beseitigen ist. Man möge sich auch
hüten, die Kinder zu verwöhnen und zu verzärteln; der Brauch,
sie bis zu ihrem siebenten Jahre «auf dem Schoß der Frauen» zu
lassen, leistet dieser Gefahr Vorschub. So geht viel Zeit verloren
und im Alter der größten Bildsamkeit fehlt den Kindern ernste
Belehrung. Von den Tieren, die in der Aufzucht ihrer Jungen
ein erstaunliches Beispiel von Sorgsamkeit und Aufopferung geben,
sollte der Mensch lernen — die Natur gibt ihm im Kinde «ein
Stück Land zu eigen, das zwar noch unbebaut ist, aber einen guten
Boden hat». Darauf könnte durch «Lehre und Uebung» Wundersames

gedeihen. Der beste Same, der in die kindliche Seele eingesenkt

werden kann, ist die Neigung zur Wissenschaft und zur
Philosophie : denn hier hegt Quelle und Ursprung der Weisheit, die allen
praktischen Tüchtigkeiten voranzustellen ist, weil sie ihnen erst
einen tieferen Sinn verleiht. Erziehung ist zuerst und zunächst
Ausbildung der menschlichen Vernunft; denn, so fragt Erasmus:
«Was ist das wesentliche Merkmal des Menschen?» Und er antwortet:

«Daß er vernunftgemäß lebt, weshalb er ja auch ein vernünftiges
Wesen genannt und von den vernunftlosen unterschieden wird.»

Wer seinem Kinde einen Erzieher wählt, kann nicht umsichtig
genug sein, denn dies ist eine Aufgabe, «die den größten Meister
erfordert». Hier möge man mit dem Gelde nicht sparen; gerade die
Sparsamkeit wird einen teuer zu stehen kommen. Auch ist es
verfehlt, auf die Empfehlung von Freunden zu hören, und so
vielleicht einen schlecht ausgewiesenen, aber gut empfohlenen Lehrer
anzustellen. Der Lehrer darf frühzeitig sein Amt antreten; er sei so

sorgfältig gewählt, daß man ihn nicht entlassen und ersetzen muß:



Nr. 10 Freidenker 291

der mehrmalige Lehrerwechsel stellt den Erziehungserfolg in Frage.
Der Vater tut gut daran, den Uebungen seiner Söhne so oft als

möglich beizuwohnen; der bezahlte Lehrer enthebt ihn nicht der
Pflicht, die Entwicklung seines Kindes zu überwachen. So sehr auch
eine vielseitige Ausbildung der Kinder wünschenswert erscheint,
darf man nicht übersehen, daß die Neigung des Zöglings manche
Fächer vorzieht, wodurch der Studienplan sich mit der Zeit von
selbst beschränkt. Die hierdurch eingeschlagene Richtung soll nicht
durch Zwang geändert werden; zwar ist der Mensch bei guter
Unterweisung und Uebung befähigt, alles zu lernen, aber am weitesten
wird er dort vorankommen, wohin ihn Gefühl und innerer Drang
weisen.

Niemand möge fürchten, daß man die Kinder überlastet, wenn
man frühzeitig mit ihrer geistigen und sitthchen Bildung beginnt.
Wie es Anfänge in der Tugend gibt, «so gibt es auch solche im
Wissen». Ein Kind in das Studium einzuführen, heißt nicht, ihm «die
Ethik des Aristoteles und die morahschen Abhandlungen des Seneca
vorzulesen». Die sittliche Erziehung geht vom persönlichen
Vorbild, von Rat und Ermahnung aus. Man muß den Kindern die
Tugend nicht nur predigen, sondern sie auch daran gewöhnen. Das, was
man zuallererst dem Kinde mitteilt, geht «sogleich in die Natur
über». Wohl ist es niemals zum Lernen zu spät, aber der
Nachahmungstrieb des Kindes läßt es unbewußt und mühelos lernen, was
man sich später nur mit großer Anstrengung anzueignen vermag..

Nach Erasmus müssen Zucht und Sitte gleich nach der Geburt
erlernt werden; zur wissenschaftlichen Unterweisung jedoch ist der
Mensch geeignet, «sobald er angefangen hat zu sprechen». Die drei
ersten Jahre bleibe das Kind unter der Aufsicht der Amme, wobei
es nur im Benehmen und im Sprechen unterwiesen werde. Die
Sprache muß deutlich und fehlerfrei erlernt werden; denn «dieser

Anfang ist nicht nur von hoher Wichtigkeit für die Beredsamkeit,
sondern auch für ein richtiges Urteil und für das Erlernen aller
Unterrichtsgegenstände». Die Lernfähigkeit für Sprachen ist im
Kindesalter so groß, daß man bald mit Latein und Griechisch
einsetzen kann, den «könighchen Sprachen», die von den Humanisten
¦— so auch von Erasmus — hoch über die Muttersprache gestellt
werden. Den Einwand, daß ein frühzeitiges Studium die körperliche
Entwicklung schädige, beantwortet Erasmus mit dem Hinweis, daß
es ja nicht gelte Athleten, sondern Gelehrte und Staatsmänner zu



292 Freidenker Nr. 10

erziehen. Das Lernen muß auch nicht dazu führen, die Pflege
des Körpers zu vernachlässigen; was etwa der Ausbildung der
Muskulatur entzogen wird, kommt dem geistigen Reifungsprozeß
zugute; darüber hinaus üben die Unarten seines Lebensalters auf das
lernende Kind nur eine geringe Anziehung aus, den der Genuß
der Studien läßt den Reiz des Lasters als unwirksam erscheinen. Da
aber das Kind noch nicht den Wert der Wissenschaften erkennen
kann, wird es nicht um der Wissenschaft selbst willen, sondern um
des Lehrers willen lernen; darum gilt: «Der erste Schritt zum Lernen

ist die Liebe zum Lehrer». Ein vom Kinde nicht gehebter
Lehrer wird wenig ausrichten, auch wenn er ein Meister seines
Faches sein sollte. Die bewegende Kraft in der Kindererziehung ist
einzig und allein die Liebe, niemals aber die Furcht, wie manche
«Finsterlinge» meinen, die sich nicht genug tun können, dem
Kinde ihre Uebermacht fühlbar werden zu lassen. Solche Tyrannen
mögen sich die Dressur wilder Bestien zum Beruf wählen und dem
Amte des Erziehers fern bleiben, zu dem nur Milde, Wohlwollen
und Herzensgüte tauglich machen. Die Stock- und Rutenhiebe, das

Wehgeschrei und Schluchzen sind in den Schulen fehl am Platz;
auf diese Weise entwickelt sich in den Kindern ein Haß gegen alles
Lernen, und sie vermögen zeit ihres Lebens die Wissenschaften
nicht mehr lieb zu gewinnen.

Es gibt Lehrer, die die Kinder aus bloßem Mutwillen und aus
Grausamkeit züchtigen; der Schatten eines Vergehens genügt, sie

zu bösartigen Strafen zu veranlassen. Diese «Metzger und Henker»,
wie sie Erasmus nennt, quälen und verderben die Jugend; sie
vermeinen ihr eigenes unmenschliches Gemüt in den Kindern wiederzufinden

und sind deshalb rasch bei der Hand, mit der Rute drein-
zufahren. Jede Gewalttätigkeit hinterläßt aber bleibenden Schaden

in der kindlichen Seele; an Stelle eines erzogenen Menschen bildet
man ein scheues, krankes Tier, einen Sklaven, der kern Ehrgefühl
mehr haben kann. Für die Kinder ist nichts schädlicher, «als wenn
sie an Schläge gewöhnt werden». «Denn», so fährt Erasmus nach
seiner erschreckenden Schilderung der mittelalterlichen
Schulmethoden fort, «werden dieselben im Uebermaß erteilt, so bewirken

sie, daß eine edler angelegte Natur unlenksam wird, eine weniger

empfindsame in Verzweiflung gerät. Wiederholen sie sich
fortwährend, so haben sie zur Folge, daß sowohl der Körper gegen
Hiebe abgestumpft, als auch der Geist für Worte unempfänglich



Nr. 10 Freidenker 293

wird». Diese Einsicht darf gegen nichts und niemanden preisgegeben
werden — hier möge man sich auch nicht vom Bibelspruch «Wer
seinen Sohn lieb hat, der züchtigt ihn öfter» irreführen lassen, denn
Narrheit ist es, zu glauben, daß die Liebe der Eltern in der Züchtigung

ihren Ausdruck finde.

Ehrgefühl und Lob sind nach Erasmus «zwei sehr wirksame
Sporne», die die jugendlichen Geister antreiben. Mit Wort und Tat
lehre man die Kinder erkennen, was groß und edel ist; das Vorbild
des Lehrers wird nicht unwirksam bleiben. Die Ausbildung der Lehrer

möge die Sorge der weltlichen und geistlichen Obrigkeiten sein,
die hierfür besondere Anstalten zu errichten hätten. Solange dies
noch nicht geschehen ist, müssen private Erzieher gesucht werden,
obwohl das gemeinsame Lernen mehrerer Schüler in öffentlichen
Schulen den Vorteil hat, wechselseitiges Aneifern zu ermöglichen.
Nicht nur der Adel soll gute Kindererzieher suchen, sondern auch
das Bürgertum, denn «Bürgerssöhne sind nicht weniger Menschen
als die Königskinder». Der gute Lehrer muß «in der Blüte der Jahre
stehen»; ein allzugroßer Altersunterschied gegenüber dem Kinde
wird es ihm schwer machen, sich in die mannigfaltigen Rollen
hineinzufinden, die der Umgang mit dem Kind mit sich bringt. Wenn
die Liebe zum Kinde fehlt, wird immer auch das Verständnis fehlen,

und der Erzieher, welcher einen Knaben zur Ausbildung
annimmt, sollte ihm mit der Zuneigung eines Vaters begegnen. Einfühlendes

Verstehen wird ihn davor behüten, das Kind zu überfordern
und von ihm Leistungen zu verlangen, die seine Kräfte übersteigen.
Er wird die milde Mahnung des Plinius beherzigen, welcher gesagt
hat: «Bedenke, daß jener ein Jüngling ist, und daß auch du es
einmal warst». Das Lehrprogramm sieht zunächst vor, daß das Kind sich
früh die Fertigkeit im Sprechen aneigne, wozu die Erzeugnisse der
Dichtkunst das anmutigste Lehrmaterial bieten. Erasmus empfiehlt
die Aesopischen Fabeln, die «unter Lachen und Scherzen doch ernste
Lebensregeln» enthalten; sodann die Odyssee, Hirtengedichte,
Lustspiele und kurze und ansprechende Sentenzen, «wohin im allgemeinen

die Sprichwörter und die Aussprüche berühmter Männer
gehören, mittels derer man früher ausschließlich die Lebensweisheit
dem Volke mitzuteilen pflegte». Immer möge man sich dem
kindlichen Denkvermögen anpassen, das nur durch anschauliche und
lebendige Darstellung angesprochen wird. Das Lernen soll ein Spiel
sein: dann wird das Kind nicht müde werden, sich unterweisen zu



294 Freidenker Nr. 10

lassen. Angenehm und lieblich sei der Unterricht, denn nur
«Angenehmes und Liebhches paßt für die Jugend». Fern halte man von
den Kindern die «lächerlichen Märchen alter simpler Weiber» und
die «Lügengewebe aus Volkssagen», die unseligerweise im Gedächtnis

der Herangewachsenen haften bleiben. Anhand einfacher
Erzählungen, die sowohl lehrreich als auch gefällig sind, können den
Kindern die wichtigsten Regeln der Grammatik beigebracht werden.

Im übrigen halte man sich nicht zu lange bei den grammatikalischen

Spitzfindigkeiten auf; bald kann man zur Anfertigung von
Aufsätzen, zu Uebersetzungen aus dem Lateinischen ins Griechische
oder aus dem Griechischen ins Lateinische oder zur Erdbeschreibung

übergehen. All dies ist im Grunde nur ein zweitrangiges
Erziehungsproblem, denn das allerwichtigste Förderungsmittel wird
dann gefunden sein, «wenn der Knabe sich gewöhnt hat, den Lehrer

zu schätzen und zu verehren, die Wissenschaften zu lieben und
zu bewundern, vor Tadel sich zu scheuen und für Lob empfänglich
zu sein».

Durch frühen Studienbeginn wird, wie Quintilian schon gesagt
hat, viel gewonnen, und «die Zeit, welche man in der Kindheit
vorausgenommen hat, kommt dem Jünglingsalter zu gute». Erasmus
weist auf die Kürze des menschlichen Lebens hin, die es notwendig
macht, mit Tag und Stunde hauszuhalten; so wie kein Acker brach
liegen gelassen werden soll, darf kein Lebensabschnitt ohne
Fortschritt im Lernen dahinschwinden; auf unbepflanztem Felde
gedeiht das Unkraut. Die Geschichte lehrt uns, daß auch schon Knaben

und junge Männer durch die Macht ihrer guten Erziehung
Bedeutendes zu leisten vermochten; hierzu bedürfte es aber einer
hohen sittlichen Beeinflussung und eines Unterrichtsganges, wie er
sich in den gewöhnlichen Schulen und bei den durchschnittlichen
Schulmeistern kaum findet. Anstatt diesen Mangel zu sehen, schützt
man die Schwäche und Ungelehrigkeit der Jugend vor, während es

doch nur die dürftigen Methoden des Lehrens und Lernens sind, die
für die erfolglose Erziehung verantwortlich gemacht werden müssen.

Im Traktat «Ueber die Methode des Studiums» wendet sich Erasmus

der Gestaltung des höheren Unterrichtes zu, der von der
lateinischen und griechischen Grammatik zur Lesung der klassischen
Autoren führt. Er nennt die wichtigsten Schriftsteller, die in
bestimmter Reihenfolge durchgenommen werden sollen, erörtert die
Form der Lektüre und die Arbeitsweise der Schüler, für die er An-



Nr. 10 Freidenker 295

legung von Tabellen, Rubriken und Formularen fordert. Philosophie,

Theologie, Mythologie und Geographie können am besten aus
den Werken des Altertums gelernt werden, jener unerschöpflichen
Schatzkammer des Geistes, aus der die Humanisten während zwei
Jahrhunderten ein Juwel nach dem andern zutageförderten. Wer
sich dem Lehrerberuf widmen will, muß — außer den obgenannten
Wissenschaften — auch die Geschichte, die Astrologie, die
Naturwissenschaft, ja selbst die mystische Literatur studieren — kein
Wissenszweig darf ihm fremd bleiben, denn der Unterricht wird ihn
auf alle Gegenstände des Wissens führen: «Ich will, daß einer alles
durchstudiert, damit nicht jeder Einzelne alles durchzustudieren
braucht». Erasmus erhebt die Forderung nach einem «gründlich
gebildeten und durch langjährige Praxis erprobten Lehrer». Er weiß
wohl, daß seine Unterrichtsmethode große Anstrengungen verlangt,
aber er ist nicht geneigt, sie deswegen aufzugeben. Das humanistische

Ziel war die Wiedererweckung der alten Literatur, wozu
unabtrennbar die «klassische Gelehrsamkeit» gehörte, die den Stolz und
den Ruhm des Zeitalters ausmacht. In Erasmus, dem Prototyp des

humanistischen Gelehrten, verkörpern sich die seehschen und geistigen

Grundtendenzen seiner Epoche, und sein pädagogisches
Lehrprogramm ist nicht nur charakteristisch für die Gedankenwelt eines
einzelnen Denkers, sondern für das Denken eines ganzen saeculurns,
mit dem die moderne Zeit anhebt. Hochschätzung der Erziehung,
übernationale Geisteshaltung, Bewunderung des geistig schaffenden
und schöpferischen Individuums, Liebe zum Kinde und unbegrenztes

erzieherisches Ethos: diese Richtlinien wahrer Kultur sind dem
Humanismus zu verdanken, der ebenso wie die Klassik ein «goldenes
Zeitalter» des Menschengeistes genannt zu werden verdient.

Der Freund der Menschen kann nicht der Freund der Götter sein,
die von jeher die wahren Geißeln der Erde waren. Diderot

Der Arzt sieht den Menschen in seiner ganzen Schwäche, der Jurist
in seiner ganzen Schlechtigkeit und der Theolog in seiner ganzen
Dummheit. Schopenhauer

Wer über die Vernunft hinaus eine Gottheit sucht, der verscherzt
seine Menschheit. Friedrich Schiller


	Erasmus von Rotterdam

