
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 9

Artikel: Karl Jaspers spricht im Rundfunk über den Gottesbegriff

Autor: Hartwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410557

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410557
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


256 Freidenker Nr. 9

Karl Jaspers spricht im Rundfunk
über den Gottesbegriff

Das Nachtstudio des Radiosenders Wien II vermittelt uns seit einiger

Zeit eine Vortragsreihe «Einführung in die Philosophie» von
Karl Jaspers (Basel). Es ist die übliche Schulphilosophie, die uns aus
unserer eigenen Studienzeit in unangenehmer Erinnerung geblieben
ist, da sie — unkritisch — die verschiedensten philosophischen
Lehrmeinungen historisch aneinanderreihte, ohne zu versuchen, die
betreffenden ideologischen Strömungen soziologisch zu untermauern.
Es sind — wie schon Fr. Engels in seiner Schrift «Ludwig Feuerbach»
sagte — «eklektische Bettelsuppen», die in Deutschland «an den
Universitäten unter dem Namen Philosophie ausgelöffelt werden». Eine
solche «Geschichte der Philosophie» hat keine Veranlassung, sich
kritisch mit der Theologie auseinanderzusetzen, ja vielleicht hat die
eklektische Methode in der Schulphilosophie sich eben deshalb
durchgesetzt, um jedem «Streit der Fakultäten» (Kant) aus dem
Wege zu gehen. Dieses Neutralitätsprinzip hat dann auf alle Stufen
des Schulbetriebes übergegriffen, so daß die Gotteswahrheit friedlich
neben der Menschenwahrheit im Schulunterricht gedeiht. Es wäre
unbillig, von Karl Jaspers zu verlangen, daß er da seine eigene Haut
zu Markte tragen soll, um die inneren Widersprüche in unserem
Schulsystem zu überwinden.

Wir würden uns auch nicht mit der erwähnten Vortragsreihe von
Karl Jaspers weiter befassen, wenn er nicht in seiner dritten Vorlesung

den «Gottesbegriff» einer näheren Betrachtung unterzogen hätte,

wozu eigentlich keine innere Nötigung bestand. Wollte er sich
dadurch ein Alibi schaffen? Das hat er doch vor der Oeffentlichkeit
bereits getan, indem er in einer Schrift «Die Schuldfrage» (Ein
Beitrag zur deutschen Frage), die 1946 im Artemis-Verla g (Zürich)
erschien, ein Bekenntnis zur Religiosität ablegte. Dort finden sich
folgende Aussprüche: «Instanz ist Gott allein» (pag. 11) ; «Sinn und
Geheimnis der Obrigkeit kommt von Gott» (pag. 33) ; «Daß Gott ist, ist

genug. Wenn alles verschwindet, Gott ist, das ist der einzige feste
Punkt» (pag. 96).

Natürlich lehnt Jaspers als «aufgeklärter» Denker den primitiven
Kirchenglauben ab, was ihm eine Art Verweis von Seiten des liberalen



Nr. 9 Freidenker 257

Theologen Prof. Dr. Martin Werner (Bern) eingetragen hat, der im
Oktober 1952 einen Vortrag über «Existenzphilosophie und Christentum

bei Karl Jaspers» hielt. (Vgl. den Aufsatz «Karl Jaspers und der
christliche Glaube» von Dr. Ernst Haenssler, Basel, in den «Monistischen

Mitteilungen» vom Juli/August 1953. Dort heißt es unter
Bezugnahme auf Werner: «Nehmen wir den zentralen Begriff, auf den
in unserer Untersuchung schließlich alles ankommt, den Gottesbegriff.

Jaspers versteht darunter niemals den persönlich-väterlichen
Gott im Himmel, wie ihn Jesus und das Christentum lehrt. Mit dem
Wort ,Gott' oder ,Gottheit' oder mit dem ,Göttlichen' belegt er seine
philosophische Transzendenz, also dasjenige Sein, das nie in die
Subjekt-Objektrelation hereingenommen werden kann, das aber als Sein
diese Relation trägt; das Sein dieser unserer Welt und nicht etwa einer
jenseitigen Gotteswelt, aber dasjenige Sein, das nie Gegenstand werden

und nie vergegenständlicht, nie objektiviert werden kann
Welt ist ihm also niemals der Kosmos als Realität und Wirklichkeit,
sondern nur die dem Subjekt sich offenbarende Erscheinungsform
des Seins. Welt ist ihm kein ontologischer, sondern ein gnoseologischer*)

Begriff»
Nun, wir Freidenker lehnen jede Form von Ueberwelt ab, ob eine

solche nun ontologisch oder gnoseologisch begründet wird, d. h. der
Teufel ist uns ebenso unsympathisch wie Beelzebub. Wir stehen voll
und ganz auf dem Boden eines wissenschaftlich erfaßbaren Diesseits,
wie dies im Aufsatz «Der konsequente Realismus) (vgl. die
«Befreiung» vom 1. Oktober 1954) festgelegt ist. Auch Jaspers widmet
der Wissenschaft in seiner «Existenzphilosophie» (1938) einige
schöne Worte, indem er betont, daß «der Weg der Wissenschaft für
Philosophie unumgänglich ist, weil allein die Kenntnis dieses Weges
verhindert, daß im Philosophieren noch einmal — und zwar auf
unsaubere und subjektive Weise — Sachkenntnis behauptet wird,
die ihren Ort in methodisch exakter Forschung hat». Gut gesagt, aber
es ist nur ein Lippenbekenntnis, denn Jaspers verstößt — wie sich
noch zeigen wird — unaufhörlich gegen den Geist der Wissenschaft,
die nichts mit Transzendenz zu tun hat. So hat er in einem weiteren
Radiovortrag «Die unbedingte Forderung» (am 23. Oktober 1954)
die Freiheit des menschlichen Willens proklamiert. Wer von einem

*) Ontologie Seinslehre; gnoseologischer Begriff aus der Erkenntnis
abgeleiteter Begriff; Transzendenz — Ueberweltlichkeit, d. h. alles, was nicht
Gegenstand der Erfahrung ist.



258 Freidenker Nr. 9

«unbedingten» Tun des Menschen spricht, der leugnet im Grunde
genommen eigentlich das Kausalprinzip, denn selbstverständlich
unterliegen wir alle in unserem Handeln der Beeinflussung durch eine
soziale Umwelt, in die wir — ob wir nun wollen oder nicht — eingebettet

sind. Es gibt kein «unbedingtes» Tun der Menschen und es nützt
gar nichts, wenn Jaspers sich in seinem Vortrag auf die Existenz xmd
Transzendenz beruft.

Was den nebelhaften Begriff der «Existenz» betrifft, so sei auf einen
Aufsatz «Philosophie der Existenz» von Prof. Dr. Heinrich Barth
verwiesen, der vor Jahren im «Jahrbuch der Schweizerischen
Philosophischen Gesellschaft» (1942, Vol. II.) erschien und in dem es hieß:
«Beurteilt nach dem Modus der Begriffsbildung dürfte der uns
angebotene Existenzbegriff in die Linie der ,vis occulta' gehören Dieser
Begriff droht uns aber in einem unguten Sinn ,metaphysisch' zu werden.

Er führt zu einer unguten Ich-Metaphysik, wenn er uns die
Existenz als ein geheimnisvolles Ich-an-sich vor Augen stellt, das womöglich

noch als Exponent tieferliegender Grundrealitäten angesehen
werden soll». Und was die Transzendenz der Erscheinung angeht, die
bis auf Piatons famose «Ideen» zurückgeht, über die uns Dr. G. von
Frankenberg berichtet hat (vgl. «Befreiung» 1954, Nr. 1, S. 8), so hat
diese gedankliche Verlegenheitskonstruktion in unserer Epoche der
Atomphysik ihren Sinn so ziemlich eingebüßt, weil wir in den meisten

Fällen wissen, was «hinter den Erscheinungen» eigentlich
verborgen ist. Wenn manche Vertreter des philosophischen Idealismus,
zu denen auch Jaspers gehört, noch immer — anachronistisch — von
einer «Chiffresprache der Transzendenz» sprechen, so ist dies nur
sozial-psychologisch zu erklären. (Näheres in meiner Schrift «Der
Existentialismus, eine politisch reaktionäre Ideologie», Wien 1948, Verlag

Rudolf Cerny.) Und endlicli noch ein Wort zur sogenannten
Willensfreiheit des Menschen; dieselbe ist eine Fiktion, die darauf
beruht, daß die unseren Handlungen zugrundeliegenden Triebe im
Unbewußten liegen. Daß dem so ist, geht unzweifelhaft aus jenen
Experimenten hervor, in denen posthypnotische Befehle erteilt werden ; die
Versuchspersonen führen nach dem Erwachen aus der Hypnose die
befohlenen Handlungen aus, auch wenn dieselben recht widersinnig
sind, ohne im entferntesten zu ahnen, daß sie durch einen fremden
Willen dirigiert wurden.

Dies vorausgeschickt, können wir uns nunmehr dem eingangs
erwähnten Vortrag von Jaspers über den Gottesgedanken zuwenden.



Nr. 9 Freidenker 259

Da er hauptsächlich das Christentum im Auge hatte, verstieg er sich
zu der Behauptung, daß es ohne Offenbarung keine Religion gebe.
Die historische Religionsforschung klärt uns jedoch darüber auf, daß
es eine Gottesvorstellung längst auf Erden gegeben hat, ehe die Bibel
geschrieben wurde. In den sogenannten Naturreligionen wurden
zunächst die unverstandenen Naturgewalten personifiziert und die
Naturvorgänge dramatisiert: Zeus schleudert den Blitz imd Helios, der
Sonnengott, lenkt seinen Wagen über das Firmament. In den späteren
«Kulturreligionen» tritt immer deutlicher das soziale Moment hervor,
wenn auch die Attribute der einzelnen Götter noch an ihren
naturhaften Ursprung erinnern. Für die weitere Entwicklung des

Gottesbegriffs ist die politisch-ökonomische Umlagerung im menschlichen
Getriebe entscheidend. Wie die einzelnen Stammesgruppen sich zu
Völkerschaften zusammenschließen, so erfolgt auch im Götterhimmel
eine entsprechende Umgruppierung und ein Obergott verdrängt
schließlich seine Nebengötter. So ergeht es auch dem Bibelgott Jahwe,
der von einem Lokalgott des Berges Sinai zum Eingott avanciert,
sobald die 12 Stämme Israels zu einem einzigen «auserwählten» Volk
verschmelzen. Die sogenannte «Offenbarung» erfolgt hinterher, so wie
die Geschichtsschreibung stets von jeder herrschenden Gesellschaftsklasse

zu ihrer eigenen Verherrlichung veranlaßt wird, wobei
unbedenklich von den religiösen Chronisten Elemente aus fremden
Sagenkreisen übernommen werden. Das hat schon Wilhelm Wundt
festgestellt und bemerkt, daß das ganze Christentum ein Sammelsurium
von weit auseinanderliegenden religiösen Vorstellungen darstellt, also
durchaus keinen Anspruch auf Originalität erheben darf. Wie dem
auch sei, haben wir festzuhalten: Jede Religion beinhaltet den Glauben

an eine fiktive Ueberwelt, mit der man — notabene — durch
bestimmte Zeremonien (Opfer, Gebete, Kommunion usw.) in
unmittelbare Verbindung treten könne.

Nach dem alten Offenbarungsschwindel tischte Jaspers in seinem

Vortrag olle Kamellen auf: Man könne zwar das Dasein Gottes nicht
beweisen, aber andererseits ist es auch nicht möghch, die Nichtexi-
stenz Gottes darzutun. Hier sei daruf hingewiesen, daß schon Newton

in seinen «Prinzipien» folgende «Regeln zur Erforschung der
Natur» aufgestellt hat :

1. Wir dürfen nicht mehr Ursachen natürlicher Dinge zulassen als wahr sind
und zugleich zur Erklärung dieser Erscheinung genügen.

2. Man muß daher, soweit es angeht, gleichartigen Wirkungen dieselben
Ursachen zuschreiben.



260 Freidenker Nr. 9

Mit andern Worten: Selbst bei hypothetischen Annahmen muß
man den Satz vom zureichenden Grund beachten. Wenn z.B. in der
Physik lange Zeit hindurch die Ansicht vertreten wurde, daß es einen
Lichtäther geben müsse, weil man sich einfach nicht vorstellen
konnte, wie das Licht sich ohne Zwischenmedium fortpflanzen sollte,
so entsprach dies keineswegs den Newtonschen Prinzipien und dieser
Denker hatte denn auch die einfachere Annahme vertreten, daß das
Licht aus leuchtenten Korpuskeln bestehe, die von einer Lichtquelle
ausgesendet werden, eine Annahme, die durch die moderne Quantentheorie

bestätigt wird. Wenn sich trotzdem die Wellentheorie des

Lichtes durchsetzte, so deshalb, weil die Tatsache der Polarisation
des Lichtes diesen Gedanken nahelegte. Inzwischen hat übrigens der
berühmte Versucht von Michelsons die Annahme eines eigenen
Lichtäthers ad absurdum geführt. So verfährt eben die Wissenschaft, während

sich der religiöse Glaube mit einer einzigen Pauschalerklärung
begnügt, die überdies in sich widerspruchsvoll ist, da die leidvolle
Wirklichkeit durchaus der Annahme eines allwissenden, allmächtigen
und allgütigen Gottes widerspricht.

Manche Gläubige begnügen sich mit der Erklärung, daß die Welt
doch eine Ursache haben müsse, die eben als Gott zu bezeichnen ist.
Sie vergessen dabei nur, daß unser Kausalitätsbedürfnis nicht bei
Gott haltmachen kann, da auch dieses Wesen eine Ursache haben
müßte. Die Theologen behaupten denn auch — recht unlogisch —
daß Gott die Ursache seiner selbst sei, was ungefähr auf die bekannte
Erzählung des Jägerlateiners Münchhausen herauskommt, er habe sich
und sein Pferd vor dem Versinken in einem Sumpf bewahrt, indem
er sich an seinem eigenen Zopf in die Höhe zog.

Bezüglich eines mangelnden Beweises für die Nichtexistenz Gottes,
wäre zu sagen, daß man ebenso gut oder schlecht behaupten könnte, es

gebe keinen schlüssigen Beweis für die Nichtexistenz des Pegasus, d. i.
jenes geflügelte Dichterroß, von dem die Poeten in das Reich der
Phantasie entführt werden. In diesem Falle läßt sich übrigens wirklich

ein Beweis für die Unmöglichkeit eines solchen Fabelwesens
erbringen, denn schon ein geflügeltes menscldiches Wesen (z. B. ein
Engel) müßte ein riesiges Brustbein besitzen, an dem die erforderliche

Flugmuskulatur befestigt sein könnte. Mit anderen Worten:
Ein geflügeltes Roß ist physiologisch unmöglich.

Ein derartiger schlüssiger Beweis ist allerdings für die Nichtexistenz
Gottes nicht zu erbringen, da die Theologen den von ihnen vorgestell-



Nr. 9 Freidenker 261

ten «Schöpfer» der Welt wohlweislich als unkörperlich imaginieren,
obwohl die Bibel berichtet, daß Moses wenigstens den Hinterteil
Jahwes gesehen habe. Hier kann uns nur ein Vergleich weiterhelfen:
Bekanntlich hat sich die heliozentrische Weltbetrachtung des Kopernikus

hauptsächlich aus den ökonomischen Gründen durchgesetzt.
Vor ihm waren die Astronomen genötigt, komplizierte Epizyklen
anzunehmen, um die scheinbare Rückläufigkeit der äußeren Planeten
zu erklären. Das wurde überflüssig, sobald man annahm, daß alle
Planeten sich um die Sonne bewegen; daraus ergab sich zwanglos, daß
die äußeren Planeten bei ihrer Bewegung um die Sonne gegenüber
der Erde zeitweise zurückbleiben mußten, woraus sich ihre scheinbare

Rückläufigkeit erklärt.
Der Gottesbegriff ist sozusagen ein gedanklicher «Epizyklus», der

durch immer neue Epizyklen (z. B. durch die Existenz Satans)
ergänzt werden mußte, um mit der leidigen Realität halbwegs im
Einklang zu bleiben. Auch da gibt es sozusagen eine kopernikanische
Lösung, indem man nämlich mit C. G. Jung erklärt, daß alle diese

religiösen Vorstellungen nur eine psychische Realität besitzen. Das ist
so einleuchtend, daß man geradezu von einem psychologischen
Beweis für die Nichtexistenz Gottes sprechen kann. Wenn ein
wissenschaftlich geschulter Mensch irgendwie gottgläubig ist oder so tut,
als ob er es wäre, dann können nur politische Motive dahinterstecken.
Es ist daher sehr bedenklich, daß Jaspers in seinem Rundfunkvortrag
den Namen C. G. Jung überhaupt nicht erwähnt hat, was der
Unterschlagung eines historischen Tatbestandes gleichkommt. Das ist doppelt

bedauerlich, weil Jaspers selbst von der Psychologie herkommt.
(Vgl. seine «Psychologie der Weltanschauungen» 1925, 3. Auflage).

Jaspers hat in seinem Vortrag über den Gottesbegriff ausdrücklich
betont: «Wer philosophiert, hat Rede zu stehen». Nun, wir fordern
hiemit Jaspers auf, Rede zu stehen, wie er sich zu dem Buch von
C. G. Jung «Psychologie und Religion» (Zürich 1947, Rascher-Verlag)
verhält, das er doch sicher kennnen muß. Es geht einfach nicht an,
daß ein Wissenschafter in irgendeinem Vortrag — und schon gar
nicht in einem Rundfunkvortrag, der sich an die breite Oeffentlichkeit

richtet — ostentativ verschweigt, daß in bezug auf das behandelte
Thema gegenteilige Meinungen vorliegen. Die Methode des Ver-
schweigens möge Jasper den Theologen überlassen oder sich gleich
an einer theologischen Fakultät etablieren.

Jaspers schloß seinen Rundfunkvortrag mit dem Hinweis darauf,



262 Freidenker Nr. 9

daß «unser Verhältnis zu Gott» bestimmt wird durch die Forderungen

des Dekalogs in bezug auf die Ausschaltung anderer Götter und
auf den Verzicht der Gläubigen, sich ein Bildnis oder Gleichnis Gottes

zu machen. Drittens aber unterwerfen sich die Gläubigen dem
unerforschlichen Ratschluß Gottes: «Dein Wille geschehe!». Wir sind
der Anischt, daß ein Wissenschafter eine andere Frage zu stellen habe,
nämlich: «Kann Gott willkürlich in das Naturgeschehen eingreifen
oder nicht?» Kann er z. B. — wie in der Bibel erzählt wird — die
Sonne am Firmament stille stehen lassen? Wenn ja, dann haben alle
wissenschaftlichen Voraussagen ihren Sinn verloren, denn sie gehen
gleichsam nur bis auf Widerruf. Ist aber Gott ohnmächtig gegenüber
den Naturgesetzen, dann ist er überflüssig, d. h. ein Denkballast.

Hartwig.

Woran erinnern uns die Schriftfunde

vom Toten Meer?

Unwillkürlich lenken sie unsere Blicke zurück auf die Geschichte
der Rehgion mit den vielen Lücken und Fälschungen, die schon
immer die Religionsforschung wie auch jeden Wahrheitsdurstigen
beunruhigt haben : Bisher war nämlich über Christi Leben so wenig
an gesicherten Tatsachen bekannt, daß schon Schopenhauer vor über
100 Jahren meinte, die Kirche übertreibe die Bedeutung Jesu ebenso
wie z. B. die Engländer ihre Legende von König Artus' Tafelrunde!
Die vier Evangelien haben bei den liberalen Theologen schon längst
nicht mehr das Ansehen eines beglaubigten Geschehens: Zum Teil
entstammt ihr Inhalt sogar vorchristlichen Quellen, wie das 1928 zu
Tübingen erschienene große religionsgeschichtliche Werk zugibt. Die
neuen Schriftenfunde am Kloster Qumran bestätigen wiederum die

enge Verbindung von Judentum und Christentum.
Darüber hinaus zeigt das Christentum so viel Aehnlichkeit mit

fremden Kulten, daß der Verdacht des Plagiats aus völlig
andersartigen Religionen naheliegt: So taucht z. B. der Bericht von der
göttlichen Geburt um die Wintersonnenwende in der Krippe mit Him-
melserscheinung, Hirtenanbetung und den drei Weisen auch bei der
iranischen Gottheit Mithras auf, der ebenfalls Mittler zwischen
Mensch und Ewigkeit sein wollte. Auch er lehrte vom Jenseits mit
Himmel und Hölle, jüngstem Gericht und natürlich der entsprechen-


	Karl Jaspers spricht im Rundfunk über den Gottesbegriff

