Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 8

Artikel: Das Wesen des Christentums
Autor: Becker, Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410550

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

230 Freidenker Nr. 8

Ueberall, wo wir Mistinde und Mingel des Erziehungswesens ins
Auge fassen, erkennen wir den kulturellen Hintergrund, der die Ent-
stehung derartiger Fehlhaltungen begiinstigt. Die egoistische, herrsch-
siichtige und kriegerische Kultur hat auch eine Pidagogik ausge-
bildet, die sie am Leben erhilt und sie in die Zukunft fortzusetzen
trachtet. Ungliicklicherweise ist sich die Demokratie, dieser Versuch
eines Lebens in der Freiheit und Zusammenarbeit, dieser Zusammen-
hinge wenig bewuBlt. Die demokratischen Gemeinwesen konservieren
heute noch Erziehungsmethoden, die den Geist des Absolutismus in
sich tragen. Damit wird es der Diktatur leicht gemacht, drohend ihr
Haupt zu erheben; der Riickfall in die Barbarei, den wir in unserem
Jahrhundert oft und schmerzlich erleben mullten, ist in den Kinder-
und Schulstuben vorbereitet, so daBl es nur der «massenpsycholo-
gischen Auslésung» bedarf, um den Menschen fiir jeden kollektiven
Wahn zu ereifern. Eine freie Welt kann nur durch eine freiheitliche,
tiefenpsychologisch orientierte Erziehung kommen; der Fortbestand
und die Héherentwicklung unserer Kultur wird davon abhéngen, in-
wieweit wir imstande sein werden, die Erkenntnisse der Tiefenpsy-
chologie auf Erziehung und Kultur in méglichst umfassender Weise
anzuwenden.

Das Wesen des Christentums
Von Dr. Karl Becker, Stuttgart

Unter «Wesen» verstehen wir hier die Eigenart des Christentums,
das, was es von anderen Religionen unterscheidet, aber auch sein
Wesentliches, im Gegensatz zum Unwesentlichen, Nebensichlichen.
Wir wollen diesem Wesen an Hand eines Vergleiches dreier Biicher
nachspiiren, die eben vom Wesen des Christentums handeln und auch
diesen Titel tragen. Ihre Verfasser sind Adolf von Harnack (erschie-
nen 1900), Paul von Hoensbroech (1920), und Ludwig Feuerbach
(1841)

Adolf von Harnack bietet uns ein glinzendes Essay, aus der Sicht
eines liberalen Theologen um die Jahrhundertwende, das erst vor
kurzem wieder neu aufgelegt wurde. Er beginnt mit einer Uebersicht
iiber die verschiedenen Auffassungen des Christentums, von denen
er ja eine selbst verkorpert. Die Ansichten der vergleichenden Reli-



Nr. 8 Freidenker 231

gionsgeschichte, wie sie bald darauf besonders Arthur Drews darge-
stellt hat, sind nicht genannt. Diese Zusammenstellung widerlegt aber
die spidtere Behauptung Harnacks, das Ergebnis seiner Untersuchung
spreche so leicht und kraftvoll zu uns, «daf3 man es nicht leicht ver-
fehlen konne». Lediglich in historischem Sinne will er die Frage «Was
ist Christentum?», beantworten.

Er geht dabei nicht unvoreingenommen vor, wie seine vorwegge-
nommene Definition zeigt; Christentum sei «Ewiges Leben mitten in
der Zeit, in der Kraft und vor den Augen Gottes». Soviele Begriffe,
soviele Fragen, die mit keinem Wort beriihrt werden. Es zeigt sich
auch an Harnack die Wahrheit des Satzes: «<Der Mensch glaubt nicht,
weil er Griinde fiir seinen Glauben hat, sondern er jagt nach Begriin-
dungen, weil er bereits glaubt.» Dabei handle es sich bei seinem Glau-
ben nicht um eine Lehre, sondern um ein Leben. Das Ergebnis seiner
Untersuchung will Harnack an der Geschichte nachpriifen.

Die Uebersicht iiber die Quellen ist knapp, aber kritisch; nur die
drei ersten Evangelien und einiges bei Paulus scheint Harnack trag-
fihig. Den Einflul3 des Mythischen schitzt er nur gering ein. Bei der
Frage des Wunders konnen alle Redewendungen nicht dariiber hin-
wegtduschen, dall Harnack letzten Endes doch Wunder fiir méglich
hilt. Dagegen gesteht er zu, da3 Jesus mit seiner Botschaft nichts
Neues gebracht habe. Die Darstellung dieser Botschaft fa3t er in drei
Abschnitte: Das Gottesreich — Gott und die Seele — Gerechtigkeit
und Liebe.

Die Botschaft vom Reiche Gottes und sein Kommen unterliegt ja
der Schwierigkeit, dal3 dieses Reich einerseits nicht mit duflerlichen
Gebirden kommt und schon da ist, andererseits aber kiinftig sichtbar
auftreten soll, eine Schwierigkeit, die auch Harnack nicht lésen
konnte. Die Dimonengeschichten werden nur beriihrt, die Paradoxie
eines Glaubens an einen Vatergott und an eine Vorsehung freimiitig
zugegeben.

Es werden dann noch Einzelfragen besprochen, zunichst das Ver-
hiéltnis des Christentums zur Welt, das Harnack sehr positiv sieht.
Der Mangel an jeglicher Stellungnahme zu Kultur und Fortschritt
wird als Vorzug gedeutet, das Evangelium hiitte sich sonst nur mit
zeitgebundenen Voraussetzungen belastet, was es ja anderwiirts auf
Schritt und Tritt getan hat.

Weiteste Verbreitung unter den Christen widre Harnacks These zu
wiinschen, daf} Jesus keinen andern Glauben an seine Person ver-



232 Freidenker Nr. 8

langt habe, als den, der im Halten seiner Gebote beschlossen liege,
mit anderen Worten, daf} er keinen Glauben an seine Person gefordert
hat. Daran dndert auch die Bezeichnung «Gottessohn» nichts, da diese
nur sagen wolle, Jesus habe Gott eben als Vater und damit auch als
seinen Vater empfunden. Hinsichtlich der dritten gottlichen Person
geniigt es Harnack zu erwihnen, daf3 er ihr Werden nicht behandeln
wolle. Ausweichend ist auch die Antwort auf die Aussage, das Evan-
gelium sei eben doch untrennbar mit einem lidngst iiberwundenen
Welt- und Geschichtsbhild verkniipft. Harnack erklirt, die wesent-
lichen Elemente des Evangeliums seien zeitlos, so wie auch der Mensch
trotz aller Entwicklung immer derselbe bleibe. Eine genauere kultur-
geschichtliche Betrachtung zeigt aber doch wohl, daf3 wir uns auch in
grundlegenden Fragen unseres Daseins, beispielsweise von Menschen
des Altertums, nicht unbetrichtlich unterscheiden, ja dal3 diese schon
in der Gegenwart je nach Alter, Bildung, Wohnort und Geschlecht
verschieden gestellt und beantwortet werden.

Der Gegensatz von Geist und Fleisch, Gott und Welt, von Gutem
und Bosem, auf dem das Evangelium ruhe, wird hervorgekehrt. Be-
fremden mufl Harnacks Behauptung, es sei noch nicht gelungen, eine
befriedigende Ethik auf monistischem Boden auszubilden, ja es werde
auch nicht gelingen! Daf} die christliche Ethik im ganzen gesehen
versagt hat und dal3 ohne christliche Ethik unsagbar viel Gutes und
Schones geschaffen wurde, kann doch nicht bestritten werden. Der
Gang des Evangeliums durch die Geschichte wird dann von Harnack
ebenso ausfiihrlich behandelt. Hier sei nur soviel gesagt, da3 Har-
nack bekennt, Jesus habe keine Gemeinde gestiftet; er sei nicht von
den Toten auferstanden; von der Auferstehung kann Harnack nur
sagen, «was sich auch immer am Grabe zugetragen haben mag . . ., von
diesem Grabe her hat der Glaube an die Ueberwindung des Todes und
an ein ewiges Leben seinen Ursprung genommen.» Alte Vorldufer
dieser Vorstellung will Harnack nicht gelten lassen, weil sie unterge-
gangen seien.

Ueber den Apostel Paulus gelangen wir zu der zum Katholizismus
entwickelten Kirche. Er sieht ihr Verdienst im Negativen: In der Zu-
riickdringung des Naturdienstes, des Polytheismus und der politi-
schen Religion, sowie der dualistischen Religionsphilosophie. Der ur-
spriingliche Enthusiasmus strémt aus, und es entsteht die Religion des
Gesetzes und der Formen. Die griechische Gedankenwelt stromt ein
und mit ihr der Logosbegriff. Die Gleichsetzung von Messias und



Nr. 8 Freidenker 233

Logos gab einer geschichtlichen Tatsache metaphysische Bedeutung;
sie zog eine in Raum und Zeit erschienene Person in Kosmologie und
Religionsphilosophie. Das Kircheninstitut erhielt einen besonderen
Wert, es wurde eine religiose Grof3e.

Die Leistung der romischen Kirche sieht Harnack in der Erziehung
der romisch-germanischen Volker, ihre wesentliche Charakterisie-
rung im lateinischen Geist und in der Fortsetzung des lateinischen
Weltreichs, sowie in ihrer augustinischen Theologie, die eine Wieder-
erweckung der paulinischen Lehre von Siinde und Gnade, von Schuld
und Rechtfertigung und von der Pridestination sei.

Der Protestantismus miisse in erster Linie als Gegensatz zum Katho-
lizismus verstanden werden, als Reformation und Revolution. Refor-
mation sei er gewesen in bezug auf die Heilslehre, Revolution in bezug
auf die Kirche. Eine Erneuerung stelle er dar, weil er das Evangelium
wieder in den Mittelpunkt geriickt habe, eine der daraus sich ergeben-
den Folgerungen war die véllige Umbildung des Gottesdienstes.

Die protestantische Revolution zergliedert Harnack in ihren Pro-
test gegen das hierarchische Kirchensystem, gegen Konzilien und Tra-
dition, gegen Kultus und Ritualismus, gegen Sakramentarismus,
«gegen die doppelte Sittlichkeity, und damit gegen die «hdhere»,
gegen die Behauptung, dal} es Gott besonders wohlgefillig sei, die in
der Schopfung gesetzten Krifte und Gaben nicht zu gebrauchen. Die
Nachteile der Reformation werden daneben nicht iibersehen; die Ein-
heit der abendlindischen Kultur ging verloren, das Staatskirchentum
entstand aufs neue. Insbesondere bildete sich in der neuen Kirche wie-
derum eine heilsnotwendige Lehre aus, der Buchstabenglaube wurde
nicht iiberwunden, ja in den Streitigkeiten iiber die Gnadenmittel
(Abendmahl und Kindertaufe) vergall man, dal neben Wort und
Glaube alles andere gleichgiiltig ist. Mit dem BewuBtsein, selber die
rechte Lehre zu haben, war auch die Intoleranz wieder eingekehrt.

Die Gefahr der Katholisierung der evangelischen Kirchen besteht
heute sicherlich noch viel mehr als um die Jahrhundertwende. Har-
nack sieht sie Gesetzes-, Lehr- und Zeremonienkirchen werden wegen
der Indifferenz der Massen, wegen dem Staat, dem die Ordnung wich-
tiger ist als der Geist, die Form wichtiger als die Sache, der Gehorsam
wertvoller als die Wahrheit. Harnack nennt das Verlangen, die eigene
Verantwortlichkeit los sein zu wollen, die Suche nach Hilfe und
dstethischer Verklirung des Lebens in Feierstunden «natiirliche Reli-
gion», ein Begriff, der heute einen anderen Inhalt hat.



234 Freidenkér Nr. 8

Anzuerkennen ist das Bekenntnis Harnacks, dall man den Schwie-
rigkeiten gegeniiber, die der Religion des Evangeliums entgegen-
stehen, nichts beweisen kénne, «denn unsere Beweise sind nur Varia-
tionen unserer Ueberzeugung»!! —

Wenden wir uns zu dem ehemaligen Jesuiten Graf Paul von Hoens-
broech, der in bewegter Zeit, nach Ende des Ersten Weltkrieges, eine
Broschiire, «Das Wesen des Christentums», herausgab. Die glinzende
Diktion Harnacks fehlt ihm, er arbeitet mehr mit Zitaten. Auch er
stellt die These auf «Das Wesen des Christentums ist Christus, mit
seinem Leben und mit seiner Lehre.» Ein kurzer Abrif3 iiber das
Leben Jesu schliet mit der Feststellung, dal die Evangelien viel
Ungeschichtliches und Unmégliches enthalten. Die Gottmenschheit
Jesu wird abgelehnt; Zorn, Ungerechtigkeit, dem sittlichen Empfin-
den widersprechende Auffassungen seien Jesu nachgewiesen; das un-
mittelbare Bevorstehen des Weltendes nach Jesu Ansicht und die aus-
schlieflliche Bestimmtheit seiner Predigt nur fiir die Juden werden
hervorgehoben.

Trotz dieser nur allzu berechtigten Bedenken gibt Hoensbroech
dann eine panegyrische Schilderung der Personlichkeit Jesu, eine
Schilderung, die Harnack nie gewagt haben wiirde, weil er sich der
Unzulidnglichkeit der Ueberlieferung viel mehr bewul3t war. Was iiber
Jesus, den Menschen-, Kinder-, Kranken- und Armenfreund gesagt
wird, konnte in jedem Traktitchen Platz finden. Opfer und Siihne-
tod werden abgelehnt und damit auch die Messe. Wenig bekannt ist
ein von Hoensbroech hervorgehobenes Gleichnis: Wenn der Knecht
vom Felde heimkehrt, so sagen wir nicht zu ihm, er solle sich zu
Tisch begeben, sondern er soll erst den Herrn bedienen und dann
selbst essen. «So auch ihr, wenn ihr alles getan habt, was euch aufge-
tragen war, sprecht: Wir sind unniitze Knechte, wir haben getan, was
wir schuldig waren.» Diese Auffassung wird von Hoensbroech als
«Herrenstandpunkt» gebrandmarkt. Der soziale Leichtsinn Jesu, mit
seinen Forderungen, nicht zu sorgen, wird als maBlos und undurch-
fithrbar abgetan, erklirlich nur durch Jesu Ueberzeugung vom baldi-
gen Weltuntergang. Die hohen sozialen Forderungen Jesu werden
zudem durch seine LohnverheiBungen wieder abgewertet.

Nach diesem Gesamtiiberblick sucht Hoensbroech noch Jesu Grund-
anschauungen herauszuarbeiten, eine schwere Aufgabe, nachdem
schon die Einleitung Widerspriiche und Unklarheiten festhielt. Hoens-



Nr. 8 Freidenker 235

broech beginnt mit den Seligpreisungen und Wehrufen Jesu, bemerkt
aber nicht, daf3 die Bergpredigt ja nie in dieser Form gehalten wurde,
sondern eine spite Zusammenstellung einzelner Spriiche darstellt,
von denen von keinem einzigen gesagt werden kann, ob ihn Jesu tat-
sichlich gebraucht hat. Durch die Verurteilung des Scheines in den
Wehrufen Jesu sieht Hoensbroech auch die prichtigen Kirchen und
Prunkgottesdienste getroffen. Es ist auch erwihnt, dafl Askese, Selbst-
kasteiung und Abtotung nicht zu den Grundanschauungen Jesu ge-
héren wiirden. Der ehemalige Jesuit endet mit der Frage von D. F.
Strauf3: «Sind wir noch Christen?» Hoensbroech verneint die Frage.
Die Schuld an diesem MiBerfolg will er zum groten Teil der Theo-
logie und dem Dogma geben. Interessant ist auch seine Frage, ob die
Lehre Jesu wirklich Menschheits- und Weltlehre sei, ob sie in glei-
chem Malle fiir die Weillen, Neger und Indianer bestimmt sei. Hoens-
broech weist diese Annahme zuriick, einmal, weil Jesus nur Lehrer
seines Volkes war, zum andern, weil der geringe Erfolg der Mission
zeige, dall eine wirkliche innere Aufnahme des Christentums nicht
erfolge. Die Entwicklung hat ihm hierin nur allzu recht gegeben. —

Wir wenden uns zu Ludwig Feuerbach, der die ilteste und tief-
schiirfendste der angesprochenen Untersuchungen schrieb. Er hat er-
kannt, da3 es unmoglich ist, sich mit dem Christentum zu beschifti-
gen, ohne zuvor den Begriff der Religion zu kldren. Die Religion, so
sagt er, beruht auf dem Unterschied des Menschen vom Tiere, die
Tiere haben keine Religion. Sie ist die mit dem Wesen des Menschen
identische Anschauung vom Wesen der Welt und des Menschen. Im
Wesen und BewuBtsein der Religion ist nichts anderes, als was iiber-
haupt im Wesen und BewuBtsein des Menschen von sich und von der
Welt liegt. Die Religion ist die Entzweiung des Menschen mit sich
selbst, er setzt sich Gott, als ein ihm entgegengesetztes Wesen gegen-
iiber. Gott ist nicht, was der Mensch ist, der Mensch ist nicht, was
Gott ist. Die Religion ist die Reflexion, die Spiegelung des mensch-
lichen Wesens in sich selbst. Die Religion kniipft an ihre Lehren
Fluch und Segen, Verdammung und Seligkeit. Selig ist wer glaubt,
unselig, verloren, verdammt, wer nicht glaubt. Sie appelliert also nicht
an die Vernunft, sondern an das Gemiit, an den Gliickseligkeitstrieb,
an die Affekte der Furcht und der Hoffnung. Sie bezieht sich wesent-
lich, urspriinglich — und nur in seinem Ursprung ist etwas heilig,
wahr, rein und gut — nur auf das unmittelbare, sinnliche, ungebildete
BewuBtsein. Und wodurch sich diese Religion in Widerspruch mit der



236 Freidenker Nr. 8

Vernunft setzt, dadurch setzt sie sich auch immer in Widerspruch
mit dem sittlichen Sinne.

So vorbereitet konnen wir uns der Erorterung der Gottesfrage bei
Feuerbach zuwenden. Das BewuBtsein Gottes ist das SelbstbewuBtsein
des Menschen, die Erkenntnis Gottes die Selbsterkenntnis des Men-
schen. Der geschichtliche Fortgang in den Religionen besteht darin,
daB} das, was der fritheren Religion als etwas Objektives galt, jetzt als
etwas Subjektives, das heil3t, was als Gott angeschaut und angebetet
wurde, jetzt als etwas Menschliches erkannt wird. Die Religion, wenig-
stens die christliche, ist das Verhalten des Menschen zu sich selbst,
oder richtiger, zu seinem Wesen, aber das Verhalten zu seinem Wesen
als einem anderen Wesen. Das gottliche Wesen ist nichts anderes als
das menschliche Wesen, oder besser, das Wesen des Menschen, ange-
schaut und verehrt als ein anderes, von ihm unterschiedenes, eigenes
Wesen. Jeder Religion sind die Gotter der anderen Religionen nur
Vorstellungen von Gott, aber die Vorstellung, die sie von Gott hat, ist
ihr Gott selbst. Der Mensch setzt sich Gott als ein ihm entgegenge-
setztes Wesen gegeniiber. Gotit ist nicht, was der Mensch ist, der
Mensch ist nicht was Gott ist. Unverniinftiges kann auch die Allmacht
nicht tun. Ueber der Macht der Allmacht steht die hthere Macht der
Vernunft, iiber dem Wesen Gottes, das Wesen des Verstandes. Gott
als moralisch vollkommenes Wesen ist nichts anderes als die reali-
sierte Idee, das personifizierte Gesetz der Moralitdt, das als absolutes -
Wesen gesetzte moralische Wesen des Menschen — des Menschen
eigenes Wesen. Der Glaube an diesen Gott ist nichts als der
Glaube an die menschliche Wiirde, der Glaube an die gottliche Be-
deutung des menschlichen Wesens. Gott ist der hochste Begriff der
Religion, das hochste Verbrechen ist also der Zweifel an Gott oder
gar der Zweifel, dal Gott ist. Der Teufel ist das Negative, das Bose;
Gott das Positive, das Gute; der Teufel das unwillkiirliche, unerklar-
liche Bose, Schlimme, Ueble, Gott das unwillkiirliche, unerklirliche
Gute. Beide haben dieselbe Quelle — nur die Qualitét ist verschieden
oder entgegengesetzt. Gott ist aber auch der den Mangel der Theorie
ersetzende Begriff. Er ist die Erkldrung des Unerklérlichen, die nichts
erklirt, weil sie alles ohne Unterschied erkldren soll — er ist die
Nacht der Theorie, die aber dadurch alles dem Gemiite klarmacht,
daB3 in ihr das Mal3 der Finsternis, das unterscheidende Verstandes-
licht ausgeht — das Nichtwissen, das alle Zweifel 16st, weil es alle
niederschligt, alles weil3, weil es nichts Bestimmtes weif3, weil alle



Nr. 8 Freidenker 237

Dinge, die der Vernunft imponieren, vor der Religion verschwinden,
ihre Individualitdt verlieren, im Auge der gottlichen Macht nichts
sind. Eine notwendige Folge dieser Widerspriiche ist der Atheismus.
Die Existenz Gottes hat das Wesen einer empirischen oder sinnlichen
Existenz, ohne doch die Wahrzeichen derselben zu haben; sie ist an
sich eine Erfahrungssache und doch in der Wirklichkeit kein Ge-
genstand der Erfahrung. Der Atheismus galt und gilt noch jetzt fiir
die Verneinung aller Moralprinzipien, aller sittlichen Griinde und
Bande: wenn Gott nicht ist, so hebt sich aller Unterschied zwischen
Gut und Bése, Tugend und Laster auf. Der Unterschied liegt also nur
an der Existenz Gottes, die Wahrheit der Tugend nicht in ihr selbst,
sondern auller ihr. Der Mensch ist nichts ohne Gott, aber auch Gott
nichts ohne den Menschen, denn erst im Menschen wird Gott als
Gott Gegenstand, wird er erst Gott. Welch ein Zwiespalt und Wider-
spruch! Kehre es um, so hast du die Wahrheit: Das Wissen von Gott
ist das Wissen des Menschen von sich, von seinem eigenen Wesen. Der
zwischen den Gldubigen und Ungldubigen Unterscheidende, der ver-
dammende und belohnende Gott, ist nichts anderes als der Glaube
selbst. Was Gott verdammt, verdammt der Glaube und umgekehrt. So-
viel iiber Feuerbachs Kritik am Gottesbegriff. '

Auch iiber den Glauben an sich hat er durchdachte Formulierungen
gefunden. Der Glaube ist ein sein Gegenteil schonungslos verzehren-
des Feuer. Wohl macht der Glaube den Menschen selig, aber er flofit
ihm keine wirklich sittlichen Gesinnungen ein. Sogar die Liebe ist
beschrinkt durch den Glauben, sie findet daher auch die Handlungen
der Lieblosigkeit, die der Glaube gestattet, nicht im Widerspruch mit
gich.

Das charakteristische Objekt des Glaubens ist das Wunder.
Glaube ist Wunderglaube, Glaube und Wunder absolut unzertrenn-
lich. Die Wunder, auch die objektive Kraft des Gebetes, iiberhaupt
alle iibernatiirlichen Wahrheiten der Religion, widersprechen der Er-
fahrung.

Der Glaube an die Offenbarung ist zugleich, wenigstens fiir spitere,
der Glaube an eine schriftliche Offenbarung; die notwendige Folge
und Wirkung aber eines Glaubens, in welchem ein historisches, ein
notwendig unter allen Bedingungen der Zeitlichkeit und Endlichkeit
verfaBtes Buch, die Bedeutung eines ewigen, absolut, allgemein giil-
tigen Wortes hat — Aberglaube und Sophistik. Wo dagegen unter-
schieden wird zwischen Menschlichem und Géttlichem, relativ und



238 ' Freidenker Nr. 8

absolut Giiltigem, Historischem und Ewigem, wo nicht alles ohne
Unterschied schlechterdings wahr ist, was in der hl. Schrift steht; da
wird das Urteil des Unglaubens, dal die Bibel kein gottliches Buch
ist, schon in die Bibel hineingetragen, da wird ihr, indirekt wenig-
stens, der Charakter einer gottlichen Offenbarung abgesprochen. Ein
Buch, das mir die Notwendigkeit der Unterscheidung, die Notwendig-
keit der Kritik auferlegt, um das Gottliche vom Menschlichen, das
Ewige vom Zeitlichen zu scheiden, ist kein gottliches, kein zuverlis-
siges, kein untriigliches Buch mehr, ist versto3en in die Klasse der pro-
fanen Biicher; denn jedes profane Buch hat dieselbe Eigenschaft, daf3
es neben oder im Menschlichen Géttliches, d. h. neben oder im Indi-
viduellen, Allgemeines und Ewiges enthilt. Je mehr aber schon der
Zeit nach der Mensch sich der Offenbarung entfremdet, je mehr der
Verstand zur Selbstédndigkeit heranreift, desto greller tritt auch not-
wendig der Widerspruch zwischen dem Verstande und dem Offen-
barungsglauben hervor. Der Glaubige kann dann nur noch im bewuf3-
ten Widerspruch mit sich selbst, mit der Wahrheit, mit dem Ver-
stande, nur durch freche Willkiir, nur durch schamlose Liigen — nur
durch die Siinde gegen den hl. Geist, die Heiligkeit und Géttlichkeit
der Offenbarung bewahrheiten. Welch erbidrmliche und zugleich
ldcherliche Heuchelei, beiden, Natur und Bibel, zugleich huldigen
zu wollen.

So sehen wir in allem, dal} die Grunddogmen des Christentums er-
fiillie Herzenswiinsche sind — das Wesen des Christentums ist das
- Wesen des Gemiits. Es ist gemiitlicher zu leiden, als zu handeln; ge-
miitlicher, durch einen andern erlost und befreit zu werden, als sich
selbst zu befreien, gemiitlicher von einer anderen Person, als von der
Kraft der Selbsttitigkeit sein Heil abhéngig zu machen; gemiitlicher
zu lieben, als zu streben. Das Monchtum war eine notwendige Folge
von dem Glauben an den Himmel, den das Christentum der Mensch-
heit verhie3. Das iibernatiirliche Leben ist wesentlich auch eheloses
Leben, das Zolibat liegt also gleichfalls im innersten Wesen des Chri-
stentums. —

Es diirfte zweckmiBig sein, noch einige Untersuchungen zu er-
wihnen, die sich inhaltlich weitgehend mit unserem Thema beschif-
tigen.

Das Bekenntnisbuch von David Friedrich Strauf3, «<Der alte und der
neue Glaubey, enthilt einen ersten Teil «Sind wir noch Christen?»
Straufl geht von der Schwierigkeit aus, welches Christentum wir iiber-



Nr. 8 Freidenker 7 239

haupt meinen; er legt das apostolische Glaubensbekenntnis zu
Grunde. Die Schopfungsgeschichte fithrt auf die Zusammenhinge
«Schrift und Inspiration», Siindenfall, Teufel und Erbsiinde bedingen
die Erl6sung. Auch die Beriithrungen zwischen Buddhismus und Chri-
stentum werden gestreift. Im folgenden Abschnitt «Haben wir noch
Religion?» endet Straufl nicht so entschieden ablehnend, wie bei
seiner Frage nach dem Christentum, sondern je nachdem man es ver-
stehen will, will er zur Religion ja oder nein sagen.

Der protestantische Pfarrer Dr. Gotthilf Schenkel legt in seinem
Buche «Das Doppelgesicht des Christentums» (Stuttgart 1931, 181 Sei-
ten) noch mehr wie Harnack und Hoensbroech, den Nachdruck auf
das Handeln, auf die Tat, und nicht auf Theorie und Lehre. «An
ihren Friichten sollt ihr sie erkennen.» An diesem Mal3stab gemessen
erscheint die Bilanz des Christentums sehr ungiinstig. Die christliche
Politik der christlichen Vélker war genau so raubgierig und brutal
wie die der Heiden. Die christlichen Diplomaten erstrebten keine
edleren Zwecke als die Ungldubigen. Der Wirtschaftskampf christ-
licher Volker ist genau so hart wie sonst in der Welt. Jeder Fortschritt
mufite den Christen von auflen her aufgezwungen werden. Die Kir-
chen beschiftigten sich erst mit der Friedensfrage, nachdem Pazi-
fisten das Gewissen der Menschen wachgeriittelt hatten, sie beschif-
tigten sich erst mit der sozialen Frage, als Sozialisten schon lange
fiir eine bessere Gerechtigkeit gekdmpft hatten. Dazu besteht unter
den Christen eine vollige Uneinigkeit dariiber, was denn eigentlich
das Wesen des Christentums ist. Trotz dieser Merkmale des Zerfalls
seien aber Spuren neuer Lebensentfaltung zu bemerken. Die christ-
liche Religion iiberhaupt zerfalle in eine Religion mythologisch pri-
mitiven Denkens und in eine geistige Religion. Die geistigen Giiter
sieht Schenkel in Treue, Geduld, Vertrauen, Selbstbeherrschung,
Giite, Freundlichkeit. «Die klare Erkenntnis dieser geistigen Giiter
und Werte ist der eigentliche Inhalt religioser Offenbarung; ihre
Anerkennung ist religiéser Gehorsam, das Streben nach ihrer Verwirk-
lichung religiése Aufgabe. Das Hineinwachsen in diese geistig-sitt-
liche Welt ist das eigentliche Schicksal unserer Seele; das Mal3 der
Verkorperung in uns ist das MaB3 unserer Frommigkeit.» Darin werden
wir Pfarrer Schenkel durchaus zustimmen, aber warum muf3 man die
Erkenntnis, die Anerkennung und das Streben nach geistigen Werten
religios nennen? Wihrend Schenkel vor 25 Jahren auf die fast ein-
hellige Ablehnung seiner Kollegen stie3, beschiftigt sich der Evan-



240 Freidenker Nr. 8

gelische Kirchentag 1956 in Frankfurt, nach dem Fernsehfilm «Pro-
bleme 56» zu urteilen, vornehmlich mit Dingen, die in der von Schen-
kel umschriebenen «religiosen» Aufgabe liegen.

Einen ganz anderen Klang gewinnt unsere Betrachtung, wenn wir
uns Friedrich Nietzsche zuwenden. Er meint, «das Wort schon ,Chri-
stentum’, ist ein MiBlverstindnis —, im Grunde genomen gab es nur
einen Christen, und der starb am Kreuz». Am ausfiihrlichsten hat der
Pastorensohn Nietzsche iiber unser Thema in «Der Antichrist» gehan-
delt. Zur Entstehung des Christentums sagt er, es sei einzig aus dem
Boden zu verstehen, aus dem es gewachsen ist, und «der psychologische
Typus des Galilders ist noch erkennbar, aber erst in seiner vollstén-
digen Entartung (die zugleich Verstimmelung und Ueberladung mit
fremden Ziigen ist), hat er dazu dienen konnen, wozu er gebraucht
worden ist, zum Typus eines Erlosers der Menschheit». Auch Nietz-
sche hat erkannt, daf3 das Christentum die Kirche verneint. Ueber
den Wunderglauben — und jeder Glaube ist praktisch Wunderglaube
— sagt er, «dal} kleine Mucker und Dreiviertelsverriickte sich einbil-
den diirfen, dafl um ihretwillen die Gesetze der Natur bestindig
durchbrochen werden, — eine solche Art Steigerung jeglicher Selbst-
sucht ins Unendliche und Unverschdmte, kann man nicht mit genug
Verachtung brandmarken». Zum neuen Testament sagt er: «das
einzige Wort des Neuen Testaments, das Wert hat, das seine Kritik,
seine Vernichtung selbst ist: ,was ist Wahrheit’s. Wihrend der Miinch-
ner Kardinal Faulhaber einmal in einer Ansprache ausfiihrte, «Wenn
die Menschheit aus tausend Wunden blutet, schligt die Stunde der
katholischen Kirche fiir die Caritas», schreibt Nietzsche: «irgendeinen
Notstand abschaffen ging wider die tiefste Niitzlichkeit der christ-
lichen Kirche: sie lebte von Notstinden, sie schuf Notstinde, um sich
zu verewigen». Von tiefster historischer Wahrheit ist seine allgemeine
Einsicht «Es ist mit Priestern und Géttern zu Ende, wenn der Mensch
wissenschaftlich wird». ‘

Was ist der menschlichen Narrheit unmdoglich? Die Geschichte der
Religion strotzt ja formlich von der Veriibung von Narreteien, die, so
ste nicht unwidersprechlich dokumentiert wiren, jeder Mensch von

fiinf gesunden Sinnen fiir unmaoglich erkldiren wiirde.

Johannes Scherr (1817—1886).
In: Hammerschlige und Historien. Ziirich 1878, Band I, S. 398.



Nr. 8 Freidenker 241

Wir schauen zuriick. Wissen wir nun, was das Wesen des Christen-
tums ist? Oder haben nicht alle Autoren wesentliche Ziige itbersehen?
Miifte man nicht von vorneherein die verschiedenen und verschie-
densten «Christentiimer» entschieden trennen? Und sind dann nicht
Reliquien, Ablésse, Prozessionen, Weihrauch, Rosenkranz, Farben-
pracht, Index und Hierarchie wesentlicher fiir den Katholizismus, in
den Augen vieler seiner Anhinger wenigstens, als alles, was wir bis
jetzt gehort haben? Entsprechendes wiirde dann fiir die Sekten
gelten.

Wenn wir eine eigene Definition wagen wollen, so konnen wir viel-
leicht sagen: Christentum ist der Versuch etwas zu glauben (Dogmen
und Wunder) — im Widerstreit mit der Vernunft —, was nicht be-
wiesen werden kann, denn dann wire es kein Glaube mehr, was aber
immer mehr widerlegt werden kann. Und zweitens: Christentum ist
der Versuch nach einer Moral zu leben — wenn er nur ernsthaft ge-
schihe! — im Hinblick auf eine Belohnung im Jenseits, die, liicken-
haft iiberliefert und in sich widerspruchsvoll, mit allen Grundsitzen
der modernen Welt und des natiirlichen Menschen nicht iiberein-
stimmt und deshalb nur in Ausnahmefillen annéhernd verwirklicht
werden kann.

Die Generiile des Jesuitenordens

1. Loyola, Ignaz von 1541—1556 Spanier
2. Lainez, Giacomo 1556—1565 Spanier
3. Borgia, Francesco 1565—1572 Spanier
4. Mercurian, Everard 1572—1580 Belgier
5. Acquaviva, Claudio 1580—1615 Italiener
6. Vitelleschi, Muzio 1615—1643 Italiener
7. Caraffa, Vincenzo 1643—1649 Italiener
8. Piccolomini, Francesco 1649—1651 Italiener
9. Gotifredo, Alessandro 1651—1652 (2 Monate) Italiener
10. Nickel, Goswin 1652—1664 Deutscher
11. Oliva, Gian Paolo 1664—1681 Italiener
12. Noyelle, Charles de 1681—1686 Belgier
13. Gonzales, Thyrse 1686—1705 Spanier



	Das Wesen des Christentums

