
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 8

Artikel: Das Wesen des Christentums

Autor: Becker, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410550

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410550
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


230 Freidenker Nr. 8

Ueberall, wo wir Mißstände und Mängel des Erziehungswesens ins
Auge fassen, erkennen wir den kulturellen Hintergrund, der die
Entstehung derartiger Fehlhaltungen begünstigt. Die egoistische, herrschsüchtige

und kriegerische Kultur hat auch eine Pädagogik
ausgebildet, die sie am Leben erhält und sie in die Zukunft fortzusetzen
trachtet. Unglücklicherweise ist sich die Demokratie, dieser Versuch
eines Lebens in der Freiheit und Zusammenarbeit, dieser Zusammenhänge

wenig bewußt. Die demokratischen Gemeinwesen konservieren
heute noch Erziehungsmethoden, die den Geist des Absolutismus in
sich tragen. Damit wird es der Diktatur leicht gemacht, drohend ihr
Haupt zu erheben; der Rückfall in die Barbarei, den wir in unserem
Jahrhundert oft und schmerzlich erleben mußten, ist in den Kinder-
und Schulstuben vorbereitet, so daß es nur der «massenpsychologischen

Auslösung» bedarf, um den Menschen für jeden kollektiven
Wahn zu ereifern. Eine freie Welt kann nur durch eine freiheitliche,
tiefenpsychologisch orientierte Erziehung kommen; der Fortbestand
und die Höherentwicklung unserer Kultur wird davon abhängen,
inwieweit wir imstande sein werden, die Erkenntnisse der Tiefenpsychologie

auf Erziehung und Kultur in möglichst umfassender Weise
anzuwenden.

Das Wesen des Christentums
Von Dr. Karl Becker, Stuttgart

Unter «Wesen» verstehen wir hier die Eigenart des Christentums,
das, was es von anderen Religionen unterscheidet, aber auch sein
Wesentliches, im Gegensatz zum Unwesenthchen, Nebensächlichen.
Wir wollen diesem Wesen an Hand eines Vergleiches dreier Bücher
nachspüren, die eben vom Wesen des Christentums handeln und auch
diesen Titel tragen. Ihre Verfasser sind Adolf von Harnack (erschienen

1900), Paul von Hoensbroech (1920), und Ludwig Feuerbach
(1841)

Adolf von Harnack bietet uns ein glänzendes Essay, aus der Sicht
eines liberalen Theologen um die Jahrhundertwende, das erst vor
kurzem wieder neu aufgelegt wurde. Er beginnt mit einer Uebersicht
über die verschiedenen Auffassungen des Christentums, von denen

er ja eine selbst verkörpert. Die Ansichten der vergleichenden Reli-



Nr. 8 Freidenker 231

gionsgeschichte, wie sie bald darauf besonders Arthur Drews dargestellt

hat, sind nicht genannt. Diese Zusammenstellung widerlegt aber
die spätere Behauptung Harnacks, das Ergebnis seiner Untersuchung
spreche so leicht und kraftvoll zu uns, «daß man es nicht leicht
verfehlen könne». Lediglich in historischem Sinne will er die Frage «Was
ist Christentum?», beantworten.

Er geht dabei nicht unvoreingenommen vor, wie seine vorweggenommene

Definition zeigt; Christentum sei «Ewiges Leben mitten in
der Zeit, in der Kraft und vor den Augen Gottes». Soviele Begriffe,
soviele Fragen, die mit keinem Wort berührt werden. Es zeigt sich
auch an Harnack die Wahrheit des Satzes : «Der Mensch glaubt nicht,
weil er Gründe für seinen Glauben hat, sondern er jagt nach Begründungen,

weil er bereits glaubt.» Dabei handle es sich bei seinem Glauben

nicht um eine Lehre, sondern um ein Leben. Das Ergebnis seiner
Untersuchung will Harnack an der Geschichte nachprüfen.

Die Uebersicht über die Quellen ist knapp, aber kritisch; nur die
drei ersten Evangelien und einiges bei Paulus scheint Harnack
tragfähig. Den Einfluß des Mythischen schätzt er nur gering ein. Bei der
Frage des Wunders können alle Redewendungen nicht darüber
hinwegtäuschen, daß Harnack letzten Endes doch Wunder für möglich
hält. Dagegen gesteht er zu, daß Jesus mit seiner Botschaft nichts
Neues gebracht habe. Die Darstellung dieser Botschaft faßt er in drei
Abschnitte: Das Gottesreich — Gott und die Seele — Gerechtigkeit
und Liebe.

Die Botschaft vom Reiche Gottes und sein Kommen unterliegt ja
der Schwierigkeit, daß dieses Reich einerseits nicht mit äußerlichen
Gebärden kommt und schon da ist, andererseits aber künftig sichtbar
auftreten soll, eine Schwierigkeit, die auch Harnack nicht lösen
konnte. Die Dämonengeschichten werden nur berührt, die Paradoxic >

eines Glaubens an einen Vatergott und an eine Vorsehung freimütig
zugegeben.

Es werden dann noch Einzelfragen besprochen, zunächst das
Verhältnis des Christentums zur Welt, das Harnack sehr positiv sieht.
Der Mangel an jeglicher Stellungnahme zu Kultur und Fortschritt
wird als Vorzug gedeutet, das Evangelium hätte sich sonst nur mit
zeitgebundenen Voraussetzungen belastet, was es ja anderwärts auf
Schritt und Tritt getan hat.

Weiteste Verbreitung unter den Christen wäre Harnacks These zu
wünschen, daß Jesus kernen andern Glauben an seine Person ver-



232 Freidenker Nr. 8

langt habe, als den, der im Halten seiner Gebote beschlossen liege,
mit anderen Worten, daß er keinen Glauben an seine Person gefordert
hat. Daran ändert auch die Bezeichnung «Gottessohn» nichts, da diese

nur sagen wolle, Jesus habe Gott eben als Vater und damit auch als
seinen Vater empfunden. Hinsichtlich der dritten göttlichen Person
genügt es Harnack zu erwähnen, daß er ihr Werden nicht behandeln
wolle. Ausweichend ist auch die Antwort auf die Aussage, das
Evangelium sei eben doch untrennbar mit einem längst überwundenen
Welt- und Geschichtsbild verknüpft. Harnack erklärt, die wesentlichen

Elemente des Evangeliums seien zeitlos, so wie auch der Mensch
trotz aller Entwicklung immer derselbe bleibe. Eine genauere
kulturgeschichtliche Betrachtung zeigt aber doch wohl, daß wir uns auch in
grundlegenden Fragen unseres Daseins, beispielsweise von Menschen
des Altertums, nicht unbeträchtlich unterscheiden, ja daß diese schon
in der Gegenwart je nach Alter, Bildung, Wohnort und Geschlecht
verschieden gestellt und beantwortet werden.

Der Gegensatz von Geist und Fleisch, Gott und Welt, von Gutem
und Bösem, auf dem das Evangelium ruhe, wird hervorgekehrt.
Befremden muß Harnacks Behauptung, es sei noch nicht gelungen, eine
befriedigende Ethik auf monistischem Boden auszubilden, ja es werde
auch nicht gelingen! Daß die christliche Ethik im ganzen gesehen

versagt hat und daß ohne christliche Ethik unsagbar viel Gutes und
Schönes geschaffen wurde, kann doch nicht bestritten werden. Der
Gang des Evangeliums durch die Geschichte wird dann von Harnack
ebenso ausführlich behandelt. Hier sei nur soviel gesagt, daß
Harnack bekennt, Jesus habe keine Gemeinde gestiftet; er sei nicht von
den Toten auferstanden; von der Auferstehung kann Harnack nur
sagen, «was sich auch immer am Grabe zugetragen haben mag von
diesem Grabe her hat der Glaube an die Ueberwindung des Todes und
an ein ewiges Leben seinen Ursprung genommen.» Alte Vorläufer
dieser Vorstellung will Harnack nicht gelten lassen, weil sie untergegangen

seien.

Ueber den Apostel Paulus gelangen wir zu der zum Katholizismus
entwickelten Kirche. Er sieht ihr Verdienst im Negativen : In der
Zurückdrängung des Naturdienstes, des Polytheismus und der politischen

Religion, sowie der dualistischen Religionsphilosophie. Der
ursprüngliche Enthusiasmus strömt aus, und es entsteht die Religion des

Gesetzes und der Formen. Die griechische Gedankenwelt strömt ein
und mit ihr der Logosbegriff. Die Gleichsetzung von Messias und



Nr. 8 Freidenker 233

Logos gab einer geschichtlichen Tatsache metaphysische Bedeutung;
sie zog eine in Raum und Zeit erschienene Person in Kosmologie und
Religionsphilosophie. Das Kircheninstitut erhielt einen besonderen
Wert, es wurde eine religiöse Größe.

Die Leistung der römischen Kirche sieht Harnack in der Erziehung
der römisch-germanischen Völker, ihre wesentliche Charakterisierung

im lateinischen Geist und in der Fortsetzung des lateinischen
Weltreichs, sowie in ihrer augustinischen Theologie, die eine
Wiedererweckung der paulmischen Lehre von Sünde und Gnade, von Schuld
und Rechtfertigung und von der Prädestination sei.

Der Protestantismus müsse in erster Linie als Gegensatz zum
Katholizismus verstanden werden, als Reformation und Revolution.
Reformation sei er gewesen in bezug auf die Heilslehre, Revolution in bezug
auf die Kirche. Eine Erneuerung stelle er dar, weil er das Evangelium
wieder in den Mittelpunkt gerückt habe, eine der daraus sich ergebenden

Folgerungen war die völlige Umbildung des Gottesdienstes.
Die protestantische Revolution zergliedert Harnack in ihren Protest

gegen das hierarchische Kirchensystem, gegen Konzilien und
Tradition, gegen Kultus und Ritualismus, gegen Sakramentarismus,
«gegen die doppelte Sittlichkeit», und damit gegen die «höhere»,
gegen die Behauptung, daß es Gott besonders wohlgefällig sei, die in
der Schöpfung gesetzten Kräfte und Gaben nicht zu gebrauchen. Die
Nachteile der Reformation werden daneben nicht übersehen ; die Einheit

der abendländischen Kultur ging verloren, das Staatskirchentum
entstand aufs neue. Insbesondere bildete sich in der neuen Kirche
wiederum eine heilsnotwendige Lehre aus, der Buchstabenglaube wurde
nicht überwunden, ja in den Streitigkeiten über die Gnadenmittel
(Abendmahl und Kindertaufe) vergaß man, daß neben Wort und
Glaube alles andere gleichgültig ist. Mit dem Bewußtsein, selber die
rechte Lehre zu haben, war auch die Intoleranz wieder eingekehrt.

Die Gefahr der Katholisierung der evangelischen Kirchen besteht
heute sicherlich noch viel mehr als um die Jahrhundertwende.
Harnack sieht sie Gesetzes-, Lehr- und Zeremonienkirchen werden wegen
der Indifferenz der Massen, wegen dem Staat, dem die Ordnung wichtiger

ist als der Geist, die Form wichtiger als die Sache, der Gehorsam
wertvoller als die Wahrheit. Harnack nennt das Verlangen, die eigene
Verantwortlichkeit los sein zu wollen, die Suche nach Hilfe und
ästethischer Verklärung des Lebens in Feierstunden «natürliche
Religion», ein Begriff, der heute einen anderen Inhalt hat.



234 Freidenker Nr. 8

Artzuerkennen ist das Bekenntnis Harnacks, daß man den
Schwierigkeiten gegenüber, die der Religion des Evangeliums entgegenstehen,

nichts beweisen könne, «denn unsere Beweise sind nur
Variationen unserer Ueberzeugung» —

Wenden wir uns zu dem ehemaligen Jesuiten Graf Paul von
Hoensbroech, der in bewegter Zeit, nach Ende des Ersten Weltkrieges, eine
Broschüre, «Das Wesen des Christentums», herausgab. Die glänzende
Diktion Harnacks fehlt ihm, er arbeitet mehr mit Zitaten. Auch er
stellt die These auf «Das Wesen des Christentums ist Christus, mit
seinem Leben und mit seiner Lehre.» Ein kurzer Abriß über das

Leben Jesu schließt mit der Feststellung, daß die Evangelien viel
Ungeschichtliches und Unmögliches enthalten. Die Gottmenschheit
Jesu wird abgelehnt; Zorn, Ungerechtigkeit, dem sittlichen Empfinden

widersprechende Auffassungen seien Jesu nachgewiesen ; das
unmittelbare Bevorstehen des Weltendes nach Jesu Ansicht und die
ausschließliche Bestimmtheit seiner Predigt nur für die Juden werden
hervorgehoben.

Trotz dieser nur allzu berechtigten Bedenken gibt Hoensbroech
dann eine panegyrische Schilderung der Persönlichkeit Jesu, eine
Schilderung, die Harnack nie gewagt haben würde, weil er sich der
Unzulänglichkeit der Ueberlieferung viel mehr bewußt war. Was über
Jesus, den Menschen-, Kinder-, Kranken- und Armenfreund gesagt
wird, könnte in jedem Traktätchen Platz finden. Opfer und Sühnetod

werden abgelehnt und damit auch die Messe. Wenig bekannt ist
ein von Hoensbroech hervorgehobenes Gleichnis: Wenn der Knecht
vom Felde heimkehrt, so sagen wir nicht zu ihm, er solle sich zu
Tisch begeben, sondern er soll erst den Herrn bedienen und dann
selbst essen. «So auch ihr, wenn ihr alles getan habt, was euch
aufgetragen war, sprecht : Wir sind unnütze Knechte, wir haben getan, was
wir schuldig waren.» Diese Auffassung wird von Hoensbroech als

«Herrenstandpunkt» gebrandmarkt. Der soziale Leichtsinn Jesu, mit
seinen Forderungen, nicht zu sorgen, wird als maßlos und undurchführbar

abgetan, erklärlich nur durch Jesu Ueberzeugung vom baldigen

Weltuntergang. Die hohen sozialen Forderungen Jesu werden
zudem durch seine LohnVerheißungen wieder abgewertet.

Nach diesem Gesamtüberblick sucht Hoensbroech noch Jesu
Grundanschauungen herauszuarbeiten, eine schwere Aufgabe, nachdem
schon die Einleitung Widersprüche und Unklarheiten festhielt. Hoens-



Nr. 8 Freidenker 235

broech beginnt mit den Seligpreisungen und Wehrufen Jesu, bemerkt
aber nicht, daß die Bergpredigt ja nie in dieser Form gehalten wurde,
sondern eine späte Zusammenstellung einzelner Sprüche darstellt,
von denen von keinem einzigen gesagt werden kann, ob ihn Jesu
tatsächlich gebraucht hat. Durch die Verurteilung des Scheines in den
Wehrufen Jesu sieht Hoensbroech auch die prächtigen Kirchen und
Prunkgottesdienste getroffen. Es ist auch erwähnt, daß Askese,
Selbstkasteiung und Abtötung nicht zu den Grundanschauungen Jesu
gehören würden. Der ehemalige Jesuit endet mit der Frage von D. F.
Strauß: «Sind wir noch Christen?» Hoensbroech verneint die Frage.
Die Schuld an diesem Mißerfolg will er zum größten Teil der Theologie

und dem Dogma geben. Interessant ist auch seine Frage, ob die
Lehre Jesu wirklich Menschheits- und Weltlehre sei, ob sie in
gleichem Maße für die Weißen, Neger und Indianer bestimmt sei.
Hoensbroech weist diese Annahme zurück, einmal, weil Jesus nur Lehrer
seines Volkes war, zum andern, weil der geringe Erfolg der Mission
zeige, daß eine wirkliche innere Aufnahme des Christentums nicht
erfolge. Die Entwicklung hat ihm hierin nur allzu recht gegeben. —

Wir wenden uns zu Ludwig Feuerbach, der die älteste und
tiefschürfendste der angesprochenen Untersuchungen schrieb. Er hat
erkannt, daß es unmöglich ist, sich mit dem Christentum zu beschäftigen,

ohne zuvor den Begriff der Religion zu klären. Die Religion, so

sagt er, beruht auf dem Unterschied des Menschen vom Tiere, die
Tiere haben keine Religion. Sie ist die mit dem Wesen des Menschen
identische Anschauung vom Wesen der Welt und des Menschen. Im
Wesen und Bewußtsein der Religion ist nichts anderes, als was
überhaupt im Wesen und Bewußtsein des Menschen von sich und von der
Welt liegt. Die Religion ist die Entzweiung des Menschen mit sich
selbst, er setzt sich Gott, als ein ihm entgegengesetztes Wesen gegenüber.

Gott ist nicht, was der Mensch ist, der Mensch ist nicht, was
Gott ist. Die Religion ist die Reflexion, die Spiegelung des menschlichen

Wesens in sich selbst. Die Rehgion knüpft an ihre Lehren
Fluch und Segen, Verdammung und Seligkeit. Selig ist wer glaubt,
unselig, verloren, verdammt, wer nicht glaubt. Sie appelliert also nicht
an die Vernunft, sondern an das Gemüt, an den Glückseligkeitstrieb,
an die Affekte der Furcht und der Hoffnung. Sie bezieht sich wesentlich,

ursprünglich — und nur in seinem Ursprung ist etwas heilig,
wahr, rein und gut —¦ nur auf das unmittelbare, sinnliche, ungebildete
Bewußtsein. Und wodurch sich diese Religion in Widerspruch mit der



236 Freidenker Nr. 8

Vernunft setzt, dadurch setzt sie sich auch immer in Widerspruch
mit dem sittlichen Sinne.

So vorbereitet können wir uns der Erörterung der Gottesfrage bei
Feuerbach zuwenden. Das Bewußtsein Gottes ist das Selbstbewußtsein
des Menschen, die Erkenntnis Gottes die Selbsterkenntnis des
Menschen. Der geschichtliche Fortgang in den Religionen besteht darin,
daß das, was der früheren Religion als etwas Objektives galt, jetzt als

etwas Subjektives, das heißt, was als Gott angeschaut und angebetet
wurde, jetzt als etwas Menschliches erkannt wird. Die Religion, wenigstens

die christliche, ist das Verhalten des Menschen zu sich selbst,
oder richtiger, zu seinem Wesen, aber das Verhalten zu seinem Wesen
als einem anderen Wesen. Das göttliche Wesen ist nichts anderes als
das menschliche Wesen, oder besser, das Wesen des Menschen,
angeschaut und verehrt als ein anderes, von ihm unterschiedenes, eigenes
Wesen. Jeder Religion sind die Götter der anderen Religionen nur
Vorstellungen von Gott, aber die Vorstellung, die sie von Gott hat, ist
ihr Gott selbst. Der Mensch setzt sich Gott als ein ihm entgegengesetztes

Wesen gegenüber. Gott ist nicht, was der Mensch ist, der
Mensch ist nicht was Gott ist. Unvernünftiges kann auch die Allmacht
nicht tun. Ueber der Macht der Allmacht steht die höhere Macht der
Vernunft, über dem Wesen Gottes, das Wesen des Verstandes. Gott
als moralisch vollkommenes Wesen ist nichts anderes als die
realisierte Idee, das personifizierte Gesetz der Moralität, das als absolutes
Wesen gesetzte moralische Wesen des Menschen — des Menschen
eigenes Wesen. Der Glaube an diesen Gott ist nichts als der
Glaube an die menschliche Würde, der Glaube an die göttliche
Bedeutung des menschlichen Wesens. Gott ist der höchste Begriff der
Religion, das höchste Verbrechen ist also der Zweifel an Gott oder

gar der Zweifel, daß Gott ist. Der Teufel ist das Negative, das Böse ;

Gott das Positive, das Gute ; der Teufel das unwillkürliche, unerklärliche

Böse, Schlimme, Ueble, Gott das unwillkürliche, unerklärliche
Gute. Beide haben dieselbe Quelle — nur die Qualität ist verschieden
oder entgegengesetzt. Gott ist aber auch der den Mangel der Theorie
ersetzende Begriff. Er ist die Erklärung des Unerklärlichen, die nichts
erklärt, weil sie alles ohne Unterschied erklären soll — er ist die
Nacht der Theorie, die aber dadurch alles dem Gemüte klarmacht,
daß in ihr das Maß der Finsternis, das unterscheidende Verstandeslicht

ausgeht — das Nichtwissen, das alle Zweifel löst," weil es alle
niederschlägt, alles weiß, weil es nichts Bestimmtes weiß, weil alle



Nr. 8 Freidenker 237

Dinge, die der Vernunft imponieren, vor der Religion verschwinden,
ihre Individualität verlieren, im Auge der göttlichen Macht nichts
sind. Eine notwendige Folge dieser Widersprüche ist der Atheismus.
Die Existenz Gottes hat das Wesen einer empirischen oder sinnlichen
Existenz, ohne doch die Wahrzeichen derselben zu haben; sie ist an
sich eine Erfahrungssache und doch in der Wirklichkeit kein
Gegenstand der Erfahrung. Der Atheismus galt und gilt noch jetzt für
die Verneinung aller Moralprinzipien, aller sittlichen Gründe und
Bande: wenn Gott nicht ist, so hebt sich aller Unterschied zwischen
Gut und Böse, Tugend und Laster auf. Der Unterschied liegt also nur
an der Existenz Gottes, die Wahrheit der Tugend nicht in ihr selbst,
sondern außer ihr. Der Mensch ist nichts ohne Gott, aber auch Gott
nichts ohne den Menschen, denn erst im Menschen wird Gott als
Gott Gegenstand, wird er erst Gott. Welch ein Zwiespalt und
Widerspruch! Kehre es um, so hast du die Wahrheit: Das Wissen von Gott
ist das Wissen des Menschen von sich, von seinem eigenen Wesen. Der
zwischen den Gläubigen und Ungläubigen Unterscheidende, der
verdammende und belohnende Gott, ist nichts anderes als der Glaube
selbst. Was Gott verdammt, verdammt der Glaube und umgekehrt.
Soviel über Feuerbachs Kritik am Gottesbegriff.

Auch über den Glauben an sich hat er durchdachte Formulierungen
gefunden. Der Glaube ist ein sein Gegenteil schonungslos verzehrendes

Feuer. Wohl macht der Glaube den Menschen selig, aber er flößt
ihm keine wirklich sittlichen Gesinnungen ein. Sogar die Liebe ist
beschränkt durch den Glauben, sie findet daher auch die Handlungen
der Lieblosigkeit, die der Glaube gestattet, nicht im Widerspruch mit
sich.

Das charakteristische Objekt des Glaubens ist das Wunder.
Glaube ist Wunderglaube, Glaube und Wunder absolut unzertrennlich.

Die Wunder, auch die objektive Kraft des Gebetes, überhaupt
alle übernatürlichen Wahrheiten der Religion, widersprechen der
Erfahrung.

Der Glaube an die Offenbarung ist zugleich, wenigstens für spätere,
der Glaube an eine schriftliche Offenbarung; die notwendige Folge
und Wirkung aber eines Glaubens, in welchem ein historisches, ein
notwendig unter allen Bedingungen der Zeitlichkeit und Endlichkeit
verfaßtes Buch, die Bedeutung eines ewigen, absolut, allgemein
gültigen Wortes hat — Aberglaube und Sophistik. Wo dagegen
unterschieden wird zwischen Menschlichem und Göttlichem, relativ und



238 Freidenker Nr. 8

absolut Gültigem, Historischem und Ewigem, wo nicht alles ohne
Unterschied schlechterdings wahr ist, was in der hl. Schrift steht ; da
wird das Urteil des Unglaubens, daß die Bibel kein göttliches Buch
ist, schon in die Bibel hineingetragen, da wird ihr, indirekt wenigstens,

der Charakter einer göttlichen Offenbarung abgesprochen. Ein
Buch, das mir die Notwendigkeit der Unterscheidung, die Notwendigkeit

der Kritik auferlegt, um das Göttliche vom Menschlichen, das

Ewige vom Zeitlichen zu scheiden, ist kein göttliches, kein zuverlässiges,

kein untrügliches Buch mehr, ist verstoßen in die Klasse der
profanen Bücher; denn jedes profane Buch hat dieselbe Eigenschaft, daß
es neben oder im Menschlichen Göttliches, d. h. neben oder im
Individuellen, Allgemeines und Ewiges enthält. Je mehr aber schon der
Zeit nach der Mensch sich der Offenbarung entfremdet, je mehr der
Verstand zur Selbständigkeit heranreift, desto greller tritt auch
notwendig der Widerspruch zwischen dem Verstände und dem
Offenbarungsglauben hervor. Der Gläubige kann dann nur noch im bewußten

Widerspruch mit sich selbst, mit der Wahrheit, mit dem
Verstände, nur durch freche Willkür, nur durch schamlose Lügen — nur
durch die Sünde gegen den hl. Geist, die Heiligkeit und Göttlichkeit
der Offenbarung bewahrheiten. Welch erbärmliche und zugleich
lächerliche Heuchelei, beiden, Natur und Bibel, zugleich huldigen
zu wollen.

So sehen wir in allem, daß die Grunddogmen des Christentums
erfüllte Herzenswünsche sind — das Wesen des Christentums ist das

Wesen des Gemüts. Es ist gemütlicher zu leiden, als zu handeln ;

gemütlicher, durch einen andern erlöst und befreit zu werden, als sich
selbst zu befreien, gemütlicher von einer anderen Person, als von der
Kraft der Selbsttätigkeit sein Heil abhängig zu machen; gemüthcher
zu lieben, als zu streben. Das Mönchtum war eine notwendige Folge
von dem Glauben an den Himmel, den das Christentum der Menschheit

verhieß. Das übernatürliche Leben ist wesentlich auch eheloses
Leben, das Zölibat liegt also gleichfalls im innersten Wesen des
Christentums. —

Es dürfte zweckmäßig sein, noch einige Untersuchungen zu
erwähnen, die sich inhaltlich weitgehend mit unserem Thema beschäftigen.

Das Bekenntnisbuch von David Friedrich Strauß, «Der alte und der
neue Glaube», enthält einen ersten Teil «Sind wir noch Christen?»
Strauß geht von der Schwierigkeit aus, welches Christentum wir über-



Nr. 8 Freidenker 239

haupt meinen; er legt das apostolische Glaubensbekenntnis zu
Grunde. Die Schöpfungsgeschichte führt auf die Zusammenhänge
«Schrift und Inspiration», Sündenfall, Teufel und Erbsünde bedingen
die Erlösung. Auch die Berührungen zwischen Buddhismus und
Christentum werden gestreift. Im folgenden Abschnitt «Haben wir noch
Religion?» endet Strauß nicht so entschieden ablehnend, wie bei
semer Frage nach dem Christentum, sondern je nachdem man es
verstehen will, will er zur Religion ja oder nein sagen.

Der protestantische Pfarrer Dr. Gotthilf Schenkel legt in seinem
Buche «Das Doppelgesicht des Christentums» (Stuttgart 1931, 181
Seiten) noch mehr wie Harnack und Hoensbroech, den Nachdruck auf
das Handeln, auf die Tat, und nicht auf Theorie und Lehre. «An
ihren Früchten sollt ihr sie erkennen.» An diesem Maßstab gemessen
erscheint die Bilanz des Christentums sehr ungünstig. Die christliche
Politik der christhchen Völker war genau so raubgierig und brutal
wie die der Heiden. Die christhchen Diplomaten erstrebten keine
edleren Zwecke als die Ungläubigen. Der Wirtschaftskampf christlicher

Völker ist genau so hart wie sonst in der Welt. Jeder Fortschritt
mußte den Christen von außen her aufgezwungen werden. Die
Kirchen beschäftigten sich erst mit der Friedensfrage, nachdem
Pazifisten das Gewissen der Menschen wachgerüttelt hatten, sie beschäftigten

sich erst mit der sozialen Frage, als Sozialisten schon lange
für eine bessere Gerechtigkeit gekämpft hatten. Dazu besteht unter
den Christen eine völlige Uneinigkeit darüber, was denn eigentlich
das Wesen des Christentums ist. Trotz dieser Merkmale des Zerfalls
seien aber Spuren neuer Lebensentfaltung zu bemerken. Die christliche

Religion überhaupt zerfalle in eine Religion mythologisch
primitiven Denkens und in eine geistige Religion. Die geistigen Güter
sieht Schenkel in Treue, Geduld, Vertrauen, Selbstbeherrschung,
Güte, Freundlichkeit. «Die klare Erkenntnis dieser geistigen Güter
und Werte ist der eigentliche Inhalt religiöser Offenbarung; ihre
Anerkennung ist religiöser Gehorsam, das Streben nach ihrer Verwirklichung

religiöse Aufgabe. Das Hineinwachsen in diese geistig-sittliche

Welt ist das eigentliche Schicksal unserer Seele; das Maß der
Verkörperung in uns ist das Maß unserer Frömmigkeit.» Darin werden
wir Pfarrer Schenkel durchaus zustimmen, aber warum muß man die
Erkenntnis, die Anerkennung und das Streben nach geistigen Werten
religiös nennen? Während Schenkel vor 25 Jahren auf die fast
einhellige Ablehnung seiner Kollegen stieß, beschäftigt sich der Evan-



240 Freidenker Nr. 8

gelische Kirchentag 1956 in Frankfurt, nach dem Fernsehfilm
«Probleme 56» zu urteilen, vornehmlich mit Dingen, die in der von Schenkel

umschriebenen «religiösen» Aufgabe liegen.

Einen ganz anderen Klang gewinnt unsere Betrachtung, wenn wir
uns Friedrich Nietzsche zuwenden. Er meint, «das Wort schon
Christentum', ist ein Mißverständnis — im Grunde genomen gab es nur
einen Christen, und der starb am Kreuz». Am ausführlichsten hat der
Pastorensohn Nietzsche über unser Thema in «Der Antichrist» gehandelt.

Zur Entstehung des Christentums sagt er, es sei einzig aus dem
Boden zu verstehen, aus dem es gewachsen ist, und «der psychologische
Typus des Galiläers ist noch erkennbar, aber erst in seiner vollständigen

Entartung (die zugleich Verstümmelung und Ueberladung mit
fremden Zügen ist), hat er dazu dienen können, wozu er gebraucht
worden ist, zum Typus eines Erlösers der Menschheit». Auch Nietzsche

hat erkannt, daß das Christentum die Kirche verneint. Ueber
den Wunderglauben — und jeder Glaube ist praktisch Wunderglaube
— sagt er, «daß kleine Mucker und Dreiviertelsverrückte sich einbilden

dürfen, daß um ihretwillen die Gesetze der Natur beständig
durchbrochen werden, — eine solche Art Steigerung jeglicher Selbstsucht

ms Unendliche und Unverschämte, kann man nicht mit genug
Verachtung brandmarken». Zum neuen Testament sagt er: «das

einzige Wort des Neuen Testaments, das Wert hat, das seine Kritik,
seine Vernichtung selbst ist : ,was ist Wahrheit'». Während der Münchner

Kardinal Faulhaber einmal in einer Ansprache ausführte, «Wenn
die Menschheit aus tausend Wunden blutet, schlägt die Stunde der
katholischen Kirche für die Caritas», schreibt Nietzsche : «irgendeinen
Notstand abschaffen ging wider die tiefste Nützlichkeit der christhchen

Kirche: sie lebte von Notständen, sie schuf Notstände, um sich
zu verewigen». Von tiefster historischer Wahrheit ist seine allgemeine
Einsicht «Es ist mit Priestern und Göttern zu Ende, wenn der Mensch
wissenschaftlich wird».

Was ist der menschlichen Narrheit unmöglich? Die Geschichte der

Religion strotzt ja förmlich von der Verübung von Narreteien, die, so

sie nicht unwidersprechlich dokumentiert wären, jeder Mensch von

fünf gesunden Sinnen für unmöglich erklären würde.

Johannes Scherr (1817—1886).
In: Hammerschläge und Historien. Zürich 1878. Band I, S. 398.



Nr. 8 Freidenker 241

Wir schauen zurück. Wissen wir nun, was das Wesen des Christentums

ist? Oder haben nicht alle Autoren wesentliche Züge übersehen?
Müßte man nicht von vorneherein die verschiedenen und verschiedensten

«Christentümer» entschieden trennen? Und sind dann nicht
Reliquien, Ablässe, Prozessionen, Weihrauch, Rosenkranz, Farbenpracht,

Index und Hierarchie wesentlicher für den Katholizismus, in
den Augen vieler seiner Anhänger wenigstens, als alles, was wir bis
jetzt gehört haben? Entsprechendes würde dann für die Sekten
gelten.

Wenn wir eine eigene Definition wagen wollen, so können wir
vielleicht sagen: Christentum ist der Versuch etwas zu glauben (Dogmen
und Wunder) — im Widerstreit mit der Vernunft — was nicht
bewiesen werden kann, denn dann wäre es kein Glaube mehr, was aber
immer mehr widerlegt werden kann. Und zweitens: Christentum ist
der Versuch nach einer Moral zu leben — wenn er nur ernsthaft
geschähe — im Hinblick auf eine Belohnung im Jenseits, die, lückenhaft

überliefert und in sich widerspruchsvoll, mit allen Grundsätzen
der modernen Welt und des natürlichen Menschen nicht übereinstimmt

und deshalb nur in Ausnahmefällen annähernd verwirklicht
werden kann.

Die Generäle des Jesuitenordens

1. Loyola, Ignaz von
2. Lainez, Giacomo

3. Borgia, Francesco

4. Mercurian, Everard
5. Acquaviva, Claudio
6. Vitelleschi, Muzio
7. Caraffa, Vincenzo

8. Piccolomini, Francesco

9. Gotifredo, Alessandro

10. Nickel, Goswin

11. Oliva, Gian Paolo

12. Noyelle, Charles de

13. Gonzales, Thyrse

1652—1664

1664—1681

1681—1686

1686—1705

1541—1556

1556—1565

1565—1572

1651 1652 (2 Monate)

1580—1615

1615—1643

1643—1649

1649—1651

1572—1580

Spanier

Spanier

Spanier

Belgier
Italiener
Italiener
Italiener
Italiener
Italiener
Deutscher

Italiener
Belgier
Spanier


	Das Wesen des Christentums

