
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 8

Artikel: Erziehung und Kultur

Autor: Polybios

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410549

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410549
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erziehung und Kultur
von Polybios

Die Erziehung der Kinder gehört sicherlich zu den größten Anliegen,

vor die sich der Mensch im Laufe seines Lebens gestellt sehen
kann. Seit Jahrhunderten haben Dichter und Denker über dieses
Problem nachgedacht und wertvolle Gedanken und Grundsätze hierüber
geäußert. Da sie aber in der Regel nur von ihrer persönlichen Erfahrung

ausgehen konnten, blieben ihre Einsichten lückenhaft und konnten

trotz bewundernswürdiger Einfühlungskraft keine systematische
Erziehungslehre aufbauen. Erst durch die Tiefenpsychologie — vor
allem durch die bahnbrechenden Untersuchungen von Sigmund
Freud und Alfred Adler — wurden jene Erkenntnisse gewonnen, die
den Zugang zur Seele des Kindes eröffneten. Traditionelle Irrtümer,
die seit den Anfängen unserer Kultur das Verhältnis von Erzieher und
Zögling vergiftet haben, wurden in ihrer ganzen Tragweite erkannt
und durch tiefenpsychologisch fundierte Anschauungen ersetzt.
Dadurch wurde es möglich, Erziehungsreformen einzuleiten, die eine
grundsätzliche Neuorientierung bedeuten: es ist die große Aufgabe
unserer Zeit, dieser neuen Erziehung zum Durchbruch zu verhelfen
und ihre Erkenntnisse zum Allgemeingut der Oeffentlichkeit zu
machen.

Eine der ersten Einsichten, die wir der tiefenpsychologischen
Forschung verdanken, mag für den Erzieher zunächst schmerzlich
erscheinen; wir wissen heute, daß es keinen «erzieherischen Instinkt»
im Menschen gibt, und daß die Liebe der Eltern zu ihrem Kinde
durchaus nicht die Richtigkeit der Erziehungsmethode verbürgt.
Beim Erziehen ist es sicherlich nicht so, daß man mit dem Amt auch
den Verstand hinzubekommt. Die Tatsache, daß man selber erzogen
worden ist, besagt keineswegs, daß man imstande ist, zu erziehen, und
wir können uns nicht mehr vor der Erkenntnis verschließen, daß
Erziehung — wie alles Wichtige im Leben — gelernt sein will. Wer ein-



218 Freidenker Nr. 8

fach «aufs Geratewohl» erzieht, mißachtet die Verantwortung gegenüber

der heranwachsenden Generation. Nur aus dem Verständnis für
die kindliche Seele und ¦—• was ebenso bedeutsam ist — aus der
Selbsterkenntnis des Erziehers erwächst das richtige pädagogische
Handeln. Fehlerhafte Erziehungsmethoden sind ein Verhängnis für
die Kultur. Es ist kein Zweifel, daß die Mißstände unserer Zeit und
die geschichtlichen Katastrophen mit der UnvoUkommenheit unseres
Erziehungswesens zusammenhängen; die traditionelle Erziehung
schuf einen Menschentypus, der den Egoismus im Leben des Einzelnen

wie der Völker ermöglichte und die mannigfachen sozialen Uebel
bewirkte oder fortbestehen ließ. Ein Blick auf die Nöte unserer Zeit
— Krieg, soziale Ungerechtigkeit, wirtschaftliches Chaos, Diktatur
usw. — zeigt uns, wie wenig es die Pädagogik der letzten Jahrhunderte
verstanden hat, die gemeinschaftliche Durchbildung des Menschen
zu fördern. Darum müssen wir auf diesem Gebiet radikal umlernen :

die Tiefenpsychologie hat uns nicht nur die Ursachen unserer
Fehlschläge aufgewiesen, sondern auch die Mittel herausgearbeitet, die für
eine Erziehung des Menschen zum wahren Kulturträger unerläßlich
sind.

An dieser Stelle schon drängt sich uns die Frage auf, ob und wie
weit man den Menschen erziehen kann. Frühere Epochen standen
unter dem Einfluß des Fatalismus und gingen von der Auffassung aus,
daß die erzieherischen Möglichkeiten prinzipiell gering seien. Man
nahm an, daß das Wesen des Menschen bereits vor der Geburt
bestimmt sei, etwa in einem «Gesetz, wonach man angetreten» (Goethe).
Beim Aufkommen der biologischen Vererbungslehre postulierte man
dann auch die Theorie von der Vererbung seelischer Eigenschaften,
wonach das Kind durch «angeborene» Charakterzüge der Eltern und
Ahnen in seiner seehsch-geistigen Entwicklung als determiniert galt;
der Erzieher konnte demnach nur «eindämmen» oder «mildern», aber
die charakterliche Prägung des Kindes schien ihm versagt.
Tiefenpsychologische Erkenntnis hat uns gelehrt, daß es im Psychischen
keine Vererbbarkeit gibt. Die seelisch-geistige Wesensart eines
Menschen entspringt nicht einer unnachweisbaren Heredität; sie ist das

Resultat seines friihkindlichen Lebenslaufes, seiner Auseinandersetzung

mit seiner ersten mitmenschlichen Umgebung. Aus den
Kindheitserlebnissen eines Menschen lassen sich alle seine Charakterzüge
verstehen: sie sind die Antwort, die das Kind auf eine bestimmte
Situation gegeben hat. Wenn dabei Eltern oder engere Verwandte



Nr. 8 Freidenker 219

imitiert werden, so darf uns dies bei der Beeindruckbarkeit des Kindes

und der ungeheuren Bedeutung von Mutter und Vater für das

frühkindliche Leben nicht verwundern. Es besteht beim Kinde eine
außerordentliche Plastizität und Formbarkeit, die durch das
Verhalten der Erzieher ständig — im günstigen wie hn ungünstigen Sinne
— herausgefordert wird. Kennen wir die Kindheitsgeschichte eines
Menschen, so begreifen wir seine Charakterentwicklung, den Grad von
Mut und Elan, mit dem er sich den Lebensschwierigkeiten stellt.
Unter dieser Perspektive wird jeder psychologischen Vererbungslehre
die Daseinsberechtigung entzogen; wir haben Grund zu erzieherischem

Optimismus, denn das Schicksal des Kindes ist weder in den
Sternen noch in seinen Genen vorgezeichnet: es hegt beschlossen in
der seelischen Reife und in der pädagogischen Sachkenntnis der
Erzieher, weshalb man allerdings mit Goethe sagen darf: «Man könnte
erzogene Kinder gebären, wenn nur die Eltern erzogener wären!»

Die Fehlerquellen der traditionellen Erziehung entsprechen in der
Regel kulturellen Mißständen, durch die sie hervorgebracht worden
sind. Eine erzieherische Fehlhaltung, über deren Folgeerscheinungen
uns die Tiefenpsychologie eingehend aufgeklärt hat, ist z. B. die
Verwöhnung und Verzärtelung des Kindes. Diese Erziehungsweise,
die ungemein weit verbreitet ist, ist dadurch gekennzeichnet, daß sie
darauf tendiert, es dem Kinde möglichst leicht zu machen. Der
verzärtelnde Erzieher nimmt dem Zögling die Lasten ab, selbst dann,
wenn dieser sie bereits ohne Mühe tragen könnte. Die stillschweigende
Voraussetzung hierbei ist, «daß es das Kind gut haben soll». In diesen
Bereich gehören auch die sog. «Affenhebe», Bewunderung des Kindes,

seiner Launen, Aussprüche, Taten und Untaten, Ausnahmestellung

in seiner mitmenschlichen Umgebung usw. Durch die Verwöhnung

erhält das Kind ein «Zuviel» an Liebe, wobei mitunter das
egoistische Motiv nicht fehlt, das Kind durch die Verwöhnung an die
Erzieher zu fesseln. Sucht man nun die Auswirkungen dieser
Erziehungsmethode auf das Seelenleben des Kindes, so wird man nicht
fehlgehen, wenn man sich auf unerfreuliche Erscheinungen gefaßt
macht. Verzärtelte Kinder neigen dazu, das Leben aus dem Gesichtswinkel

des Nehmenden, nicht aber des Gebenden zu betrachten. Sie
haben früh gelernt, zu fordern, und wenn sie einmal diesen Lebensstil
in sich aufgenommen haben, richten sie ihre Forderungen auf alles,
sei dies nun Spielzeug eines anderen Kindes oder — im späteren
Leben — Ruhm, Geltung, Anerkennung und Macht. Die Verzärtelung



220 Freidenker Nr. 8

hindert das Kind, ein guter Mitspieler zu werden; da die Eltern
Schwierigkeiten von ihm fernzuhalten suchen, hat es wenig Gelegenheit,

seine Kräfte zu erproben und sein Selbstgefühl durch Leistungen

zu stärken. Aus der Schwäche des verzärtelten Kindes stammt
seine Anmaßung und seine Herrschsucht, die häufig die ganze Familie
in Bann halten kann. Das sog. «tyrannische» Kind ist ein Kunstprodukt

der Verwöhnung; durch die Unsachlichkeit seiner Erzieher wird
es dazu getrieben, selber unsachlich zu sein, und immer und überall
sich selbst in den Vordergrund rücken zu wollen. Dies wird besonders
deutlich, wenn man beobachtet, wie das verzärtelte Kind auf die von
ihm verlangte Einfügung in die Gemeinschaft reagiert. Aus dem
Hinterland der Familie, wo es auf eine Ausnahmestellung trainiert hat,
gelangt es an die «Front des Lebens», an der seine Vorrechte in Frage
gestellt werden. Daraus erwachsen viele Komplikationen, die den
Lebensweg des verwöhnten Menschen charakterisieren. In Kindergarten

und Schule bereits äußert sich die soziale Unangepaßtheit in
zahllosen Variationen; der Drang, die Erziehungspersonen auf sich
aufmerksam zu machen, ihre Dienste in erhöhtem Maße in Anspruch
zu nehmen, Isolierung von Gleichaltrigen oder mangelhafter Kontakt
infolge Herrschsucht, Aengstlichkeit, Zänkereien usw. ist Ergebnis
der Verzärtelung, die die Ichhaftigkeit des Kindes auf Kosten seines

Gemeinschaftsgefühles stark erhöht. Egoistische Eigenschaften wie
Ehrgeiz, Neid, Eitelkeit usw. werden dadurch aufgepeitscht und bringen

das Kind in Gegensatz zu seinen Altersgenossen, wodurch es in
sich keinen echten Kameradschaftsgeist entfalten kann. Verhaltungsweisen

wie «Strebertum», «Angeberei» usw. haben hier ihren
Ursprung. Andererseits kann aber auch die Begegnung mit der Außenwelt

für das verwöhnte Kind einen gefühlsmäßigen Schock erzeugen,
indem es — an Widerstände nicht gewöhnt — durch die Schwierigkeiten

rasch entmutigt wird und sich von der Nützlichkeitsseite des

Lebens abwendet. Trägheit, Faulheit, scheinbarer Intelligenzmangel,
Arbeitsunlust usw. machen sich dann in der Schule bemerkbar und
führen häufig, trotz offenkundiger geistiger Regsamkeit in anderen
Bereichen (Spiel, Sport), zu schulischen Fehlschlägen, die die
Zukunft des Kindes in Frage stellen. Wird die Lebenseinstellung des

Kindes nicht korrigiert, so bleibt ungeachtet der ungünstigen
Erfahrungen der «verzärtelte Lebensstil» erhalten und wirkt sich in Beruf,
Liebe und Ehe als ein schwerer Hemmschuh aus. Vor allem das

Liebesproblem erfordert eine Vorbereitung in der Mitmenschlichkeit; es



Nr. 8 Freidenker 221

kann nur gelöst werden, wenn in beiden Partnern der Wille zu
Mitleben und Mitarbeit mächtig ist, wenn Ich und Du in der Gemeinsamkeit

des Wh aufgehen. Darin liegt auch die Ueberwindung der
Ich-haftigkeit, und der Volksmund hat recht in der Behauptung, daß

zur Liebe das «Sich-selbst-vergessen» gehört. Gerade dies aber ist es

auch, was dem verzärtelten Menschen unsägliche Mühe macht; er
neigt dazu, das egoistische Moment in die Liebe hineinzutragen und
trachtet, bewußt oder unbewußt, den Partner in seinen Dienst zu stellen.

Ueberempfindlichkeit, Eifersucht, Geiz usw. bedeuten für ihn
Leitlinien, auf denen er die Ueberlegenheit über seinen Lebens- oder
Liebesgefährten sicherzustellen sucht. Anstatt derLiebe entwickelt sich
so ein «Kleinkrieg» um die persönliche Macht, grundlose Streitigkeiten

verbunden mit dauernder Gereiztheit, deren wahre Ursache die
seelische Unausgeglichenheit des verwöhnten Menschentypus ist. Es
braucht nicht betont zu werden, daß diese Mentalität zahllose Ehen
zum Scheitern bringt und in anderen Fällen das Glück der liebenden
Gemeinsamkeit in die Tragödie des gegenseitigen Mißverstehens und
Aneinandervorbeilebens verwandelt. — Auch in der Arbeit zeigen sich
derartige Mißstände, indem der Mangel an sozialer Verwurzelung
entweder die Arbeitsleistung oder die Solidarität mit den Mitarbeitern

beeinträchtigt. Der Typus, der heute in Wirtschaft und Politik
dominiert, ist häufig aus der verzärtelnden Erziehung hervorgegangen,
und es darf uns nicht wundern, daß er sich durch Rücksichtslosigkeit
und reduziertes Verantwortungsgefühl auszeichnet; indem die
leitenden Positionen von Menschen besetzt werden, die von früher Kindheit

an gelernt haben, ihr Mitgefühl bestenfalls auf ihre Familie und
einen engeren Kreis der Gemeinschaft zu beschränken, wird es immer
wieder möglich, das gesamte Gemeinwesen in Katastrophen
hineinzuführen, in denen menschliches Leben und materielle Güter vergeudet

werden. Der gegenwärtige Stand des sozialen Problems, die
Langsamkeit des politischen Fortschritts und die Rückfälle in die
Barbarei, die Unlösbarkeit der über- und internationalen Organisationsfragen

stehen damit offensichtlich in engstem Zusammenhang.

Die verzärtelnde Erziehung, der wir das Fortbestehen manches
Krebsschadens unserer Kultur zuschreiben müssen, entspringt aber
selbst auch kulturellen Mißständen: Erziehung und Kultur entstammen

demselben Geiste, und die Mängel der einen müssen an der anderen

ihre Entsprechung finden. Die letzte Ursache der verwöhnenden
Erziehungsmethode liegt im ideologischen Individualismus unserer



222 Freidenker Nr. 8

Welt, der auf einer Geringschätzung der gemeinschaftlichen Bindung
des Menschen basiert. Von der Wirtschaft her wird der «Kampf aller
gegen Alle» propagiert; der Einzelne, der sich «durchsetzt», ist
immer noch das Ideal der Epoche. Uebergreifende soziale Zusammenhänge

werden dadurch aufgelöst, und das Leitmotiv des individuellen
Strebens ist nicht die allgemeine Wohlfahrt, der Fortschritt der
Gesamtheit usw., sondern lediglich das eigene Wohlergehen, verbunden
mit demjenigen der Famihe. Indem nun die Familie als die höchste
soziale Einheit erscheint, die tatsächlich im Leben des Durchschnittsmenschen

eine Rolle spielt (Volk, Staat, Menschheit treten nur in
Ausnahmesituationen in den Vordergrund), wird Stolz, Fürsorglichkeit

und Verantwortungsgefühl in diesen außerordentlich engen Rahmen

gebannt: die Kehrseite des Individualismus ist, daß man das

eigene Kind behandelt, wie wenn es den Mittelpunkt der Welt
bedeuten würde. Die mangelhafte soziale Durchbildung unserer Kultur
tritt uns also in der Erziehung als Verwöhnung und Verzärtelung
entgegen; eine Ideologie, die die Gemeinschaftlichkeit des Menschen
mehr betont und ihn aus seiner Isolierung heraus in den Schnittpunkt
sozialer Beziehungen hineinstellt, wird auch hn Erziehungswesen den
Kardinalfehler ausmerzen, der das kindliche Gemüt daran hindert,
sich frühzeitig schon als Mitmensch, Mitarbeiter und Mitverantwortlicher

im großen Spiele des Lebens zu erkennen.

Ebenso verhängnisvoll wie die verzärtelnde Erziehungsmethode ist
deren Gegenteil: die Strenge und Härte in der Erziehung. Der strenge
Erzieher schafft eine Distanz zwischen sich und seinem Zögling, die
an Stelle gefühlsmäßiger Verbundenheit den absoluten Gehorsam
setzt. Die Beziehungen zwischen Kind und Erziehern werden im
Geiste der Autorität ausgestaltet, wobei die Rechte auf Seiten der
Erzieher, die Pflichten auf Seiten des Kindes stehen. Die Erwachsenen

meinen in ihrer guten Absicht, daß das Kind durch ihre Strenge
auf den Weg der Tugendhaftigkeit und Pflichterfüllung geführt
werde; in Wirklichkeit aber bewirkt die autoritäre Erziehung höchstens

eine Moralität der Furcht, nicht aber echte Gewissensbildung,
die das Gute um des Guten willen tut. Die Strenge und Härte der
Erzieher vertieft die kindlichen Minderwertigkeitsgefühle; da die
Erwachsenen auf ihre Macht pochen, sieht sich das Kind einer Willkür
ausgeliefert, die es mitunter gar nicht begreifen kann. Im Kinde
verdichtet sich die Meinung, daß die Welt «Feindesland» sei, und daß die
Gewalt die «ultima ratio» der menschlichen Beziehungen bedeute.



Nr. 8 Freidenker 223

Dadurch werden der Entwicklung seines Mutes und seines Selbstvertrauens,

d. i. seines Gemeinschaftsgefühles, enge Grenzen gesetzt.
Frühzeitig infiziert durch die elterliche Aggressivität, nimmt das Kind
den Kampf gegen seine Erzieher auf und versucht mit tausenderlei
Mitteln, ihre Gewalt zu brechen oder zu umgehen. Die direkte
Antwort auf die Strenge der Erzieher ist der Trotz, der sich auf alle
Lebensgebiete — von der Nahrungsaufnahme bis zu den Schulleistungen

— ausdehnen kann und den Geboten des Erwachsenen ein
offenes «Nein!» entgegensetzt. Aus trotzigen Kindern werden dann
später trotzige Erwachsene, die Mühe haben, mit ihrer Umwelt in
Frieden zu leben. Aus ihrer Kindheit haben sie die feindselige,
kämpferische Haltung in sich aufgenommen, und sie suchen immer wieder
Situationen herzustellen, in denen sie ihre aggressiven Neigungen
auslassen können. Streit, Jähzorn und Zanksucht, Spott, Nörgelei,
usw. befriedigen diese Tendenzen, die zumeist nur teilweise bewußt
sind und selten als asoziale Charakterzüge erkannt werden. — Sofern
der strenge Erzieher Erfolg hat und sich das Kind willig seinen
Anordnungen fügt, scheint dem oberflächlichen Betrachter die autoritäre

Erziehungsmethode gerechtfertigt. Mit Stolz wird dann etwa darauf

hingewiesen, wie folgsam die Kinder seien und sozusagen aufs
Wort gehorchen. Dieser Sieg der strengen Erzieher über das Kind
geht aber fast immer auf Kosten der kindlichen Spontaneität, Offenheit

und Lebensfreude. «Brave Kinder» tragen mitunter einen abgründigen

Groll in sich, und ihre Fügsamkeit überdeckt lediglich bösartige
Neigungen, welche durch die Gewaltanwendung der Erzieher
entstanden sind. Sobald dann der erzieherische Druck — etwa in der
Pubertät — aufhört, sieht man gelegentlich die vielbewunderte «Bravheit»

zusammenbrechen und unter dem Firnis der Wohlerzogenheit
erscheint der Trotz, der gewaltsam niedergehalten wurde. Wie immer
sich auch die Folgen der strengen Erziehung manifestieren mögen:
in allen Fällen trägt das Kind, welches bei seinen autoritären Erziehern

nicht die Grundstimmung der Liebe, des Geborgenseins und des

absoluten Vertrauens entfalten kann, bleibenden Schaden an seiner
Seele davon. Im Umgang mit seinen Kameraden, in Freundschaft,
Berufswahl und auch in Liebe und Ehe wird der streng und hart erzogene

Typus durch ein Uebermaß von Schwierigkeiten auffallen, die
aus seiner seelischen Struktur hervorgehen. In der Liebe etwa wird er
durch Herrschsucht oder — sofern die Erziehung an ihm «Erfolg»
gehabt hat — Unterwürfigkeit die echte Gemeinschaft yerunmög-



224 Freidenker Nr. 8

liehen. Ein kämpferischer Zug seines Seelenlebens wird ständig jene
innere Harmonie stören, die die Voraussetzung für das Liebesgefühl
bedeutet. Das durch die Aggressivität zerrissene Gemüt bringt nur
Zerrformen der Liebe hervor, denn die Liebe wird gespeist durch das

Vertrauen, und Menschen, die in der Atmosphäre der Gewalt
aufgewachsen sind, haben es schwer, mit andern vertraulich zu werden. Das

gilt dann auch für Arbeit und Sozialleben, wo sich der autoritäre
Typus in seiner aktiven Form als Tyrann, in seiner passiven Form
aber als Untertan erweist. Diese beiden Spielarten menschlichen
Verhaltens, in Politik und Wissenschaft ungemein häufig anzutreffen, sind
das Resultat einer Erziehung, die das Recht des Kindes auf eine
Eigenpersönlichkeit verneint und den kindlichen Willen einfach in
eine vorgegebene Form zu pressen versucht.

In diesem Zusammenhang müssen auch einige Andeutungen über
die Schläge und Strafen in der Erziehung gemacht werden.
Jahrtausendelang hielt man es für ein unbezweifelbares Vorrecht der Erzieher,

ihre Kinder nach Wunsch und Laune zu bestrafen. Die Prügelstrafe

z. B. galt als ein wertvolles und wirksames Erziehungsmittel, und
das Wahrzeichen des Schulmeisters war lange Zeit der Stock, mit dem

er die Kinder schlug. Wir wissen heute, daß die Schläge gänzlich aus
der Erziehung verbannt werden müssen, und daß auch die Strafe
durch zweckmäßigere Maßnahmen ersetzt werden soll. Durch das

Schlagen zeigt der Erzieher dem Kinde, daß er es nicht als gleichberechtigt

achtet, sondern es «nötigenfalls» durch die nackte und rohe
Gewalt bezwingt. Angesichts der körperlichen Ueberlegenheit des

Erwachsenen ist diese Bestrafung sicherlich weder Kunst noch
Heldentat, und das Kind fühlt dunkel und halbbewußt, daß sein Erzieher
um das Prestige kämpft und sich dabei mit billigen Hilfsmitteln
zufrieden gibt. Das Gefühl der Ohnmacht treibt im Kinde einen Haß
hervor, der oft verborgen bleibt, aber auch bei «bloß gelegentlichen»
Züchtigungen das kindliche Gemüt verwüstet. Dazu kommt, daß die
Schläge auch — häufiger als man annimmt — Perversionen des

Gefühlslebens bewirken, und von Rousseau stammt eine der ersten
Schilderungen, daß die Prügel im Kinde frühe Wollustgefühle erzeugen

können («Bekenntnisse»). Ebenso wichtig ist aber auch, daß der
Erzieher, der sich dem blinden Affekt überläßt, nicht nur die
Freundschaft seines Kindes verliert, sondern auch sich der Möglichkeit

beraubt, sein Kind zu verstehen und zu begreifen. Die «Missetaten»

der Kinder, oft eher ein Versehen als Böswilligkeit, entsprin-



Nr. 8 Freidenker 225

gen nicht der Willkür, sondern sind die Reaktion auf Probleme und
Konflikte, mit denen sich das Kind auf seme Weise auseinandersetzt.
Daher gelangt die Tiefenpsychologie zu der Forderung, die Strafe
überhaupt aus der Erziehung auszuschalten. Das Erziehungsmittel,
das uns dann verbleibt, ist der vorübergehende «Liebesentzug», d. h.
der Erzieher kann im Gespräch dem Kinde anzeigen, daß es durch
sein Tun traurig stimmt und auch Leid hervorruft. Der Appell an
die kindliche Einsicht muß schon sehr früh einsetzen, und wenn man
prinzipiell auf die Gewalt verzichtet, wird man tausend Möglichkeiten

finden, das Kind gewaltlos auf die Bahn der Gemeinschaft zu
leiten. Auch die Tierdressur hat in neueren Zeiten auf die Schläge
verzichtet und damit weit bessere Resultate erzielt. Die Kinder sollen
ihre Erzieher nicht fürchten müssen: dies ist nur möglich, wenn sich
der Erzieher prinzipiell immer auf die Seite des Kindes stellt. Erziehen

ist eine Kunst, und kein Kunstwerk wird durch Gewalt geschaffen.

Geduld, Liebe, Sanftmut, Verstehen usw. allein bringen das
Kunstwerk eines wohlerzogenen Kindes zustande, indes Walther von
der Vogelweide sagt: «Niemand kann mit Gerten, Kindes Zucht be-
härten »

Woher stammt die Neigung zu einer strengen, harten und aggressiven

Pädagogik, die seit Jahrhunderten ihr Unwesen treibt und erst
durch die Tiefenpsychologie in den Hintergrund gedrängt wird?

Wir werden hier daran erinnert, daß unsere gesamte Kultur einen
autoritären Charakter hat und seit ihren Anfängen auf der
Herrschaft des Menschen über den Menschen beruhte. An den Ursprüngen
der Geschichte hat der Mensch den dämonischen Naturgewalten die
Melodie der Gewalt abgelauscht und sie hn gesellschaftlichen Leben
zur Anwendung gebracht. König, Adel, und Klerus jeglicher Art
regierte tyrannisch über den Menschen; die Grundform der sozialen
Beziehung, selbst für das Verhältnis Mann und Frau gültig, war die
Gegenüberstellung von Herr und Knecht. Jahrtausende der Herrschsucht

und Unterwürfigkeit lassen sich nicht so rasch abstreifen. Staat,
Militär und Wirtschaft sind durchdrungen vom uralten Geist der
Autorität, und aus dem gesellschaftlichen Dasein infiltriert die Machtgier
selbst die Familie, bestimmt auch die Beziehungen zwischen Eltern
und Kindern, Lehrern und Zöglingen. Die autoritäre Kultur schafft
autoritäre Erzieher, deren Erziehungsarbeitwiederum jene Massenepidemien

der Gewaltanwendung vorbereitet, die wir im Krieg, nationaler

und rassischer Verfolgung die entsetzlichsten Blüten haben treiben



226 Freidenker Nr. 8

sehen. Die Demokratie selbst hat noch lange nicht die pädagogischen
Konsequenzen aus ihrer Staatsverfassung gezogen, wie denn auch
unsere heutige Form von Demokratie keineswegs schon «demokratisch
genug» genannt werden darf. Die Voraussetzung eines demokratisch
geordneten Gemeinwesens ist Vernunft, Freiheit und Selbstbestimmung

seiner Bürger, welche von einem Verantwortungsgefühl für die
Gesamtheit getragen sein müssen. Damit muß in der Kinder- und
Schulstube angefangen werden. Der autokratische Erzieher, der über
die Kinder regiert und ihren Gehorsam erzwingt, ist der Steigbügelhalter

der Diktatur. Kinder, die geschlagen werden, sind später bereit,
andere zu schlagen oder — sofern es Krieg gibt — andere zu morden,
ohne viel zu fragen, ob die Staatsführung sie zu Recht oder zu Unrecht
in das Massenverbrechen des Krieges geführt hat. Abgesehen von diesen

extremen Erscheinungen macht sich die Autorität aber auch im
friedlichen Zusammenleben der Einzelnen und der Völker störend
bemerkbar und schafft zahllose Hindernisse, die die Vereinigung der
Menschen beeinträchtigen. Man könnte der Demokratie und ihrer
Zukunft keinen wichtigeren Dienst erweisen, als die Beseitigung
autoritärer Methoden aus der Erziehung; natürlich muß man hierzu
auch phantastische Vorurteile aus der Welt schaffen, wonach der
Mensch von Natur «sündig» sein soll : wir wissen heute, daß die
Sündhaftigkeit des Menschen erst durch eine unsachgemäße Erziehung
zustandekommt und daß man auf dem besten Wege ist, Kinder «sündhaft»

zu machen, in dem man der Meinung anhängt, daß sie schon
an sich zum «Satan» neigen. Demgegenüber erklärt die Tiefenpsychologie,

daß der Mensch von Natur weder gut noch böse ist, sondern
erst durch die Erziehung jene Grundrichtungen seines Strebens
erhält, die ihn — sozial gesehen — «gut» oder «böse» werden lassen.

Damit sei zum Problem der Sexualerziehung übergeleitet, an dem
die traditionelle Erziehung auf der ganzen Linie gescheitert ist. Vor
den bahnbrechenden Entdeckungen Sigmund Freuds hieß
Sexualpädagogik nichts anderes als Sexualverdrängung, d. h. man bemühte
sich darum, das kindliche Interesse für die Sexualität und die frühen
Aeußerungen des Sexualtriebes zu unterdrücken oder zu übersehen.
Die etwas übertriebenen Schilderungen der Psychoanalyse haben den
Vorteil mit sich gebracht, daß sie die Sexualfragen in das Bewußtsein

der Oeffentlichkeit eingeführt haben und die allgemeine
Prüderie und Verlogenheit auf ein normales Schamgefühl reduzierten.
Wir wissen heute, daß die Lehre von der «paradiesischen Unschuld



Nr. 8 Freidenker 227

des Kindes» ein Mythos ist — jedes normale Kind zeigt ziemlich früh
das Verlangen, über seine Herkunft Bescheid zu wissen; es forscht
nach dem Unterschiede der Geschlechter und gelangt auch im
vorschulpflichtigen Alter schon dazu, sein Geschlechtsorgan als
Lustquelle zu erkennen. Die kindliche Selbstbefriedigung, früher als

gräßliches Laster mit verheerenden Folgen angesehen, gilt uns
Heutigen als ein normales Durchgangsstadium innerhalb der Entwicklung
des Kindes; die Methoden der Furcht und Abschreckung machen
mehr und mehr dem Verständnis Platz, welches naturgegebene
Entwicklungsperioden ohne Unruhe und allzugroße Besorgnis verfolgt.
Wenn das Kind Fragen an den Erzieher richtet, so soll er sie dem
Alter und der geistigen Fassungskraft des Kindes gemäß offen und
rückhaltlos beantworten. Soll das Kind seelisch und geistig gesund
bleiben, so bedarf es einer vernünftigen Aufklärung, die entweder
durch die Eltern, oder durch Lehrer, Aerzte und Psychologen
durchgeführt werden muß. Das aufgeklärte Kind wird ohne Angst und
Hemmung den richtigen Weg finden und im späteren Leben eine
gesunde Sexualität aufweisen.

Die Erfahrungen der psychotherapeutischen Praxis geben
Aufschluß darüber, welche Folgen eine unvernünftige Sexualerziehung
zeitigt. Wir wissen heute, daß das Ausweichen vor den kindlichen
Fragen nach seiner Herkunft eine Erschütterung des Vertrauens in
die Eltern mit sich bringt. Sieht das Kind, daß man es mit Fabeln
abgespeist hat, so lernt es «Geheimnisse» haben und sein Innenleben
in sich zu verschließen. — Ein anderes Problem erwächst aus der
Tatsache, daß die Kinder keine Scheu vor der Nacktheit haben und sie
mitunter unschuldig zur Schau stellen. In früheren Zeiten war man in
dieser Hinsicht außergewöhnlich prüde und suchte dem Kinde
möglichst bald beizubringen, daß es seine Scham zu verbergen habe. Diese

anerzogene Schamhaftigkeit führt dann im späteren Leben oft dazu,
daß die Menschen überhaupt schüchtern und scheu werden; wir
sind heute der Meinung, daß zwischen Eltern und Kindern keine
ängstliche Prüderie vorwalten muß und daß der menschliche Körper
nicht so schamhaft verhüllt werden muß. Man muß nicht befürchten,
daß dadurch die kindliche Sexualneugier gesteigert würde ; im Gegenteil,

die Unbefangenheit der Eltern wird sie reduzieren, indes das
Verstecken und Verhüllen sie gelegentlich zu Formen steigert, die dann
hn späteren Leben seelische Krankheiten, bzw. Sexualperversionen
hervorbringen können. — Im Hinblick auf die kindliche Onanie hat



228 Freidenker Nr. 8

sich heute der Standpunkt durchgesetzt, daß sie völlig «normal» ist
und — sofern sie nicht übertrieben wird — keinen Anlaß zur
Beunruhigung bietet. Das Onanieverbot, früher mit großer Strenge aufgestellt

und durch Einschüchterungen aller Art bekräftigt, wirkt sich
auf die seelische Entwicklung äußerst schädlich aus. Im Widerstreit
zwischen seinen natürlichen Neigungen und dem elterlichen Gebot
wird das Kind irritiert und muß einen Kampf gegen sich selbst führen,

in dem es seine Kräfte verbraucht. Die Angst vor der
Selbstbefriedigung und den Folgen, die ihm dabei angedroht werden («Du
wirst krank werden»; «Dem Glied wird dir abgeschnitten» usw.),
wirkt sich lähmend aus und mit der Onanie wird dann auch ein Stück
der kindlichen Aktivität überhaupt unterdrückt. Auch hier können
spätere Perversionen oder psychische Impotenz, bzw. Frigidität ihren
Ursprung haben und das zukünftige Sexualleben empfindlich
beeinträchtigen. In der Pubertät erntet man bereits die Früchte, die man
in der Kindheit gesät hat; die Komplikationen, die sich hier einstellen,

werden in der kindlichen Sexualerziehung, d. h. in der Erziehung
des Kindes im gesamten vorbereitet. In dieser Entwicklungsperiode
vor allem bedarf der junge Mensch der seehschen Führung, wenn er
sich selber finden soll. Die seelischen Wirren dieser Zeit, in denen der
Trieb erwacht und sich die zahllosen Probleme des selbstverantworth-
chen Lebens zu stellen beginnen, können nur in befriedigender Weise
überwunden werden, wenn die Jugend in ihrer erwachsenen
Umgebung verstanden wird ; unnütz zu sagen, daß in den meisten Fällen
dieses Verständnis nur mangelhaft ist und Gegensätze zwischen
Kind und Eltern heraufbeschwört, die zu unerfreulichen Erscheinungen

führen. Bei antiautoritärer, psychologischer Erziehung könnte z.
B. der sogenannte «Generationenkonflikt», den man gelegentlich als

ein gesetzmäßig auftretendes Faktum betrachtet, gänzlich zum
Verschwinden gebracht werden; nur wo Kinder unter Druck aufgezogen
worden sind, werden sie sich gegen diesen Druck wenden, sofern sie

genügend Kräfte in sich zu fühlen beginnen.

Die Unnatürlichkeit der traditionellen Sexualpädagogik entstammt
dem unnatürlichen Sexualverhalten unserer gesamten Kultur. In den

Anfängen der abendländischen Geistesgeschichte hat die Idee der
Triebverdrängung die Oberhand bekommen und ist zu einem
Leitmotiv des sozialen Lebens geworden. Das hängt u. a. auch damit zu-
sammmen, daß zahlreiche Repräsentanten des Geistes eine krankhafte

Trieb- und Charakterstruktur gehabt haben müssen, was wir



Nr. 8 Freidenker 229

etwa an ihrer asketischen Mentalität, ihrer Weltflüchtigkeit und ihrer
Verdammung der Triebhaftigkeit erkennen. Von solchen Persönlichkeiten,

an denen die Geschichte bei genauerem Zusehen sehr reich ist,
drang dann die Triebfeindschaft in die Kultur ein : der Trieb wurde
als ein Verhängnis angesehen, das den Menschen von seiner höheren
Bestimmung abzieht und ihn gleichsam den Fallstricken Satans
ausliefert. Menschen, die den Himmel gewinnen wollten, begannen gegen
ihren Körper zu wüten, und ihr Haß gegen ihre Sinnlichkeit weitete
sich aus zu einem Selbsthaß, von dem uns die Geschichte der Askese
schreckenerregende Beispiele berichtet. Nicht in der Veredlung des

Triebes, sondern in seiner Ausrottung sah man das große Ideal des

Menschen; der Begriff der Heiligkeit verband sich mit demjenigen
des unnatürlichen, triebentfremdeten Lebens. Jahrhundertelang galt
der Mensch, der die Natur in sich verneinte und einzig und allein
im Dienste der Gottheit aufging, als das bewunderungwürdige
Vorbild; Mönche und Nonnen, die in klösterlicher Abgeschlossenheit ihr
Triebleben unterbanden, wurden als nachahmenswert empfunden.
Diese Einstellung verdarb die gesunde Sinnenfreude, und bis auf den
heutigen Tag sind wir noch weit davon entfernt, in dieser Hinsicht
«natürlich» zu empfinden. Die sogenannten «weltüberwindenden
Ideologien», die es in fast in allen Kulturen gibt, haben unermeßlichen
Schaden angerichtet und haben verursacht, daß jener Lebensbereich,
für den die Natur die größten und stärksten Glücksmöglichkeiten
vorgesehen hat, in den Geruch des Satanisch-Dämonischen geriet. Noch
heute krankt die Menschheit am Probleme der Sexualität mehr als an
anderen Problemen, und die sexualkranke Kultur ist zugleich auch
eine Kultur der allgemeinen Feindseligkeit, des wirtschaftlichen
Egoismus, des Völkerhasses und des Krieges. Man muß die Menschen
glücklicher machen, um sie zu bessern. Der befreite Trieb wird weder
eingeschüchtert noch maßlos ; er allein kann sich der Kontrolle durch
die Vernunft unterstellen und jene Sublimierungen erreichen, von
denen die Tiefenpsychologie lehrt, daß sie mit den Kulturleistungen
im Zusammenhang stehen. Man muß lernen, den menschlichen Körper

ebenso hoch zu schätzen wie die Seele, und seine triebhaften
Ansprüche als einen unveräußerlichen Bestandteil seiner Natur
anzuerkennen. Die Sexualität ist nicht nur ein «notwendiges Uebel» oder ein
irritierendes Gefühl anläßlich der Kinderzeugung: sie ist an sich
etwas Schönes und Erhabenes, ein Quell der Freude, die die Vereinigung

zweier Menschen mit unaussprechlichen Empfindungen begabt.



230 Freidenker Nr. 8

Ueberall, wo wir Mißstände und Mängel des Erziehungswesens ins
Auge fassen, erkennen wir den kulturellen Hintergrund, der die
Entstehung derartiger Fehlhaltungen begünstigt. Die egoistische, herrschsüchtige

und kriegerische Kultur hat auch eine Pädagogik
ausgebildet, die sie am Leben erhält und sie in die Zukunft fortzusetzen
trachtet. Unglücklicherweise ist sich die Demokratie, dieser Versuch
eines Lebens in der Freiheit und Zusammenarbeit, dieser Zusammenhänge

wenig bewußt. Die demokratischen Gemeinwesen konservieren
heute noch Erziehungsmethoden, die den Geist des Absolutismus in
sich tragen. Damit wird es der Diktatur leicht gemacht, drohend ihr
Haupt zu erheben; der Rückfall in die Barbarei, den wir in unserem
Jahrhundert oft und schmerzlich erleben mußten, ist in den Kinder-
und Schulstuben vorbereitet, so daß es nur der «massenpsychologischen

Auslösung» bedarf, um den Menschen für jeden kollektiven
Wahn zu ereifern. Eine freie Welt kann nur durch eine freiheitliche,
tiefenpsychologisch orientierte Erziehung kommen; der Fortbestand
und die Höherentwicklung unserer Kultur wird davon abhängen,
inwieweit wir imstande sein werden, die Erkenntnisse der Tiefenpsychologie

auf Erziehung und Kultur in möglichst umfassender Weise
anzuwenden.

Das Wesen des Christentums
Von Dr. Karl Becker, Stuttgart

Unter «Wesen» verstehen wir hier die Eigenart des Christentums,
das, was es von anderen Religionen unterscheidet, aber auch sein
Wesentliches, im Gegensatz zum Unwesenthchen, Nebensächlichen.
Wir wollen diesem Wesen an Hand eines Vergleiches dreier Bücher
nachspüren, die eben vom Wesen des Christentums handeln und auch
diesen Titel tragen. Ihre Verfasser sind Adolf von Harnack (erschienen

1900), Paul von Hoensbroech (1920), und Ludwig Feuerbach
(1841)

Adolf von Harnack bietet uns ein glänzendes Essay, aus der Sicht
eines liberalen Theologen um die Jahrhundertwende, das erst vor
kurzem wieder neu aufgelegt wurde. Er beginnt mit einer Uebersicht
über die verschiedenen Auffassungen des Christentums, von denen

er ja eine selbst verkörpert. Die Ansichten der vergleichenden Reli-


	Erziehung und Kultur

