
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 7

Artikel: Der österreichische Rundfunk "ergänzt" den Religionsunterricht

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-410546

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-410546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


210 Freidenker Nr. 7

unserer Weltanschauung kann nur ans einem unerbittlichen wahrhaftigen und
rücksichtslos mutigen Denken kommen.» Wer aber unerbittlich wahrhaftig und
rücksichtslos mutig denkt, der kommt zu den Schlüssen eines Max Nordau, dessen
Worte heute noch mehr am Platze sind als vor 73 Jahren. Deshalb haben wir
Nordaus Schrift wieder einmal ausgegraben.

Der österreichische Rundfunk «ergänzt»
den Religionsunterricht

Am 21. Mai dieses Jahres war im Sender Wien II eine Schulfunksendung

zu hören, die für uns Freidenker insofern interessant war,
weil sie wieder einmal bewies, wie oberflächlich manche Theologen
sogenannte «religiöse Probleme» behandeln. Das Thema der
betreffenden Sendung lautete: «Gibt es Völker ohne Gottesglauben?» Als
«fachmännischer Berater» trat ein ehemaliger Missionar auf, der einst
in Afrika unter den Zwergvölkern (Pygmäen) tätig war. Was er von
diesen auf tiefster Kulturstufe lebenden Primitiven berichtet, hat mit
Gottesglauben nichts zu tun, das ist glatte Irreführung, denn wir
finden dort wohl einen Zauberglauben, der auf magischen (vorlogischen)

Vorstellungen beruht. (Vgl. Lucien Lévy-Briihl «Das Denken
der Naturvölker» 1921.) Dem Urmenschen erschien die ganze Natur
als beseelt ; er belebte die ganze Welt mit unsichtbaren, ansonst aber
menschenähnlichen Wesen, d. h. mit Geistern, deren Gunst man zu
erringen trachten mußte. Woher sollte da eine Gottesvorstellung
kommen? Dem Naturgeschehen stand der Urmensch verständnislos gegenüber,

daher wurde er durch unerwartete Naturvorgänge (Sonnen- und
Mondesfinsternisse, Vulkanausbrüche und Ueberschwemmungen) in
panischen Schrecken versetzt. Es dauerte recht lange, bis der Mensch
gewisse Regelmäßigkeiten im Naturablauf entdeckte, die er teilweise
in einen gedanklichen Zusammenhang mit den Gestirnen brachte.
Nun erst taucht das auf, was man als den Anfang eines Gottesbegriffs
bezeichnen kann : Die Naturkräfte werden personifiziert und die Na-

turvorgänge werden dramatisiert. Ein recht instruktives Beispiel dieser

Art bietet die Siegfriedssage, die das Wiedererwachen der Erde
im Frühling symbolisiert: Im Winter versinkt die Erde in tiefen
Schlaf; alles Leben erstirbt auf ihr, und sie wird von einem starren
Eispanzer überdeckt. Erst der Frühlingssone gelingt es, mit ihren



Nr. 7 Freidenker 211

scharfen Strahlen, diesen Eispanzer (Brünne) zu sprengen und die
Erde (Brünnhilde) zu neuem Leben wachzuküssen. Eine echte
Natursage, die in poetischer Form wiedergibt, was sich alljährlich
immer von neuem abspielt. Solche Natursagen liegen auch — direkt oder
indirekt — in den altgriechischen Göttersagen verborgen. So wird
der Göttin Ceres ihre Tochter Persephone durch den Gott der Unterwelt

(Hades) geraubt; sie wendet sich mit einer Klage an den obersten

Gott (Zeus), um ihre Tochter wieder zu erlangen. Zeus
entscheidet salomonisch: Persephone möge ein halbes Jahr bei Hades
verweilen, dann aber auf ein weiteres Halbjahr ihrer Mutter Ceres

wiedergegeben werden. Der Sinn dieser Sage ist nicht so offenkundig

wie der der Siegfriedssage, aber immerhin allgemeinverständlich :

Persephone ist das Samenkorn, das in die Erde (Hades) versenkt
wird, wo es verbleibt, bis es zu sprießen beginnt, d. h. der Oberwelt
wiedergegeben wird. Man merkt schon jetzt, daß die Griechische
Mythologie sich wesentlich von der «geoffenbarten» Religion des Alten
Testaments unterscheidet : Diese Naturgötter repräsentieren selbst ein
Stück Natur (Poseidon, der Gott des Meeres, wühlt mit seinem Dreizack

die Wogen des Ozeans auf, während der Sonnengott Helios
täglich seinen Sonnenwagen über den sichtbaren Teil des Himmelsgewölbes

lenkt, wobei sem Kommen durch die Hören [Morgenröte]
verkündet wird) und sind daher, wie Wotan, durch «Verträge», d. h.
durch Naturgesetze gebunden, während der Bibelgott nach Gutdünken

die Naturgesetze bricht und die Sonne stille stehen läßt, wenn es
ihm paßt. Das kommt nicht von ungefähr, sondern hat tiefer liegende
Gründe: Die Religion der Griechen, die zum größten Teil von den
Römern übernommen wurde, war eine ausgesprochene Naturreligion
(ihre Götter benehmen sich oft genug recht menschlich) während der
Eingottglanbe der Juden sozial bedingt ist. Schon deshalb ist es recht
oberflächlich, die verschiedensten Gottheiten auf der Erde in einen
Topf zu werfen, nur um zu dem fadenscheinigen Argument zu gelangen,

daß es — angeblich — kein Volk auf Erden gibt, das als gottlos
zu bezeichnen ist. Das mochte der ehemalige Missionar den Pygmäen
in Afrika weismachen; wir wissen es auf Grund der vergleichenden
Rehgionsforschung besser und verwahren uns dagegen, daß der (staatlich

anerkannte) Schulfunk dazu mißbraucht wird, um historische
Tatbestände zu' verschleiern.

Es ist schon irreführend, wenn man in der religionsgeschichtlichen
Entwicklung der Menschheit übersieht, daß es eine große Epoche



212 Freidenker Nr. 6

gegeben hat, in der die Frau das ökonomische Uebergewicht besessen
hatte und deren letzte Ausläufer noch auf den Südsee-Inseln hn
Pazifischen Ozean zu finden sind. (Vgl. die einschlägigen Arbeiten des

englischen Ethnologen Bronislaw Malinowski.) Diese Epoche ist
namentlich durch die Forschungen des Schweizer Kulturhistorikers
/. J. Bachofen erschlossen worden, der sie als «mutterrechtliche»
bezeichnet hat; in ihr dominieren die großen Muttergottheiten Astarte
und Isis, deren Kult namentlich im vorderen Orient verbreitet war.
Der Uebergang vom Muterrecht zum Patriarchat wird gekennzeichnet

durch die «Orestie» des Aischylos, deren tieferer Sinn lange nicht
verstanden wurde. Nunmehr tritt das soziale Element in der
Religionsgeschichte immer deutlicher hervor; die Naturreligionen werden

durch die Kulturreligionen abgelöst, bei denen das gesellschaftliche

Moment dominiert. Dies wird in der Bibel unmittelbar sichtbar,
wo der Zusammenschluß der zwölf jüdischen Stämme sich in einem
gemeinsamen Gott dokumentiert. Der Wettergott vom Berge Sinai,
der noch alle Kennzeichen einer personifizierten Naturkraft an sich
hat — in seinem Charakter weht der Gluthauch der Wüste — avanciert

zu einem Alleinherrscher, der despotisch verkündet: «Ihr sollt
keine anderen Götter haben neben mir!» Aber es erfolgt ein arger
Rückschlag, sobald die Juden durch die babylonische Gefangenschaft
mürbe gemacht wurden ; da beginnen sie zu winseln und sehnen sich
nach Erlösung: der Messiasgedanke wird geboren. Wer diese
Zusammenhänge richtig erkennt, wird sich nicht darüber wundern, daß
man in einer Höhle am Toten Meer eine Schriftenrolle gefunden hat,
die aus der Zeit stammt, da es in Palästina eine Sekte gab, die sich
Essener nannte und — vor Jesus — Ansichten vertrat, die später in
den Evangelien auftauchen. Es klingt grotesk, ist aber psychologisch
durchaus verständlich, daß dort eine Stelle entdeckt wurde, die
wortwörtlich mit der Bergpredigt übereinstimmt.

Daraus folgt, daß es für die Existenz Gottes nichts beweist, selbst

wenn wir wirklich bei allen Völkern eine Gottesvorstellung finden
würden. Denn dies wäre auch durch mündliche Ueberlieferung zu
erklären. Praktisch entscheidend ist nicht der Gottesbegriff an sich,
sondern die unbestreitbare Tatsache, daß der Gottesbegriff sich ständig

gewandelt hat, und zwar nach Maßgabe der sozialen Verhältnisse,
die von Volk zu Volk wechseln.

Uebrigens ist es nicht einmal richtig, daß in allen Religionen ein
Gott zu finden ist. Da haben wir einmal den Buddhismus, dessen Be-



Nr. 7 Freidenker 213

grander vor 2500 Jahren geboren wurde und zu. dessen Ehren
gegenwärtig große Feiern veranstaltet werden. Buddha war ein Königssohn,
der von seinen Eltern — fern allem Erdenleid — erzogen wurde. Die
Sage erzählt, daß er einst auf einem Spaziergang einem hinfälligen
Greis begegnete und so erfuhr, daß alle Menschen — also auch er
selbst — einst dem Alter verfallen müssen. Ein andermal traf er auf
einen kranken Menschen und erfuhr zu seinem Leidwesen, daß dies
allen Menschen — also auch ihm — passieren könne. Der lebensfrohe
Prinz wurde nachdenklich. Und ein drittes Mal stieß er auf einen
Leichenzug und erfuhr, daß alle Menschen sterben müssen und daß
auch er diesem Schicksal verfallen werde. Da sagte er zu sich, daß
das ganze Dasein doch keinen Sinn habe, wenn solche Unabänderlichkeiten

auf Erden bestehen. Und er meditierte:
«Und hast du einer Welt Besitz gewonnen,
sei nicht in Freud darüber, es ist nichts.
Und ist dir einer Welt Besitz zerronnen,
sei nicht in Leid darüber, es ist nichts.
Vorüber gehn die Schmerzen und die Wonnen,
geh an der Welt vorüber, es ist nichts »

In diesen Worten dokumentiert sich eine tief pessimistische
Weltanschauung, und die Sage berichtet, daß Buddha sich in die Einsamkeit

zurückzog und seine Weltabkehr begründete: Um allen Leiden
zu entrinnen, ist es notwendig, die eigene Lebensbegierde zu überwinden,

denn jede Begierde schafft nur neue Leiden. Es bleibt uns nur
ein Ziel — ein Ziel, aufs innigste zu wünschen — : einzugehen in das

Nichts, in das Nirwana, wo alle Begierde, also auch alles Leid ausgelöscht

ist. Es ist der Gedanke der Askese, der übrigens auch im
Christentum wieder auftaucht, welche Ideologie sozusagen «zeitgemäß»
wird, da alle Lebenshoffnungen versagen. Man denke nur an jene
Sklaven in der Antike, die an den Ruderbänken der Galeeren
angeschmiedet waren und daher am Diesseits verzweifeln mußten. Doch
wir haben hier nicht zu moralisieren, sondern wollen nur der Behauptung

des ehemaligen Missonars entgegentreten, der sich eine Rehgion

ohne Gott gar nicht vorstellen kann. Nun, hn Buddhismus gibt
es keinen Gott, was natürlich nicht ausschließt, daß es primitive
Buddhisten gibt, die den Religionsstifter wie einen Gott verehren.

Wir erinnern bei dieser Gelegenheit auch an die Bahai-Religion,
die von dem Schweizer Forscher August Forel als eine reine
Sittlichkeitslehre, also als eine Religion ohne Gott gerühmt wurde. Zum



214 Freidenker Nr. 7

Schluß sei noch vermerkt, daß in den Märchen aller Völker Tiere als

sprechend auftreten. Ist das etwa ein Beweis dafür, daß es wirklich
sprechende Tiere gibt? Nein. Selbst wenn es tatsächlich so wäre, wie
der fromme Missionar sich es zusammendichtet, daß es keine Völker

gibt, die gänzlich gottlos sind, so könnte man daraus nur schließen,

daß in unserem Denken bestimmte «bedingte Reflexe» Pawlow
vorwalten, die uns als Realität vortäuschen, was in Wahrheit nur einer
inneren Wunschvorstellung entspringt. Mit solchen primitiven
«Gottesbeweisen» möge uns daher künftig der österreichische (und der
schweizerische!) Schuhunk verschonen. Wir leben denn doch nicht
mehr hn Mittelalter. H.

Jesuitenmoral :

Heiligung der Mittel durch den Zweck)

Wem der Zweck erlaubt ist, dem ist auch das Mittel erlaubt, welches
durch seine natürliche Beschaffenheit zu diesem Zwecke führt.

Jacobus Illsung. Arbor scientiae.
Dillingen 1693. S. 153.

Wem der Zweck erlaubt ist, dem sind auch die zur Erreichung des
Zweckes angeordneten Mittel erlaubt.

Paulus Laymann. Theologia moralis.
München 1625. S. 20.

Wem der Zweck erlaubt ist, dem sind auch die Mittel erlaubt.
Hermanus Busenbaum. Medulla theologiae moralis.

Frankfurt 1653. S. 504. Neu aufgelegt: Rom
1844.

Jedenfalls kann man seinem Nächsten übel wollen, ohne zu sündigen,
wenn man nur dazu durch einen guten Zweck bewegt wird.

Et. Bauny. Somme des péchés. 1653. S. 77.

Es ist wahr, daß aus Verpflichtung, den Zweck zu erreichen, das

Recht erwächst, die zur Erreichung desselben nötigen und nützlichen
Mittel sich zu verschaffen.

Matteo Liberatore. La chiesa e lo Stato. Neapel
1871. S. 205.


	Der österreichische Rundfunk "ergänzt" den Religionsunterricht

