Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 7

Artikel: Der Osterreichische Rundfunk "erganzt" den Religionsunterricht
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410546

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410546
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

210 Freidenker Nr. 7

unserer Weltanschauung kann nur aus einem unerbittlichen wahrhaftigen und
riicksichtslos mutigen Denken kommen.» Wer aber unerbittlich wahrhaftig und
riicksichtslos mutig denkt, der kommt zu den Schliissen eines Max Nordau, dessen
Worte heute noch mehr am Platze sind als vor 73 Jahren. Deshalb haben wir
Nordaus Schrift wieder einmal ausgegraben.

Der dsterreichische Rundfunk «ergiinzt»
den Religionsunterricht

Am 21. Mai dieses Jahres war im Sender Wien II eine Schulfunk-
sendung zu horen, die fiir uns Freidenker insofern interessant war,
weil sie wieder einmal bewies, wie oberflichlich manche Theologen
sogenannte «religiose Probleme» behandeln. Das Thema der betref-
fenden Sendung lautete: «Gibt es Vilker ohne Gottesglauben?» Als
«fachménnischer Berater» trat ein ehemaliger Missionar auf, der einst
in Afrika unter den Zwergvilkern (Pygmien) tétig war. Was er von
diesen auf tiefster Kulturstufe lebenden Primitiven berichtet, hat mit
Gottesglauben nichts zu tun, das ist glatte Irrefithrung, denn wir fin-
den dort wohl einen Zauberglauben, der auf magischen (vorlogi-
schen) Vorstellungen beruht. (Vgl. Lucien Lévy-Briihl «Das Denken
der Naturviolker» 1921.) Dem Urmenschen erschien die ganze Natur
als beseelt; er belebte die ganze Welt mit unsichtbaren, ansonst aber
menschenihnlichen Wesen, d. h. mit Geistern, deren Gunst man zu
erringen trachten muflte. Woher sollte da eine Gottesvorstellung kom-
men? Dem Naturgeschehen stand der Urmensch verstindnislos gegen-
iiber, daher wurde er durch unerwartete Naturvorginge (Sonnen- und
Mondesfinsternisse, Vulkanausbriiche und Ueberschwemmungen) in
panischen Schrecken versetzt. Es dauerte recht lange, bis der Mensch
gewisse RegelméBigkeiten im Naturablauf entdeckte, die er teilweise
in einen gedanklichen Zusammenhang mit den Gestirnen brachte.
Nun erst taucht das auf, was man als den Anfang eines Gottesbegriffs
bezeichnen kann: Die Naturkriifte werden personifiziert und die Na-
turvorginge werden dramatisiert. Ein recht instruktives Beispiel die-
ser Art bietet die Siegfriedssage, die das Wiedererwachen der Erde
im Friihling symbolisiert: Im Winter versinkt die Erde in tiefen
Schlaf; alles Leben erstirbt auf ihr, und sie wird von einem starren
Eispanzer iiberdeckt. Erst der Friihlingssone gelingt es, mit ihren



Nr. 7 Freidenker 211

scharfen Strahlen, diesen Eispanzer (Briinne) zu sprengen und die
Erde (Briinnhilde) zu neuem Leben wachzukiissen. Eine echte Na-
tursage, die in poetischer Form wiedergibt, was sich alljdhrlich im-
mer von neuem abspielt. Solche Natursagen liegen auch — direkt oder
indirekt — in den altgriechischen Géttersagen verborgen. So wird
der Géttin Ceres ihre Tochter Persephone durch den Gott der Unter-
welt (Hades) geraubt; sie wendet sich mit einer Klage an den ober-
sten Gott (Zeus), um ihre Tochter wieder zu erlangen. Zeus ent-
scheidet salomonisch: Persephone moge ein halbes Jahr bei Hades
verweilen, dann aber auf ein weiteres Halbjahr ihrer Mutter Ceres
wiedergegeben werden. Der Sinn dieser Sage ist nicht so offenkun-
dig wie der der Siegfriedssage, aber immerhin allgemeinverstindlich:
Persephone ist das Samenkorn, das in die Erde (Hades) versenkt
wird, wo es verbleibt, bis es zu sprieBen beginnt, d. h. der Oberwelt
wiedergegeben wird. Man merkt schon jetzt, da3 die Griechische My-
thologie sich wesentlich von der «geoffenbarten» Religion des Alten
Testaments unterscheidet: Diese Naturgétter reprisentieren selbst ein
Stiick Natur (Poseidon, der Gott des Meeres, wiihlt mit seinem Drei-
zack die Wogen des Ozeans auf, wihrend der Sonnengott Helios tig-
lich seinen Sonnenwagen iiber den sichtbaren Teil des Himmelsge-
wolbes lenkt, wobei sein Kommen durch die Horen [Morgenréte]
verkiindet wird) und sind daher, wie Wotan, durch «Vertriige», d. h.
durch Naturgesetze gebunden, wihrend der Bibelgott nach Gutdiin-
ken die Naturgesetze bricht und die Sonne stille stehen 1iBt, wenn es
ihm paf3t. Das kommt nicht von ungefihr, sondern hat tiefer liegende
Griinde: Die Religion der Griechen, die zum grofBten Teil von den
Rémern iibernommen wurde, war eine ausgesprochene Naturreligion
(ihre Gotter benehmen sich oft genug recht menschlich), withrend der
Eingottglaube der Juden sozial bedingt ist. Schon deshalb ist es recht
oberflichlich, die verschiedensten Gottheiten auf der Erde in einen
Topf zu werfen, nur um zu dem fadenscheinigen Argument zu gelan-
gen, dafl es — angeblich — kein Volk auf Erden gibt, das als gottlos
zu bezeichnen ist. Das mochte der ehemalige Missionar den Pygmiien
in Afrika weismachen; wir wissen es auf Grund der vergleichenden
Religionsforschung besser und verwahren uns dagegen, daB der (staat-
lich anerkannte) Schulfunk dazu miBbraucht wird, um historische
Tatbestinde zu verschleiern.

Es ist schon irrefithrend, wenn man in der religionsgeschichtlichen
Entwicklung der Menschheit iibersicht, daB es eine groBe Epoche



212 Freidenker ' Nr. 6

gegeben hat, in der die Frau das 6konomische Uebergewicht besessen
hatte und deren letzte Auslidufer noch auf den Siidsee-Inseln im Pazi-
fischen Ozean zu finden sind. (Vgl. die einschligigen Arbeiten des
englischen Ethnologen Bronislaw Malinowski.) Diese Epoche ist na-
mentlich durch die Forschungen des Schweizer Kulturhistorikers
J. J. Bachofen erschlossen worden, der sie als «mutterrechtliche» be-
zeichnet hat; in ihr dominieren die groBen Muttergottheiten Astarte
und Isis, deren Kult namentlich im vorderen Orient verbreitet war.
Der Uebergang vom Muterrecht zum Patriarchat wird gekennzeich-
net durch die «Orestie» des Aischylos, deren tieferer Sinn lange nicht
verstanden wurde. Nunmehr tritt das soziale Element in der Reli-
gionsgeschichte immer deutlicher hervor; die Naturreligionen wer-
den durch die Kulturreligionen abgeldst, bei denen das gesellschaft-
liche Moment dominiert. Dies wird in der Bibel unmittelbar sichtbar,
wo der Zusammenschlufl der zwdlf jiidischen Stimme sich in einem
gemeinsamen Gott dokumentiert. Der Wettergott vom Berge Sinai,
der noch alle Kennzeichen einer personifizierten Naturkraft an sich
hat — in seinem Charakter weht der Gluthauch der Wiiste — avan-
ciert zu einem Alleinherrscher, der despotisch verkiindet: «Ihr sollt
keine anderen Gotter haben neben mir!s Aber es erfolgt ein arger
Riickschlag, sobald die Juden durch die babylonische Gefangenschaft
miirbe gemacht wurden; da beginnen sie zu winseln und sehnen sich
nach Erlésung: der Messiasgedanke wird geboren. Wer diese Zu-
sammenhinge richtig erkennt, wird sich nicht dariiber wundern, daf3
man in einer Hohle am Toten Meer eine Schriftenrolle gefunden hat,
die aus der Zeit stammt, da es in Palédstina eine Sekte gab, die sich
Essener nannte und — vor Jesus — Ansichten vertrat, die spéter in
den Evangelien auftauchen. Es klingt grotesk, ist aber psychologisch
durchaus verstindlich, dal3 dort eine Stelle entdeckt wurde, die wort-
wortlich mit der Bergpredigt iibereinstimmt.

Daraus folgt, daB es fiir die Existenz Gottes nichts beweist, selbst
wenn wir wirklich bei allen Vilkern eine Gottesvorstellung finden
wiirden. Denn dies wire auch durch miindliche Ueberlieferung zu
erkldren. Praktisch entscheidend ist nicht der Gottesbegriff an sich,
sondern die unbestreitbare Tatsache, dal} der Gottesbegriff sich stidn-

dig gewandelt hat, und zwar nach Maf3gabe der soz1alen Verhiltnisse,
die von Volk zu Volk wechseln.

Uebrigens ist es nicht einmal richtig, daf3 in allen Religionen ein
Gott zu finden ist. Da haben wir einmal den Buddhismus, dessen Be-



Nr. 7 Freidenker 213

griinder vor 2500 Jahren geboren wurde und zu dessen Ehren gegen-
wiirtig grof3e Feiern veranstaltet werden. Buddha war ein K6nigssohn,
der von seinen Eltern — fern allem Erdenleid — erzogen wurde. Die
Sage erzihlt, dal} er einst auf einem Spaziergang einem hinfilligen
Greis begegnete und so erfuhr, daB3 alle Menschen — also auch er
selbst — einst dem Alter verfallen miissen. Ein andermal traf er auf
einen kranken Menschen und erfuhr zu seinem Leidwesen, daB3 dies
allen Menschen — also auch ihm — passieren konne. Der lebensfrohe
Prinz wurde nachdenklich. Und ein drittes Mal stiel er auf einen
Leichenzug und erfuhr, daf3 alle Menschen sterben miissen und daB3
auch er diesem Schicksal verfallen werde. Da sagte er zu sich, daf3
das ganze Dasein doch keinen Sinn habe, wenn solche Unabénderlich-
keiten auf Erden bestehen. Und er meditierte:

«Und hast du einer Welt Besitz gewonnen,

gei nicht in Freud dariiber, es ist nichts.

Und ist dir einer Welt Besitz zerronnen,

sei nicht in Leid dariiber, es ist nichts.
Voriiber gehn die Schmerzen und die Wonnen,
geh an der Welt voriiber, es ist nichts!»

In diesen Worten dokumentiert sich eine tief pessimistische Welt-
anschauung, und die Sage berichtet, dall Buddha sich in die Einsam-
keit zuriickzog und seine Weltabkehr begriindete: Um allen Leiden
zu entrinnen, ist es notwendig, die eigene Lebensbegierde zu iiberwin-
den, denn jede Begierde schafft nur neue Leiden. Es bleibt uns nur
ein Ziel — ein Ziel, aufs innigste zu wiinschen —: einzugehen in das
Nichts, in das Nirwana, wo alle Begierde, also auch alles Leid ausge-
16scht ist. Es ist der Gedanke der Askese, der iibrigens auch im Chri-
stentum wieder auftaucht, welche Ideologie sozusagen «zeitgemiB»
wird, da alle Lebenshoffnungen versagen. Man denke nur an jene
Sklaven in der Antike, die an den Ruderbinken der Galeeren ange-
schmiedet waren und daher am Diesseits verzweifeln mullten. Doch
wir haben hier nicht zu moralisieren, sondern wollen nur der Behaup-
tung des ehemaligen Missonars entgegentreten, der sich eine Reli-
gion ohne Gott gar nicht vorstellen kann. Nun, im Buddhismus gibt
es keinen Gott, was natiirlich nicht ausschlief3t, daBl es primitive
Buddhisten gibt, die den Religionsstifter wie einen Gott verehren.

Wir erinnern bei dieser Gelegenheit auch an die Bahai-Religion,
die von dem Schweizer Forscher August Forel als eine reine Sittlich-
keitslehre, also als eine Religion ohne Gott gerithmt wurde. Zum



214 ~ Freidenker Nr. 7

Schluf sei noch vermerkt, daB3 in den Miarchen aller Vélker Tiere als
sprechend auftreten. Ist das etwa ein Beweis dafiir, daBl es wirklich
sprechende Tiere gibt? Nein. Selbst wenn es tatsdchlich so wire, wie
der fromme Missionar sich es zusammendichtet, da3 es keine Vol-
ker gibt, die gidnzlich gottlos sind, so kénnte man daraus nur schlie-
Ben, daB in unserem Denken bestimmte «bedingte Reflexe» ( Pawlow)
vorwalten, die uns als Realitit vortduschen, was in Wahrheit nur einer
inneren Wunschvorstellung entspringt. Mit solchen primitiven «Got-
tesbeweisen» moge uns daher kiinftig der osterreichische (und der
schweizerische!) Schulfunk verschonen. Wir leben denn doch nicht
mehr im Mittelalter. H.

Jesunitenmeoral:
Heiligung der Mittel durch den Zwedk]

Wem der Zweck erlaubt ist, dem ist auch das Mittel erlaubt, welches

durch seine natiirliche Beschaffenheit zu diesem Zwecke fiihrt.
Jacobus Illsung. Arbor scientiae.
Dillingen 1693. S. 153.

Wem der Zweck erlaubt ist, dem sind auch die zur Erreichung des
Zweckes angeordneten Mittel erlaubt.

Paulus Laymann. Theologia moralis.

Miinchen 1625. S. 20.

Wem der Zweck erlaubt ist, dem sind auch die Mittel erlaubt.
Hermanus Busenbaum. Medulla theologiae mora-
lis. Frankfurt 1653. S. 504. Neu aufgelegt: Rom
1844.

Jedenfalls kann man seinem Nichsten iibel wollen, ohne zu siindigen,

wenn man nur dazu durch einen guten Zweck bewegt wird.
Et. Bauny. Somme des péchés. 1653. S. 77.

Es ist wahr, daB3 aus Verpflichtung, den Zweck zu erreichen, das
Recht erwiichst, die zur Erreichung desselben nétigen und niitzlichen

Mittel sich zu verschaffen.
Matteo Liberatore. La chiesa e lo Stato. Neapel

1871. S. 20s5.



	Der österreichische Rundfunk "ergänzt" den Religionsunterricht

