Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 39 (1956)

Heft: 7

Artikel: Die religiose Luge und das Gemeinwesen
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-410545

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-410545
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

206 Freidenker Nr. 7

Der Buddhismus ist nicht, wie unser Autor meint, eine Vorstufe
des Christentums, und das Christentum ist nicht Erfiillung des Bud-
dhismus. Das Christentum kann sich heute weder auf die Philosophie,
noch auf den Buddhismus als seinen groflen Vorgidnger stiitzen; es
- kann sich heute auch auf gar keine derartigen religionswissenschaft-
lichen Zusammenhinge mehr stiitzen. Es kann nur noch aus sich
selbst heraus gestiitzt und gerettet werden durch den Glauben an seine
Offenbarungslehre. Mit dem Glauben an die Moglichkeiten einer sol-
chen Offenbarung bricht auch der Glauben an die Moglichkeiten des

Christentums in sich zusammen. EHB

‘Die religiése Liige und das Gemeinwesen

Noch unertriglicher und emporender als die religiose Liige des
Einzelnen ist die religiése Liige des Gemeinwesens. Der einzelne Biir-
ger, selbst wenn er duflerlich einer positiven Religion angehort und an
ihren Praktiken teilnimmt, macht oft kein Hehl daraus, daf3 er inner-
lich dem Aberglauben fremd gegeniiberstehe und nicht iiberzeugt sei,
durch das Aussprechen bestimmter Worte den Lauf der Weltgesetze
dndern zu kénnen, durch die Besprengung eines Kindes mit Wasser
dasselbe dem Teufel zu entreiflen und durch den Gesang und durch
die Besprechung eines Mannes im schwarzen Talar einem toten An-
gehorigen den Eingang ins Paradies zu erleichtern oder wohl auch
erst zu ermoglichen. Aber als Glied der Gemeinde und des Staates
‘zogert derselbe Biirger nicht, alle Einrichtungen fiir notwendig zu er-
kldren, welche die positive Religion erfordert, und er bringt fiir die-
selben alle materiellen und moralischen Opfer, welche die besoldeten
Heger des staatlich anerkannten und aufrechterhaltenen Aberglau-
bens von ihm verlangen. Derselbe Staat, der Universitidten, Schulen,
Bibliotheken errichtet, baut auch Kirchen; derselbe Staat, der Pro-
fessoren anstellt, besoldet auch Priester; dasselbe Gesetzbuch, das die
Schulpflichtigkeit der Kinder verfiigt, bestraft zugleich Gottesliste-
rung und Verspottung oder Beleidigung anerkannter Religionen. Man
vergegenwirtige sich nur recht, was all das bedeutet: Du sagst, die
Erde stehe fest und die Sonne drehe sich um sie, obwohl man dir mit
allen Mitteln der Wissenschaft unanfechtbar das Gegenteil beweist,
oder du behauptest, die Erde sei erst fiinftausend und etliche Jahre



Nr. 7 ) Freidenker 207

alt, obwohl man dir Denksteine aus Aegypten und anderswo zeigen
kann, die allein um einige tausend Jahre élter sind, niemand kann dir
das geringste anhaben, man sperrt dich nicht einmal in ein Irrenhaus,
man erklirt dich nicht einmal fiir unféhig, Aemter und Wiirden zu
bekleiden, trotzdem du doch den auffallenden Beweis geliefert hast,
daB3 du vollstindig urteilsunfihig bist und nicht die Geisteseigen-
schaften hast, die zur Besorgung der eigenen und namentlich der
offentlichen Angelegenheiten mindestens theoretisch unerldBlich
sind. Du behauptest im Gegenteil, da3 du an das Dasein eines Gottes
nicht glaubst, dafl der Gott der positiven Religionen die Ausgeburt
kindischer oder gemeiner oder bis zum Blédsinn beschrinkter Geister
sei, und du setzest dich gerichtlicher Verfolgung aus und wirst fiir
unfihig erklirt, Aemter und Wiirden zu bekleiden, obwohl fiir das
Dasein Gottes noch nie ein ernster wissenschaftlicher oder verniinf-
tiger Beweis beigebracht wurde, obwohl namentlich die angeblichen
Beweise, welche selbst der gliaubigste Theologe fiir das Dasein Gottes
anfithren kann, nicht entfernt so klar und zwingend sind wie die Be-
weise, mit denen der Archédologe und Geologe das Alter der mensch-
lichen Zivilisation und der Erde, der Astronom die Bewegung der
Erde um die Sonne dartun, und man unter allen Umstinden selbst
vom Standpunkt der Theologen aus weit eher zu entschuldigen ist,
wenn man an Gott, als wenn man an den greifbaren Ereignissen der
wissenschaftlichen Forschung zweifelt. Doch weiter: der Staat er-
nennt Professoren, besoldet sie aus Steuergeldern, verleiht ihnen Titel
und Wiirden, kurz, iibertrigt auf sie einen Teil seiner Autoritit, und
diese Professoren haben den direkten Auftrag, zu lehren und zu be-
weisen, daf} die Weltvorginge von natiirlichen Gesetzen regiert wer-
den, daf3 die Physiologie keinen Unterschied zwischen den organi-
schen Verrichtungen aller Lebewesen kenne und dall zweimal zwei
vier sei; allein neben diesen Professoren der exakten Wissenschaften
ernennt er auch Professoren der Theologie, welche den ebenso direk-
ten Auftrag haben, zu lehren, und wohl nicht zu beweisen, aber zu be-
haupten, daf3 die neugeborenen Menschen mit einer Erbsiinde be-
haftet seien, da3 Gott eines Tages einem Menschen ein Buch in die
Feder diktiert habe, da3 bei zahlreichen Anlidssen die Naturgesetze
aufgehoben wurden, dal sich ein Mehlteig durch einige dariiber ge-
murmelte Worte in Fleisch, und zwar in das Fleisch eines bestimmten,
nach ihrer eigenen Behauptung vor bald zwei Jahrtaysenden ver-
storbenen Menschen verwandeln kénne und dal3 drei eins seien und



208 Freidenker Nr. 7

eins drei. Wenn ein gesetzliebender Biirger der Reihe nach einen
Vortrag eines staatlich ordinierten Professors der Naturwissenschaf-
ten und einen Vortrag eines mit derselben Autoritit ausgeriisteten
Professors der Theologie anhért, so wird er sich in einem schweren
Gemiitszwiespalt befinden. Der eine hat ihm gesagt, nach dem Tode
16se sich der Organismus in seine elementaren Bestandteile auf, der
andere hat ihm erklirt, gewisse Personen seien nach ihrem Tode nicht
nur unversehrt geblieben, sondern sogar wieder zum Leben erwacht.
Und beide Lehrer treten ihm unter der Autoritit des Staates ent-
gegen, beide Lehrer bezahlt er mit seinem Steuerpfennig, beide Fakul-
titen erkldrt der Staat fiir gleich notwendig, gleichberechtigt. Wel-
chem Professor soll nun der ungliickliche Biirger glauben? Dem Theo-
logen? Dann liigt ja der Physiologe, und der Staat besoldet einen Liig-
ner und gibt ihm mit vollem BewuBtsein den Auftrag, Liigen unter
die Jugend zu bringen! Oder soll er dem Physiologen glauben? Dann
ist der Theologe der Liigner, und der Staat begeht mit der Bestallung
des Theologen dieselbe Schuld des bewuBten Betrugs. Wire es ein
Wunder, wenn der loyale Biirger angesichts dieses Dilemmas etwas
von seiner Achtung vor der Autoritit des Staates verlieren wiirde?

Das ist noch nicht alles. Das Gemeinwesen verfolgt durch seine Ge-
setze und Gerichte alte Frauen, welche Dienstmiadchen Geld entlocken
unter dem Vorwand, ihnen dafiir das Herz ihres flatterhaften Lieb-
habers wieder zuzuwenden; aber dasselbe Gemeinwesen besoldet
Minner und zollt ihnen 6ffentliche und private Achtung, welche den-
selben Dienstmédchen Geld entlocken unter dem nicht minder be-
triigerischen Vorwand, durch allerlei Hokuspokus ihre gestorbenen
Verwandten aus dem Fegefeuer zu befreien. Die Sitte will, dall man
Geistliche und namentlich hohe Wiirdentriger der Kirche, Bischofe,
Kardinile, mit Verehrung und Untertidnigkeit behandle, und dieser
Sitte fiigen sich Minner, welche dieselben Geistlichen fiir Betriiger
oder Einfaltspinsel halten, die sich in nichts Wesentlichem von den
Medizinmannern der Rothdute unterscheiden, jenen Medizinmin-
nern, welche auch eine Liturgie befolgen, Zeremonien anstellen, Ge-
bete sprechen, sich vor ihrem Stamme als Besitzer iibernatiirlicher
Einfliisse ausgeben und iiber die zu lachen dieselbe Sitte gestattet,
welche den Pantoffelkull beim Papste und den HandkuB3 beim Pri-
laten vorschreibt.

Ich habe es oben gesagt: man kann die religiose Liige nicht in allen



Nr. 7 Freidenker 209

Einzelheiten nachweisen, man muf} sich auf Stichproben beschrin-
ken, wenn man sich nicht tausendmal wiederholen soll. Diese Liige
durchdringt und demoralisiert unser ganzes 6ffentliches und privates
Dasein. Der Staat liigt, wenn er Bittage verordnet, Priester anstellt,
Kirchenfiirsten in sein Oberhaus beruft, die Gemeinde liigt, wenn sie
Kirchen baut, der Richter liigt, wenn er Verurteilungen wegen Got-
tesldsterung und Beleidigung von Religionsgenossenschaften aus-
spricht; der neuzeitlich gebildete Priester liigt, wenn er sich dafiir
bezahlen 1id83t, daB3 er Handlungen vornimmt und Worte spricht, von
denen er weill, dal} sie alberner Hokuspokus sind, der aufgeklirte
Biirger liigt, wenn er fiir den Priester Verehruung affektiert, zum
Abendmahl geht, sein Kind taufen 1i8t. Das Hereintragen der alten,
zum Teil noch urweltlichen Kultusformen in unsere Zivilisation ist
eine monstrose Tatsache und die Stellung, welche der Geistliche, die-
ses europiische Aequivalent des amerikanischen Medizinmannes und
afrikanischen Almamy, unter uns einnimmt, ein so insolenter
Triumph der Feigheit, Heuchelei und Geistestrigheit iiber die Wahr-
heit und Gesinnungsfestigkeit, dal3 er allein geniigen wiirde, um un-
sere heutige Kultur als eine durch und durch verlogene, unsere staat-
lichen und gesellschaftlichen Lebensformen als schlechterdings un-
haltbare zu charakterisieren. Max Nordau

In: Die conventionellen Liigen der Kulturmensch-
heit. 4. Auflage. Leipzig 1883. S. 63—67.

Nachschrift der Redaktion: Seit Max Nordau im Jahre 1883 die vierte Auflage
des vorgenannten Buches herausbrachte, sind nicht weniger als 73 Jahre in die
Welt gegangen, ohne daB sich an den von ihm charakterisierten und gegeielten
Tatsachen etwas gindert hat. Was haben wir in den verflossenen Dezennien nicht
alles erlebt! Zwei Weltkriege haben die Welt und die Menschheit verwiistet und
letztere auf das neue beten gelehrt! Mit welchem Nutzen und welchem Erfolg?
Wihrend die Naturwissenschaften und die Technik ungeahnte Fortschritte mach-
ten — denken wir nur an Radio, Radar, Fernsehen, Automation, Flugwesen,
Atombombe usw., — nagt die Theologie heute wie anno dazumal am «Buch der
Biicher», der Bibel. Die biblische Offenbarung ist so «klar», daB sich die Theo-
logen heute, nach zweitausend Jahren, noch immer nicht klar sind dariiber. Worte,
nichts als Worte, denen sie den Anschein von Wissenschaftlichkeit geben. Immer
noch sind sie ihren Zuhéorern den Beweis ihres «Gottes» schuldig geblieben. Der
einzige Erfolg der Theologie ist der, dal sich immer mehr Interpretationen der
«gottlichen Wahrheit» breit machen und das Christentum in Hunderte von Sekten
und Kirchen aufspalten — nicht zu reden von denen, die abfallen, weil sie die
konventionellen Liigen satt haben. Die theologische Flickschusterei und In-
terpretations- und Wortakrobatik wirken geradezu licherlich. Aber eben — sie
ernihren doch ihren Mann, und darauf kommt es schlieBlich an. Wir halten es mit
Albert Schweitzer, der, obwohl er nicht einer der Unsern ist, sagt: «Die Erneuerung



210 Freidenker Nr. 7

unserer Weltanschauung kann nur aus einem unerbittlichen wahrhaftigen und
riicksichtslos mutigen Denken kommen.» Wer aber unerbittlich wahrhaftig und
riicksichtslos mutig denkt, der kommt zu den Schliissen eines Max Nordau, dessen
Worte heute noch mehr am Platze sind als vor 73 Jahren. Deshalb haben wir
Nordaus Schrift wieder einmal ausgegraben.

Der dsterreichische Rundfunk «ergiinzt»
den Religionsunterricht

Am 21. Mai dieses Jahres war im Sender Wien II eine Schulfunk-
sendung zu horen, die fiir uns Freidenker insofern interessant war,
weil sie wieder einmal bewies, wie oberflichlich manche Theologen
sogenannte «religiose Probleme» behandeln. Das Thema der betref-
fenden Sendung lautete: «Gibt es Vilker ohne Gottesglauben?» Als
«fachménnischer Berater» trat ein ehemaliger Missionar auf, der einst
in Afrika unter den Zwergvilkern (Pygmien) tétig war. Was er von
diesen auf tiefster Kulturstufe lebenden Primitiven berichtet, hat mit
Gottesglauben nichts zu tun, das ist glatte Irrefithrung, denn wir fin-
den dort wohl einen Zauberglauben, der auf magischen (vorlogi-
schen) Vorstellungen beruht. (Vgl. Lucien Lévy-Briihl «Das Denken
der Naturviolker» 1921.) Dem Urmenschen erschien die ganze Natur
als beseelt; er belebte die ganze Welt mit unsichtbaren, ansonst aber
menschenihnlichen Wesen, d. h. mit Geistern, deren Gunst man zu
erringen trachten muflte. Woher sollte da eine Gottesvorstellung kom-
men? Dem Naturgeschehen stand der Urmensch verstindnislos gegen-
iiber, daher wurde er durch unerwartete Naturvorginge (Sonnen- und
Mondesfinsternisse, Vulkanausbriiche und Ueberschwemmungen) in
panischen Schrecken versetzt. Es dauerte recht lange, bis der Mensch
gewisse RegelméBigkeiten im Naturablauf entdeckte, die er teilweise
in einen gedanklichen Zusammenhang mit den Gestirnen brachte.
Nun erst taucht das auf, was man als den Anfang eines Gottesbegriffs
bezeichnen kann: Die Naturkriifte werden personifiziert und die Na-
turvorginge werden dramatisiert. Ein recht instruktives Beispiel die-
ser Art bietet die Siegfriedssage, die das Wiedererwachen der Erde
im Friihling symbolisiert: Im Winter versinkt die Erde in tiefen
Schlaf; alles Leben erstirbt auf ihr, und sie wird von einem starren
Eispanzer iiberdeckt. Erst der Friihlingssone gelingt es, mit ihren



	Die religiöse Lüge und das Gemeinwesen

